
UN POEMA LATINO SOBRE EL ESCORIAL DE LUIS TRIBALDOS DE... 197

Un poema latino sobre El Escorial de Luis Tribaldos 
de Toledo y la cultura humanística de Luis Gómez, 
un jurista español en la Roma del Renacimiento: 

dos notas de tema humanístico

Resumen

Este trabajo analiza un poema latino de Luis Tribaldos de Toledo sobre El 
Escorial y la presencia de Erasmo de Rótterdam y otros humanistas del Rena-
cimiento en una obra jurídica, los Commentaria in regulas cancellariae judiciales, 
escrita por Luis Gómez, un jurista español asentado en Italia.

Palabras claves: Poesía latina, El Escorial, Humanismo, Renacimiento, 
Barroco.

Abstract

This paper analyzes a Latin poem written by Luis Tribaldos de Toledo about 
El Escorial, and the presence of Erasmus of Rotterdam and other Renais-
sance humanists in a legal book, Commentaria in regulas cancellariae judiciales, 
written by Luis Gómez, a Spanish jurist settled in Italy.

Keywords: Latin poetry, El Escorial, humanism, Renaissance, Baroque.

CiuD-Ra 235-1 (2022) 197-220



LORENZO MARTÍNEZ ÁNGEL198

1.	U n poema en latín sobre el Escorial 
de Luis Tribaldos de Toledo

El gran humanista Luis Tribaldos de Toledo, personaje que vivió a 
caballo entre los siglos XVI y XVII, y de cuya obra ya nos hemos ocu-
pado en otra ocasión 1, es el autor de un poema latino sobre El Escorial. 
Es un tema que, a lo largo de los siglos, se ha repetido incesantemente, 
tanto que ha dado pie a que se hayan recogido las referencias literarias 
al mismo en un magnífico libro del P. Saturnino Álvarez Turienzo 2, si 
bien la composición poética que analizaremos en el presente trabajo 
no aparece citada en el mismo, lo que no significa que sea un poema 
desconocido para los especialistas 3.

El poema en cuestión está compuesto por el título y diez versos, 
formado cinco dísticos elegíacos (hexámetro-pentámetro).

A continuación recogemos el texto latino original y nuestra traduc-
ción castellana:

“TEMPLI TER MAXIMI
DIVO LAVRENTIO SACRI
IN SCORIALIBVS
ΕΓΚΟΜΙΟΝ
Hactenus una domos Zephyri, Solique cubile
Iactet, et auriflui dona beata Tagi;
Jactet oues flaui ardentes fulgore metalli
Hesperia, umbriferi vel nemora Elysii:
Aut genus aëreo volucrum de semine equorum,
Siue trophaea nouo parta solo atque salo:
Namque ubi LAVRENTI vota olim templa dicauit,

1  Martínez Ángel, L., «Sobre dos textos latinos de 1590-1592 de Luis Tribal-
dos de Toledo en su etapa en la Universidad de Alcalá (manuscrito 1854 de la Biblio-
teca Nacional de Madrid)», La Ciudad de Dios, 232 (2019) 173-184.

2  Álvarez Turienzo, S., El Escorial en las letras españolas, Madrid 1985.
3	 Aparece mencionado (sólo mencionado) en el siguiente trabajo: Arcos Pe-

reira, T. y Rodríguez Herrera, G., «Las islas del Atlántico en la Epaenesis Ibérica de 
Luis Tribaldos de Toledo», Humanistica Lovaniensia. Journal of Neo-Latin Studies, vol. LI 
(2002) 273-284.



UN POEMA LATINO SOBRE EL ESCORIAL DE LUIS TRIBALDOS DE... 199

Atriaque athereis aqua peristyliis,
Nil habet Hesperia his maius, nil pulchrius; Orbis
Pulchrius aut maius nil habet Hesperiâ.” 4

ELOGIO DEL ENORMEMENTE GRANDE TEMPLO CONSA-
GRADO A SAN LORENZO EN LOS ESCORIALES 5

Hasta ahora haga ostentación la única España de las casas del viento del 
oeste y de la morada del sol, y de los dichosos dones del Tajo, que arrastra oro; 
(hasta ahora) haga ostentación de las ovejas resplandecientes por el fulgor de 
metal dorado, o de los bosques del umbroso Elíseo, o del veloz linaje de la estirpe 
broncínea de caballos, o de los trofeos adquiridos en nuevo suelo y en alta mar, 
pues desde que, no ha mucho, consagró los votivos templos de Lorenzo, y los pa-
tios de etéreos peristilos con agua, nada tiene España más grande que esto, nada 
más bello. Nada tiene el mundo más bello o más grande que España 6.

Una de las cuestiones más evidentes de este poema es que, a pesar 
de estar redactado en latín, refleja perfectamente características de la 
poesía castellana de aquel momento del Siglo de Oro, lo cual podemos 
evidenciar a través de su comparación con poesías de D. Luis de Gón-
gora. Aunque resulten datos asaz conocidos, conviene recordar, cierta-
mente, que D. Luis Tribaldos de Toledo y D. Luis de Góngora tienen 
dos nexos en común. El primero, el hecho de ser contemporáneos y 
moverse en ciertos círculos literarios que llevó no sólo a que Tribaldos 
de Toledo conociese la obra de Góngora sino también a que ambos 
coincidiesen con su participación en algún proyecto literario 7. El se-

4  EPAENESIS IBERICA / AVCTORE LVDOVICO TRIBALDO TOLETO / RHE-
TORE OLIM COMPLVTENSI / NVNC RERVM INDICARVM / REGIO PRIMARIOQUE 
HISTORICO, ANTVERPIAE, EX OFFICINA PLANTINIANA BALTHASARIS 
MORETI. M. DC. XXXII, pp. 57-58.

5  No deja de llamar la atención este plural, aunque, ciertamente, tampoco es 
único. Por ejemplo, siglos después, y sin conexión con el caso que en el presente traba-
jo nos ocupa, Jorge Guillén, en un poema titulado “12 de octubre”, escribió: “Un hueco 
resonante de Escoriales” (Guillén, J., Homenaje, Madrid 1998, p. 93).

6  También podría traducirse el final del verso “en España”.
7  Tribaldos de Toledo, L., Historia general de las continuadas guerras y difícil 

conquista del gran reino i provincias de Chile, desde su primer descubrimiento por la nación espa-
ñola, en el orbe antártico hasta la era presente. Estudio, introducción, apéndice documental, 
notas e índices Mª Isabel Viforcos Marinas, León 2009, p. 24 de la introducción: “En 
esos años su fama como intelectual y crítico literario fue afianzándose, al tiempo que 



LORENZO MARTÍNEZ ÁNGEL200

gundo nexo es, nada menos que el Conde de Villamediana, D. Juan de 
Tassis, discípulo de Tribaldos de Toledo, y amigo y perquam studiosus 8 
del poeta cordobés. Siguiendo, pues, este camino de análisis podremos 
comprobar el paralelismo entre el poema latino y algunas creaciones 
poéticas del escritor cordobés.

El poema comienza con referencias que Tribaldos de Toledo usa 
para para aludir a la Península Ibérica. Unas son meramente indicativas 
de su situación geográfica, al oeste de Europa y de la cuenca mediterrá-
nea, como en el primer verso. Otras mencionan, a elementos que desde 
la Antigüedad son características de la Península Ibérica, como, por ejem-
plo la del segundo verso, al que aludiremos posteriormente, o la del terce-
ro, que necesita una explicación; el texto latino dice “oues flaui ardentes 
fulgore metalli”, cuya traducción sería ovejas resplandecientes por el fulgor de 
metal dorado. Esto haría mención a algo característico de Hispania:

“El ganado ovino era también muy importante, principalmente en 
la Bética. Mencionan los autores la calidad de las lanas; así, Estrabón 
(III 26) refiriéndose a la Turdetania y Plinio (NH VIII 191) a Hispania 
en general y más concretamente a las de la Bética y de Salacia en Lusi-
tania. [...] Marcial alude continuamente a la calidad y finura de las lanas 
béticas [...]; incluso las dedicó un epigrama (XIV 133), lo que prueba la 
existencia de buenos rebaños de ovejas. Plinio (NH VIII 191) y Colume-
la (De re rust. VII 2,4) escriben que la lana de las ovejas de la Bética es 
rojiza, lo que coincide con el calificativo de dorada que le da Marcial.” 9

intensificaba su producción poética. Así lo confirma la erudita epístola que le dirige 
Francisco Cascales, sobre el Polifemo y las Soledades de Góngora, solicitando eche su bas-
tón y como tan gran crítico, me diga su sentimiento, que será para mí oráculo indubitable y cierto. 
E igualmente lo atestigua su participación en el certamen poético organizado en Tole-
do por fray Hortensio Paravicino, con motivo de los festejos que se hicieron en 1616, 
para solemnizar la traslación de la imagen de la Virgen, a la capilla catedralicia del 
Sagrario. Ese certamen, de reconocida importancia para la evolución del culteranismo, 
reunió a las plumas poéticas más afamadas de la época –Luis de Góngora, Suárez de 
Figueroa, Vicente Espinel, Cristóbal de Mesa, González de Salas, Vicente Mariner...– y 
entre ellas se contó Tribaldos de Toledo.”

8  Así se autocalifica en la firma del poema latino que dedicó a D. Luis de Gón-
gora (Conde de Villamediana, Poesía. Edición, prólogo y notas de María Teresa 
Ruestres, Barcelona 1991, pp. LXXVII-LXXIX del prólogo).

9  Blázquez, J. M., Historia económica de la Hispania romana, Madrid 1978, pp. 
107-108.



UN POEMA LATINO SOBRE EL ESCORIAL DE LUIS TRIBALDOS DE... 201

Entendemos que un excelente humanista como Tribaldos de To-
ledo probablemente esté haciendo referencia al citado calificativo del 
hispano Marcial 10. Sin embargo, no descartamos otra posible interpre-
tación. Si “oves” lo traducimos no como ovejas sino como lanas, po-
dría seguir interpretándose como lo hemos realizado, permaneciendo 
Marcial como referente, pero también podría ser una alusión mitológi-
ca al vellocino de oro, elemento que, como es sobradamente sabido, en 
la mitología está conectado con Aries, la primera de las constelaciones 
en su orden tradicional, que está situada al oeste.

Seguimos. Como vimos, ya en el primer verso hay una alusión al 
Céfiro, el viento del oeste, que está en íntima conexión con los caballos 
mencionados en el quinto verso. Góngora escribió un soneto, datado 
en 1621, titulado “AL CONDE DE VILLAMEDIANA, CELEBRAN-
DO EL GUSTO QUE TUVO EN DIAMANTES, PINTURAS Y 
CABALLOS”, cuyo primer terceto, versos 9-11, dice así:

“Miembros apenas dio al soplo más puro
del viento su fecunda madre bella,
Iris, pompa del Betis, sus colores.” 11

Al respecto, Pellicer escribió en 1630:

“cuán estimada sea en el mundo la raza de los caballos de la Anda-
lucía vulgar es, pues creyeron los Antiguos que los llanos de Córdoba 
eran los Campos Elíseos, donde las yeguas concebían del Céfiro.” 12

Y, por cierto, no falta en el poema de Tribaldos de Toledo que nos 
ocupa la referencia al Elíseo (v. 4).

10  Cabe recordar cómo el personaje del estudiante de la Universidad de Sala-
manca que Cervantes creó para el capítulo XVI de la segunda parte de su Quijote se 
ocupaba, entre otras cosas, de “si Marcial anduvo deshonesto o no en tal epigrama”. 
Todas las citas del Quijote del presente trabajo la realizamos la siguiente edición: Cer-
vantes, M. de, Don Quijote de la Mancha. Edición conmemorativa IV centenario Cervantes. 
Edición y notas de Francisco Rico, Barcelona 2015.

11	 Góngora, L. de, Sonetos. Edición de Juan Matas Caballero, Madrid 2019, 
p. 1421. 

12  Íd., ibíd., p. 1424.



LORENZO MARTÍNEZ ÁNGEL202

En cuanto a la relación bronce-caballos del quinto verso del poe-
ma latino que nos ocupa, es una muestra más de la excelente forma-
ción clásica de Tribaldos de Toledo, y remite al término χαλκόπους 13, 
siendo esta una cuestión que ha sido bien estudiada 14.

Proseguimos. Hemos visto anteriormente que Góngora y Tribal-
dos de Toledo bebían de las mismas fuentes mitológicas. Pero hay más: 
ambos escribieron sendos poemas a El Escorial (siendo el del poeta 
cordobés asaz conocido). En ambos, se mencionan algunas de sus ca-
racterísticas arquitectónicas y también se hace referencia a América 15, 
una parte fundamental de la Monarquía hispánica del Siglo de Oro. 
Cabe recordar que la primera vez que un poema de su admirador y 
amigo Juan de Tassis apareció impreso lo fue en 1599: un soneto en “la 
Milicia y descripción de las Indias, obra de Bernardo Vargas Machuca” 16, 
junto a otro de su preceptor Tribaldos de Toledo 17.

Profundizando más, encontramos también algún otro paralelismo 
entre los poemas de Tribaldos de Toledo y Góngora dedicados a El 
Escorial. Así, Antonio Ramajo Caño ha escrito al respecto del poema 
Góngora:

13  Término que ya se documenta en la poesía homérica.
14  Álvarez Rico, M. G., “La cuestión de la herradura en la Antigüedad”, en 

El caballo en la antigua Iberia, ed. Fernando Quesada Sanz – Mar Zamora Merchán, 
Madrid 2003, p. 145: “... se ha alegado alguna vez la posibilidad de que expresiones 
presentes en Homero y Píndaro sobre cascos broncíneos de caballos pudieran referirse 
al uso de herraduras con clavos, pero tales expresiones son claramente entendidas hoy 
como metáforas poéticas para expresar el sonido, casi de címbalos, que debían produ-
cir los cascos de los buenos caballos al chocar contra el suelo. Ésta era una imagen muy 
típica en la Antigüedad que, como hemos visto, también recoge Jenofonte.”

15  Y no es la única vez en la que Góngora hace mención de América en su 
obra poética. Así, en un soneto de 1614, dedicado a una obra histórica de D. Luis de 
Cabrera, escribe:

“de los dos mundos uno y otro plano,
De los dos mares una y otra espuma” (Góngora, L. de, Sonetos..., o c., p. 1141).
Y en el soneto titulado “EN EL TÚMULO DE LAS HONRAS DEL SEÑOR 

REY DON FILIPE III” se lee el siguiente verso: “ley de ambos mundos, freno de 
ambos mares” (p. 1415).

16  Tribaldos de Toledo, L., Historia general..., o.c., p. 17 de la introducción de 
Mª Isabel Viforcos Marinas.

17  Íd., ibíd.



UN POEMA LATINO SOBRE EL ESCORIAL DE LUIS TRIBALDOS DE... 203

“Góngora sigue la estela de Prudencio: el santo que reposa o a quien 
está consagrado un lugar lo sublima, y le confiere inmortalidad.” 18

En el poema de Tribaldos de Toledo no está tampoco ausente la 
influencia del citado Prudencio, si bien, en este caso, léxica. La encon-
tramos en la alusión al carácter aurífero del Tajo (algo más, por cierto, 
que un tópico literario 19), pues emplea el término aurifluus, que ya usó 
el hispano Prudencio 20. Es evidente que las referencias al carácter au-
rífero del Tajo son constantes en el Siglo de Oro 21, y Góngora no fue 
una excepción, como ejemplificamos en nota 22.

Conocer la obra poética del máximo representante del culteranis-
mo nos ha ayudado a contextualizar mejor el poema latino de Tribal-

18  Góngora, L. de, Sonetos..., o.c., p. 541.
19  Cabe recordar al respecto cómo en el siglo XII Al-Idrisí, “estuvo en Lisboa. 

Allí vio con sus propios ojos a los habitantes de Al-Mada, situada en la orilla sur del 
Tajo, dedicarse, durante el invierno, a la busca de las arenas auríferas que el río arroja-
ba aún a sus costas” (Sánchez Albornoz, C., Ensayos sobre historia de España, Madrid 
1980, p. 49).

20  Fernández Nieto, F. J., «Aurifer Tagus», Zephyrus: Revista de prehistoria y 
arqueología, 21-22 (1970-1971) 245-259, concretamente p. 246: “... la variante que intro-
duce Prudencio, aurifluus”.

21  A tal extremo que Cervantes, en el prólogo de la primera parte de su Quijote, 
escribió: “para mostraros hombre erudito en letras humanas y cosmógrafo, haced de 
modo como en vuestra historia se nombre el río Tajo, y vereisos luego con otra famosa 
anotación, poniendo: «El río Tajo fue así dicho por un rey de las Españas; tiene su 
nacimiento en tal lugar y muere en el mar Océano, besando los muros de la famosa 
ciudad de Lisboa, y es opinión que tiene las arenas de oro», etc.”.

22  Basten los siguientes cuatro ejemplos para mostrarlo. En el poema al toleda-
no D. Luis de Vargas escribe:

“al Tajo mira en su húmido ejercicio
pintar los campos y dorar la arena.” (Góngora, L. de, Sonetos..., o.c., p. 509).
En el soneto al portugués D. Cristóbal de Mora escribió el siguiente verso:
“en los campos del Tajo más dorados”. (Góngora, L. de, Sonetos..., o.c., p. 556).
En un soneto dedicado al marqués de Ayamonte, de viaje a Madrid, indica:
“pisado el yugo al Tajo y sus espumas
que salpicando os dorarán la espuela” (Góngora, L. de, Sonetos..., o.c., p. 768).
Y en otro soneto dice:
“Los blancos lilios que de ciento en ciento,
hijos del Sol, nos da la primavera,
a quien del Tajo son en la ribera
oro su cuna, perlas su alimento.” (Góngora, L. de, Sonetos..., o.c., p. 913).



LORENZO MARTÍNEZ ÁNGEL204

dos de Toledo sobre El Escorial, aunque, precisamente, a propósito de 
este gran monumento, no queremos dejar de mencionar algún otro 
paralelismo entre ambos escritores. Así, mientras el poeta cordobés 
se refiere al citado monumento como “octava maravilla”, Tribaldos de 
Toledo, en su Epaenesis Iberica 23 expresa, en latín, una idea similar, aun-
que de una forma diferente: “Septena ESCORIAL miracula continet 
Orbis”. En realidad, como es bien sabido, la expresión octava maravilla 
del mundo aplicada a El Escorial fue “acuñada en 1579” 24 y se convir-
tió en un tópico reiteradamente empleado; así, por citar otro ejemplo, 
Baltasar Porreño escribió:

“Fue tanta su Religion acerca de las santas Reliquias y Templos, 
que para tenerlas con suma reverencia edificò el sumptuosissimo Tem-
plo de S. Lorenço el Real, como se dirà, que puesto al lado de las siete 
Maravillas del mundo, es vna dellas, y merece el primer lugar” 25.

Antes de seguir no queremos dejar de indicar que la Epaenesis Ibe-
rica, que acabamos de mencionar, nos recuerda no poco, salvando las 
distancias, alguna característica del epigrama L del ya citado anterior-
mente Marcial, De Hispaniae locis (en el que, por cierto, también se alu-
de al “aureo [...] Tago”) , de igual manera que el poema sobre el El Es-
corial que estamos estudiando en el presente trabajo bien podría tener 
como referente, por el enfoque temático, el epigrama I de Marcial, “In 
amphiteatrum Caesaris”, lo cual no extrañaría, dada tanto la profunda 
cultura clásica de Tribaldos de Toledo como la influencia que el men-
cionado poeta hispanorromano ejerció en autores del Siglo de Oro 26.

Todavía no hemos analizado todos los aspectos del poema latino 
de Tribaldos de Toledo que estamos estudiando. Queremos detener-
nos en el contenido del octavo verso. Que Tribaldos de Toledo hicie-
se mención a las aguas en los claustros y/o patios es muy interesante 

23  P. 35.
24  Parker, G., Felipe II. La biografía definitiva, Madrid 2010, p. 266.
25  Porreño, B., Dichos y hechos del señor rey Don Felipe II el Prudente, Potentíssimo 

y Glorioso Monarca de las Españas, y de las Indias, Madrid 1663, fol. 36v. 
26  Solo a modo de ejemplo, citaremos el siguiente trabajo: Barragán Aroche, 

R., «La presencia de la lengua epigramática de Marcial dentro de la práctica burlesca 
de las academias del Siglo de Oro», Novus Tellus, 33-1 (2015) 119-133.



UN POEMA LATINO SOBRE EL ESCORIAL DE LUIS TRIBALDOS DE... 205

no sólo por la belleza estética que poseen, sino también por un gran 
simbolismo 27, para lo cual disponemos del autorizado testimonio del 
mismísimo P. Sigüenza, quien, a propósito de la fuente y estanques del 
claustro principal de El Escorial, escribió:

“Preguntó Su Majestad, que sea en gloria, qué sería bien poner en 
aquellos nichos de fuera, y cómo caería el agua en los estanques, pues 
todo el fin de esta fábrica era hacer una fuente extraordinaria. Unos 
dijeron que las Cuatro Virtudes Cardinales; otros, los Cuatro Tiempos 
del Año; otros, que los Cuatro Doctores de la Iglesia, y otros daban en 
otras buenas imaginaciones; yo también dije la mía, y aunque no en 
todo, en parte le contentó a Su Majestad, y así se supo en ejecución. 
Imaginé este claustro como un místico paraíso terrenal, y que de él, 
como de aquel que plantó Dios, salían cuatro fuentes o ríos que rega-
ban toda la tierra, y mirando ahora al mundo con sus cuatro partes: 
Asia, África, Europa y la nueva América, hallaba que en todas, debajo 
del nombre e Imperio del Rey Felipe II, se predicaba la Ley Divina y 
el Evangelio de Cristo.” 28

En realidad, en la mente de los teólogos ese tipo de asociaciones 
mencionadas en la cita anterior (por ejemplo, cuatro virtudes cardina-
les y los ríos del paraíso terrenal) surgirían con facilidad, habida cuenta 
de que se documentan ya en los textos patrísticos (como, por ejemplo, 
en alguno de San Ambrosio 29).

27  Una vez más se muestra cierta una frase de Melquíades Ándrés: “La historia 
de España está llena de problemas relacionados con la historia de la teología y con la 
vida cristiana en la convivencia nacional e internacional, en arte, literatura, economía 
y vida.” (Andrés, M., La teología española en el siglo XVI. I, Madrid 1976, p. XII).

28  Sigüenza, Fr. J. de, Fundación del monasterio de El Escorial por Felipe II, Madrid 
1927, p. 335.

Al respecto, vid. et.: Santos, Fr. F. de los, Descripción breve del monasterio de S. Lorenzo 
el Real del Escorial, Madrid 1667, ff. 63v-64v; Rincón Álvarez, M., Claves para comprender 
el monasterio de San Lorenzo de El Escorial, Salamanca 2007, p. 189. 

29  Trata de esto, por ejemplo, y citando a San Ambrosio, el dominico francés 
del siglo XVII, y destacado tomista, Jean Baptista Gonet en su Clypeus Theologiae Tho-
misticae (tomus quartus, Antuerpiae 1745, p. 242).



LORENZO MARTÍNEZ ÁNGEL206

Alguien escribió en cierta ocasión: “El virus de la antigüedad es-
teriliza a los humanistas” 30. En el caso de Tribaldos de Toledo, un 
destacado humanista a caballos entre los siglos XVI y XVII, y tam-
bién, obviamente, en el del gran poeta Góngora, se muestra que el 
conocimiento de la antigüedad puede ser no esterilizador, sino, muy 
al contrario, fomentador de la creatividad, tal como quedó sobrada-
mente probado en la llamada “revolución poética del Barroco” 31. No 
huelga indicar que si hemos utilizado como elemento de comparación 
la poesía de Góngora ha sido por contextualizar el poema de Tribal-
dos de Toledo en su contexto barroco, dada la importancia del poeta 
cordobés en el ámbito de la creación poética de su época, no porque 
Tribaldos de Toledo fuese culterano; de hecho, no sólo es conocida su 
amistad con Lope de Vega, sino que “fue alabado también por sus co-
nocimientos humanísticos por otros ingenios de la época, como Que-
vedo, Espinel...” 32, y resulta innecesario recordar las tensas relaciones 
entre algunos de estos grandes autores del Siglo de Oro. Y, si en vez de 
comparar el poema latino de Tribaldos de Toledo con la poesía caste-
llana de su tiempo lo hubiésemos hecho con la poesía latina del siglo 
XVII, podríamos darnos cuenta de que, aunque breve, es de buena 
calidad por sus características (en lo que atendemos a lo indicado por 
Bernard Le Bovier de Fontenelle sobre el tema, a propósito de una 
composición poética latina de Leibniz de 1679 33), es decir, que no se 

30  Lucas-Dubreton, J., La edad de oro del Renacimiento italiano, México 1965, 
p. 94.

31  Así la califica, entre otros, un experto en la poesía de aquel momento como 
lo fue Luis Rosales (Rosales, L., Poesía española del Siglo de Oro, Navarra 1982, p. 9).

32  Expostulatio Spongiae. En defensa de Lope. Edición de Pedro Conde Parrado 
Xavier Tubau Moreu, Madrid 2015, p. 242. 

33  De Fontenelle, «Elogio de Leibniz», en Leibniz, Pensamientos, Madrid 
1934, pp. 6-7: “Leibniz tenía gusto y talento para la poesía [...]. Cuando falleció en 
1679 su protector el duque Juan Federico de Brunswick, compuso un poema latino que 
pasa por su obra maestra, y que bien merece contarse entre los más bellos modernos. 
Leibniz no era de los que creen (como la mayor parte de los que han cultivado este 
género), que por haber hecho versos en latín, están dispensados de pensar y decir 
nada, de no ser quizá aquello que los antiguos expusieron; su poesía encierra muchas 
ideas [...]. Uno de los trozos más notables de dicho poema es aquel en que nos habla 
del fósforo, cuyo inventor fué Brandt. El duque de Brunswick, oyendo los consejos de 
Leibniz, ordenó viniese Brandt a su corte para disfrutar de las cualidades del metaloi-
de, cuyas maravillas canta el poeta diciendo...”



UN POEMA LATINO SOBRE EL ESCORIAL DE LUIS TRIBALDOS DE... 207

limita a las referencias a la Antigüedad, sino que incluye también otros 
aspectos, particularmente de su presente, en este caso El Escorial, obra 
arquitectónica que, por cierto, fue comenzada y terminada en vida de 
Tribaldos de Toledo.

2.	L a cultura humanística de Luis Gómez, un jurista es-
pañol en la Roma del Renacimiento

La relación entre el Derecho y las humanidades en el Renacimien-
to es un interesante campo de estudio para el historiador. Por un lado, 
cabe recordar la importancia de los notarios de ciudades italianas como 
Padua en los mismísimos principios del Humanismo 34. Sin embargo, 
por otro, el considerado como padre del Humanismo, Petrarca, aban-
donó sus estudios de Derecho para centrarse en las humanidades 35 
(posteriormente otros grandes escritores también abandonaron los li-
bros de leyes por las letras, como, por citar un solo ejemplo, el rena-
centista Leonardo Ariosto 36). Y, por el contrario, dejando los orígenes 
del Humanismo, no debe olvidarse que algún destacado personaje de 
este movimiento intelectual fue hombre de leyes, como Tomás Moro 37.

34  Rico, F., El sueño del humanismo. De Petrarca a Erasmo, Barcelona 2002, p. 29: 
“Entre los atisbos de la edad comunal y la madurez de Petrarca discurre una senda a 
lo largo de la cual el clasicismo, depurándose de impurezas y perfilando sus objetivos, 
fue elaborando el modelo de toda una nueva época. En ninguna parte el proceso se 
dio con más energía ni se precia con más transparencia que en la vigorosa Padua a 
caballo del Doscientos y el Trescientos. Allí, ha mostrado Giuseppe Billanovich, «un 
puñado de notarios dio comienzo al nuevo estilo de literatura, y aun de civilización, 
que acabó por conquistar Occidente y que nosotros, posteridad remota, llamamos 
‘humanismo’»”. 

35  Nos lo recuerda, por ejemplo, Boccaccio, en la biografía que escribió sobre 
el considerado “padre del Humanismo (hemos publicado nuestra traducción castella-
na del texto original latino en Martínez Ángel, L., «La Vida de Perarca de Boccaccio, y 
Baudelaire y la hímnica cristiana medieval: dos estudios sobre textos latinos», Studium 
Legionense 54 (2013) 275-299).

36  Vicens Vives, J., Mil figuras de la historia. Desde los albores de la humanidad 
hasta la actualidad, Barcelona 1971, p. 6906

37  Aunque resulta pertinente recordar que fue el padre de Tomás Moro quien, 
“habiéndose dado cuenta del interés demasiado vivo de su hijo por la literatura, no 
dejó que se durmiera en las riberas del Isis y del Cherwell [la Universidad de Oxford]. 
Apenas había cumplido dieciséis o diecisiete años le llamó a Londres para seguir las 



LORENZO MARTÍNEZ ÁNGEL208

En el presente trabajo no vamos a estudiar esta relación en ge-
neral, sino que nos vamos a centrar en un caso particular, analizando 
concretamente la presencia del humanismo en una obra jurídica, los 
Commentaria in regulas cancellariae judiciales, del español Luis Gómez, 
auditor del Tribunal de la Rota, anteriormente profesor de la Univer-
sidad de Padua, y que llegó a ser obispo de Sarno 38. Su producción 
escrita jurídica tuvo gran difusión y repercusión en diversos países eu-
ropeos, a pesar de lo cual este eclesiástico y jurista no tiene una entrada 
propia en el reciente Diccionario biográfico español de la Real Academia 
de la Historia.

Vivió Luis Gómez en Italia en las vísperas y los primeros momen-
tos de lo que algunos historiadores han denominado “la dominación 
española”, enmarcada cronológicamente entre 1521 y 1713 39, y, si la 
influencia de la cultura italiana sobre la hispánica es tan evidente en 
diversos campos que huelga detenerse a comentarla, también la hubo 
en sentido inverso, aunque mucho más matizada 40, sin olvidar, obvia-
mente, la presencia allí de importantes personalidades españolas, con 
clara influencia cultural 41.

Antes de entrar a analizar la presencia de humanistas en esta obra 
jurídica redactada en latín, resulta casi obligatorio indicar que realiza 
un elevado número de citas y alusiones a obras de autores clásicos. Sin 

etapas más remunerativas de las Inns of Court, es decir, escuelas de derecho.” (Bou-
yer, L., Tomás Moro. Humanista y mártir, Madrid 1986, p. 23).

Es interesante comprobar el paralelismo entre este caso real y el del hidalgo ca-
ballero que, teniendo un hijo en la Universidad de Salamanca, enamorado de las letras 
clásicas, desearía que se centrase en el estudio del Derecho (Quijote, II, xvi), aunque 
en la ficción ideada por Cervantes el hijo se niega a ello, a diferencia de lo sucedido 
con Tomás Moro.

38  De este autor, y de esta obra en concreto, ya nos hemos ocupado en “La 
archidiócesis de Toledo en los Commentaria in regulas cancellariae judiciales del obispo, 
auditor de la Rota y antiguo profesor de la Universidad de Padua Luis Gómez (s. XVI), 
Toletana, 39 (2018) 265-276.

39  Hearder, H. , y Waley, D. P., Breve historia de Italia, Madrid 1966, p. 97.
40  Hauser, A., Historia social de la literatura y el arte, vol. II, Madrid 1974, pp. 

23-24.
41  Por poner un solo ejemplo, vid. Albalá Pelegrín, M., «Humanism and Spa-

nish Literacy Patronage at the Roman Curia: The Role of the Cardinal of Santa Croce, 
Bernardino López de Carvajal (1456-1523)», Royal Studies Journal 4-2 (2019) 11-37.



UN POEMA LATINO SOBRE EL ESCORIAL DE LUIS TRIBALDOS DE... 209

ánimo de exhaustividad, y siguiendo una larga tradición de estudio de 
las fuentes clásicas de textos de autores hispánicos 42, podemos indicar 
los nombres, entre quienes escribieron en latín, de Cicerón 43 (algo nada 
extraño considerando no sólo la época sino también el carácter jurídi-
co de la obra de Luis Gómez que analizamos), Séneca 44, Virgilio 45, 
Ovidio 46, Horacio 47, Terencio 48, Aulo Gelio 49, Propercio 50, Quintilia-
no 51, Plinio el Viejo 52, Valerio Máximo 53, etc. Y entre los escritores en 
lengua griega se encuentran Aristóteles (nombrado también, como era 
costumbre en la época, como “Philosophus”, el Filósofo 54) Hipócrates 55, 

42  Entre la multitud de ejemplos aducibles, citaremos dos, el primero referi-
do a literatura, y el segundo al humanismo bíblico renacentista: López Bascuñana, 
Mª I., «Lucano y Séneca en la obra del Marqués de Santillana», Boletín de la Real 
Academia de la Historia CLXXIV (1977) 217-238; Miguélez Baños, C., «Introduc-
ción», en Huerga, C. de la, Obras completas. Volumen II. Introducción, edición latina, 
notas y traducción española de Crescencio Miguélez Baños, León 1992, p. xxx-
xxxi: “Las citas poéticas de Homero, Hesíodo, Solón, Teognis, Simónides, Píndaro, 
Esquilo, Sófocles, Eurípides, Aristófanes, Menandro, etc., dan cumplida cuenta de 
su enciclopédica erudición. Esto mismo puede pensarse sobre las citas de auto-
res de todos los géneros literarios, como Tales de Mileto, Empédocles, Heráclito, 
Demócrito, Zenón, Pitágoras, Platón, Aristóteles, toda una pléyade de eminentes 
pensadores de la Antigüedad. Entre los autores latinos debemos destacar las citas 
de Plauto y Terencio, las de Tibulo, Propercio y Catulo; las citas de Virgilio, Hora-
cio, Ovidio, las de Cicerón, Salustio y las de nuestros escritores hispanos Séneca, 
Quintiliano y Marcial.”

43  V.g., ff. 75v, 113v, 114r, 116v, 128r, 205r, 276v, 294r. (En este trabajo citamos 
siempre la obra por una edición publicada en París en 1547).

44  Ff. 76r, 77r.
45  V.g. f. 152v y 447r.
46  Ff. 77r. 167v.
47  F. 75v.
48  F. 75v., 77r.
49  F. 434r, 462r.
50  F. 77r.
51  F. 116r.
52  Ff. 11r, 116r.
53  Ff. 116r-v, 205r. 
54  Ff. 6r, 8r, 75v,114v.
55  Es particularmente interesante la presencia de este autor y la del siguiente 

mencionado.



LORENZO MARTÍNEZ ÁNGEL210

Dionisio de Halicarnaso 56, Anacreonte 57, Heródoto 58, Hipócrates 59, 
Galeno 60, Plutarco 61, etc.

Aunque sea un libro de carácter jurídico, es perfectamente normal 
en la época esta abundante presencia de menciones y/o citas de au-
tores clásicos. Recuérdese que, como acertadamente escribió el gran 
estudioso de la cultura renacentista Paul Oskar Kristeller:

“A partir de mediados del siglo XV, la influencia de la erudición 
humanista desbordó los límites de los studia humanitatis en todos los 
campos de la cultura renacentista, incluyendo la filosofía y las distintas 
ciencias. Esto no se debió tan sólo al prestigio en boga de las humanida-
des, sino también a que prácticamente todo estudioso recibía en la es-
cuela una preparación humanística, antes de que se le diera una forma-
ción profesionales cualquiera de las otras disciplinas universitarias.” 62

Cabe suponer que, para estas citas o menciones de clásicos gre-
colatinos utilizaría, como era costumbre en su tiempo, su propia re-
copilación de textos seleccionados 63. Esto parece observarse también 
en otras obras, y de muy diversa naturaleza, como, por ejemplo, el 
mismo Quijote; aunque Cervantes (nacido y formado en el siglo XVI) 
indica en el prólogo de la primera parte que su novela está “falta de 
toda erudición”  64, no sólo cita algunas frases latinas, comenzando 
desde el mismo prólogo (en algún caso confundiendo el autor –como 

56  F. 330r.
57  F. 75v.
58  F. 75v.
59  Ff. 78r, 98r.
60  F. 78r. 
61  F. 114r.
62  Kristeller, P. O., El pensamiento renacentista y sus fuentes, Madrid 1983, p. 48.
63  Íd., ibíd., p. 270: “...cada humanista tenía un libro de notas que era fruto de 

sus lecturas, notas que se usaban en sus escritos...”
64  “...pobre de conceptos y falta de erudición y doctrina, sin acotaciones en las 

márgenes y sin anotaciones en el fin del libro, como veo que están otros libros, aunque 
sean fabulosos y profanos, tan llenos de sentencias de Aristóteles, de Platón y de toda 
la caterva de filósofos, que admiran a los leyentes y tienen a sus autores por hombres 
leídos eruditos y elocuentes [...] De esto ha de carecer mi libro, porque ni tengo qué 
acotar en el margen, ni qué anotar en el fin, ni menos sé qué autores sigo en él, para 



UN POEMA LATINO SOBRE EL ESCORIAL DE LUIS TRIBALDOS DE... 211

se comprueba en cualquier edición anotada, probablemente porque 
cita de memoria textos aprendidos en su juventud 65, quizá tras haber 
sido anotados en algún cuaderno escolar perdido muchos años atrás), 
sino que también alude a muchos autores clásicos, como, por ejemplo, 
Homero 66, Aristóteles 67, Ovidio 68, Cicerón 69, Virgilio 70, Marcial 71, 
Horacio 72, Persio 73, Juvenal 74 y Tibulo 75. La cultura clásica era, ob-
viamente, un sistema referencial común a los hombres de letras del 
Renacimiento y del Barroco 76.

Aunque un análisis más detallado de las alusiones a autores clási-
cos merecería un estudio detallado, al igual que se ha realizado respec-
to a otras obras 77, lo cierto es que lo que nos interesa en el presente 
trabajo no es principalmente esto, sino la presencia del Humanismo 
en la citada obra jurídica. Luis Gómez utilizó las citas clásicas a las que 
anteriormente aludíamos al modo de la época, “como elemento de 
autoridad en su campo, es decir, como un tipo especial de argumento 
retórico” 78, inserto, lógicamente, entre la jurisprudencia de los casos 

ponerlos al principio, como hacen todos, por las letras del abecé, comenzando en 
Aristóteles y acabando en Xenofonte y en Zoilo o Zeuxis”. 

65  Por ejemplo, los versos que en cita en el prólogo de la primera parte, atribu-
yéndolos a Catón cuando, en realidad, son de Ovidio. 

66  Prólogo de la primera parte; II,iii; II,xvi;
67  Prólogo de la primera parte; I, xxv 
68  Ibíd. Y a una traducción castellana de sus fábulas en el “donoso y grande 

escrutinio” de la biblioteca de D. Quijote (I,vi).
69  Prólogo de la primera parte; I, xlviii.
70  II,xvi.
71  Ibíd.
72  Ibíd.
73  Ibíd.
74  Ibíd.
75  Ibíd.
76  Y, aunque no en el mismo grado, también para los de hoy. Basta recordar, 

por citar un solo ejemplo, el poema titulado “Alcides”, de Mario Vargas Llosa (Vargas 
Llosa, M., El pez en el agua. Memorias, Barcelona 1993, p. 449).

77  V. g., Paniagua Pérez, J., «Los autores grecolatinos en la obra de Fernando 
Montesinos Ophir de España», Studia Philologica Valentina, vol. 19 (2017) 77-98.

78  Kristeller, P. O., El pensamiento..., o.c., p. 270.



LORENZO MARTÍNEZ ÁNGEL212

del Tribunal de la Rota que aduce, además de obras de Derecho Canó-
nico. Y, entre todo esto, se encuentran algunas alusiones a destacados 
humanistas, ciertamente no muchas, pero no exentas de significación.

No es casualidad que el humanista al que más atención parece 
haber prestado Luis Gómez sea Erasmo de Rótterdam:

F. 5v: “Et hoc idem Erasmus affirmat libro secundo responsionis ad 
Albertum Pium Carporum principe fo. xli.”

F. 76r: “Et sexenta alia senectutis incommoda heroico carmine enu-
merat Erasmus ad Guliel. Copum post diuum Gregorium super homilía.”

F. 114v: “Er si Erasmo credimus in eo volumine, quem de ratione 
Concionandi conposuit, lib. III...”

Y todavía hay una mención más, que merece ser analizada:

F. 470r: “ac veluti Sileni Alcibiadis...”

No se alude expresamente a Erasmo, pero parece clara la fuente 
de esta referencia, que no es sino el gran humanista holandés:

“Aunque Erasmo se esfuerza desde las primera líneas por presentar 
el motivo de los Silenos de Alcibíades como un proverbio griego recogi-
do ya como tal por los paremiógrafos, lo cierto es que se trata de un 
proverbio acuñado por él a partir de unas pocas, pero muy impor-
tantes fuentes literarias y de la gran utilidad que creyó percibir en la 
expresión para designar en carácter equívoco de la apariencia frente a 
una realidad esencial conflictiva con ella.” 79

El texto de los Silenos de Alcibíades fue, inicialmente, como es bien 
sabido, una parte de los Adagios erasmianos 80, cuya importancia a par-
tir del Renacimiento es sobradamente conocida 81.

79  Rotterdam, E. de, Escritos de crítica religiosa y política. Estudio preliminar, 
traducción y notas de Miguel Ángel Granada, Madrid 2008, p. XXXV del estudio 
preliminar.

80  Íd., ibíd., p. XXXIV.
81  Kristeller, P. O., El pensamiento..., o.c., p. 270: “...Erasmo, debido a su Ada-

gia, mereció la gratitud de la posteridad porque dio a sus sucesores una colección 



UN POEMA LATINO SOBRE EL ESCORIAL DE LUIS TRIBALDOS DE... 213

Resulta interesante (aunque no sorprendente) comprobar cómo, 
con anterioridad a que comenzase el momento, a partir de 1556, en el 
que, en palabras de Marcel Bataillon, nos encontramos con “el eras-
mismo condenado” 82, el autor holandés era el humanista de referen-
cia entre miembros de la administración del poder papal en Roma 83.

Luis Gómez citó en su obra, además de a Erasmo de Rótterdam, a 
otros destacados humanistas. Los agruparemos por su origen geográfico. 
De entrada, comentaremos las menciones que realizó de humanistas de 
Italia, algo lógico no sólo porque allí nació el Humanismo, sino, especial-
mente, porque Luis Gómez vivió desde joven y murió en aquellas tierras, 
y también por alguna otra razón que indicaremos posteriormente.

Para comenzar, menciona nada menos que a Platina, artísticamente 
inmortalizado por Molozzo da Forli en la conocida pintura titulada “El 
papa Sixto IV con cuatro sobrinos, nombrando a Platina prefecto de la 
Biblioteca Vaticana” 84, y que elogió al papa Nicolás V por la iniciativa 
que tuvo para formar una de las importantes (si no la mayor) biblioteca 
de su época 85. La alusión que realiza Luis Gómez es la siguiente:

sistemática de anécdotas y dichos pronta al uso, el verdadero libro de citas del periodo 
moderno en sus inicios, que todo el mundo utilizaba y pocos mencionaban.”

Luis Gómez leyó los Silenos de Alcibíades, que pronto se publicó independien-
temente de los Adagios (Bataillon, M., España y el erasmismo, Barcelona 2000, p. 19), 
aunque probablemente también conocería los Adagios; sin embargo, esto no habría 
sustituido en la formación de Luis Gómez la tarea escolar de realizar su propia recopi-
lación de citas clásicas, dada la cronología tanto del personaje como de la publicación 
de la obra erasmiana.

82  Bataillon, M., Erasmo y España, Madrid 1998, cap. XIII, pp. 699ss.
83  Y, con posterioridad a sus condenas por las Inquisiciones romana y españo-

la, todavía era leído y citado en el ámbito del poder político hispánico. Así, por ejem-
plo, en la gran biblioteca del Conde-Duque de Olivares había “unos trece libros de 
Erasmo incluidos en el Índice” (Elliott, J. H., El Conde-Duque de Olivares. El político en 
una época de decadencia, Barcelona 2014, p. 58). Y Quevedo cita a Erasmo, escribiendo 
al respecto del texto aducido: “Y si Erasmo en otras cosas fue autor sospechoso, este 
consejo está católicamente calificado.” (Quevedo y Villegas, F. de, Política de Dios 
y gobierno de Cristo sacada de la Sagrada Escritura para acierto de rey y reino en sus acciones, 
Madrid 1986, p. 204).

84  Deimling, B., «La pintura del Renacimiento Temprano en Florencia e Italia 
central», en El arte en la Italia del Renacimiento. Arquitectura. Escultura. Pintura. Dibujo, 
Ed. Rolf Toman, China 2008, pp. 238-307, concretamente p. 307.

85  Jardine, L., Worldly goods, Chatahm-Kent 1996, pp. 245-246.



LORENZO MARTÍNEZ ÁNGEL214

“... de quo Laterano Bibliotecario Platina meminit in vi[t]a 86 Io-
hannis XIII” 87.

También hay una breve mención al “gran filósofo y filólogo Loren-
zo Valla” 88, cuya principal obra, desde el punto de vista de la lingüísti-
ca latina, como ha indicado Paul Oskar Kristeller, tuvo influencia hasta 
el siglo XIX 89 (lo que se manifestó también en nuestro país 90):

“...L. Vallan...” 91.

Por cierto que huelga recordar, por conocida, la influencia que en 
diversos aspectos ejerció en Erasmo de Rótterdam 92.

Igualmente, aparece mencionado el italiano, aunque instalado du-
rante mucho tiempo en Inglaterra, Polidoro Virgilio, autor citado y 
respetado en el Siglo de Oro hispánico 93:

“... ac Polydorus, lib. VIII de Inuentoribus rerum cap. II...” 94

Y también cita a Eneas Silvio Piccolomini, gran humanista que 
llegó a ser papa con el nombre de Pío II, cuya biblioteca se encuentra 

86  En el original hay una errata, apareciendo “via” en vez de “vita”.
87  F. 3r. Cabe recordar que Platina escribió una obra titulada Vitae Pontificum.
88  Bataillon, M., Erasmo y el erasmismo, o.c., p. 163.
89  Kristeller, P. O., El pensamiento..., o.c., pp. 332-333: “...la Elegantiae de Va-

lla fue una contribución a la gramática porque en ella se intentaba establecer una fraeo-
logía correcta con base en las fuentes clásicas. La obra influyó mucho hasta principios 
del siglo XIX.”

90  D. Raimundo de Miguel y el Marqués de Morante para la realización de su 
famoso Diccionario latino-español (Miguel, R. de - Marqués de Morante, Nuevo dicciona-
rio latino-español etimológico, Madrid 1881, p. XV del prólogo: “A continuación del Dic-
cionario hemos añadido un breve Tratado de Sinónimos latinos [...] Para este trabajo 
nos han servido de mucho [...] las obras de [...] Lorenzo Valla...”).

91  F. 75v.
92  Lorda, F., Erasmo, Barcelona 1981, p. 61.
93  Cabe recordar, a modo de ejemplo, que Fray Diego de Yepes le califica de 

“autor graue” (Yepes, Fr. D. de, Historia particular de la persecución de Inglaterra y de los 
martirios más insignes que en ella ha auido, desde el año del Señor 1570, Madrid 1590, p. 6).

94  F. 7v.



UN POEMA LATINO SOBRE EL ESCORIAL DE LUIS TRIBALDOS DE... 215

en la catedral de Siena (Biblioteca Piccolomini), en la que Pinturicchio 
pintó algunas escenas de su vida 95:

“Et eam aequiparat Aeneas Syluius, ex epistola 96 XXXVII...” 97

El siguiente humanista al que encontramos citado por Luis Gómez 
es Angelo Poliziano, cuyo papel en la formación del humanismo fue 
enorme 98, su influencia poética en la España del Renacimiento desta-
cadísima 99 y su lectura parece traslucirse, por ejemplo, en alguno de 
los grandes autores de nuestro Siglo de Oro, como D. Luis de Gón-
gora 100 (y esto sin entrar en alguna otra cuestión tangencial, que nos 
limitamos a mencionar en nota 101). La referencia de Luis Gómez es la 
siguiente:

“... de qua habetur in quadam epistola sua inter alias Angelus Poli-
tianus nu. 43. lib. XII et alia eiusdem lib. XXVIII.” 102

95  Mueller von der Haegen, A., y Strasser, R., Arte y arquitectura. Toscana, 
China 2005, p. 374.

96  En el original hay una errata “expist.”
97  F. 77r.
98  Reeve, M. D., «La erudición clásica», en Introducción al humanismo renacentis-

ta, Ed. Jill Kraye, Madrid 1998, pp. 41-72, concretamente p. 55.
99  Coroleu, A, «Humanismo en España», en Introducción al humanismo rena-

centista, Ed. Jill Kraye, Madrid 1998, pp. 295-330, concretamente p. 320-321: “Otras 
veces, como en el caso de Angelo Poliziano, el carácter propedéutico de su cuidada 
poesía latina constituyó razón suficiente para equiparar en el uso escolar y universita-
rio al humanista italiano con los poetas latinos clásicos. Así, sus cuatro Silvae, recomen-
dadas ya por Vives como «textos útiles para la lección de poesía» [...] se convirtieron 
en materia de cursos en las universidades de Alcalá y Salamanca. [...] La poesía de 
Poliziano ilustra, pues, el modo como los poetas humanísticos italianos fueron objeto 
de docencia, lectura y comentario en Salamanca, Alcalá o Sevilla a lo largo del siglo 
XVI. Tal práctica no se limitó, con todo, a la académica explicación de textos, sino que 
incidió directamente en la composición de poesía original.”

100  Góngora, L., Sonetos..., o.c., p. 383.
101  Así, aunque evidentemente no es una cita o alusión al humanista al que 

estamos refiriéndonos, no nos resistimos a recordar que un personaje de una de las 
obras de Bartolomé de Torres Naharro, la Comedia Serafina, se llama Policiano (Torres 
Naharro, B. de, Teatro completo, edición de Julio Vélez-Sainz, Madrid 2013, p. 207).

102  F. 216v.



LORENZO MARTÍNEZ ÁNGEL216

Siendo Luis Gómez natural del territorio de la Corona de Aragón 
no resulta extraño que cite la obra De dictis et factis Alphonsi regis Arago-
num de Antonio Panormita:

“Ex quibus quidem nouis et quotidianis exactionibus, verificatum 
fuit dictum Alphonsi Regis Aragonum, relatum per Antonium Panor-
mitam in libello de dictis Alphonsi...” 103

Mas cabe recordar, antes de proseguir, que otro autor español, 
aunque posterior cronológicamente, D. Francisco de Quevedo, no era 
natural de la Corona de Aragón, y también citaba a Antonio Panor-
mita, y a otro autor anteriormente mencionado, como Eneas Silvio 
Piccolomini 104.

Hablando del citado Alfonso V (para quien también trabajó Lo-
renzo Valla) que decidió vivir y morir en Nápoles, caracterizado por 
su “pasión por la sabiduría” 105 (tema al que el P. Mariana dedicó unas 
interesantes líneas en su Historia de España 106), damos un paso adelante 
para ocuparnos ahora de humanistas mencionados por Luis Gómez 

103  F. 451v.
104  Quevedo, F. de, Política de Dios..., o.c., p. 200: “... una acción del rey don 

Alonso el Sabio, rey de Aragón, de Nápoles, Sicilia, rey que en los que le precedieron, 
no tuvo de quien pudiese aprender, no ser discípulo; y de quien todos los por venir 
aprendieron, y aprenderán. Refiérela el libro citado de sus dichos, y hechos [...] y re-
fiérela Antonio Panormitano, que la vió: [...]. Y añade en su nota, o glosa Eneas Silvio, 
papa Pío: El rey don Alonso, por haber ayudado al asnero, concilió a sí los de Capua. Estas son 
fielmente trasladadas las palabras con que lo refiere Antonio Rodríguez de Avalos en 
la traducción de este libro que hizo e imprimió en Amberes en casa de Juan Stellesio, 
año 1554.” 

105  Hearder, H., y Waley, D. P., Breve historia..., o.c., p. 87. Sobre su pasión 
por el humanismo vid. Burckhardt, J., La cultura del Renacimiento en Italia, Madrid 
1985, pp. 186-187.

106  Mariana, J. de, Biblioteca de Autores Españoles. Obras del Padre Juan de Maria-
na. Tomo segundo, Madrid 1950, p. 509: “Justa y prudentemente su tio [en referencia 
a Fernando el Católico] Alfonso, rey de Aragon y Nápoles, honra y lumbrera de Es-
paña, habiendo oído de cierto monarca español que convenia el estudio de las letras 
á los príncipes; dijo que aquellas no eran palabras de rey, sino de buey, y conociendo 
de cada dia mas la importancia de las ciencias, no solo las tuvo en mucho, sino que 
tuvo tambien en mucho á los que en ellas se aventajaban; y aunque ya de edad muy 
avanzada, se ponía en sus manos para que le corrigieran y enmendaran. Trató familiar-
mente á Lorenzo Valla, á Antonio Panormita, á Jorge Trapezunto, varones inmortales, 



UN POEMA LATINO SOBRE EL ESCORIAL DE LUIS TRIBALDOS DE... 217

nacidos en España, y los nombres son verdaderamente destacados: 
nada menos que Antonio de Nebrija y Juan Luis Vives.

Del primero, “que también advirtió la necesidad de formarse en 
tierras italianas” 107, que ha sido considerado como “el trasunto hispano 
del humanista italiano, Petrarca o Valla” 108, y cuya influencia lexico-
gráfica se extendió durante siglos 109, menciona su Lexicon Iuris Civilis:

“...eorum dicta ab Antonio Nebrissensi Hispano uiro eruditissimo 
in Lexicon Iuris acceperunt...” 110

Del segundo, Luis Vives, considerado “el trasunto hispano [...] de 
Erasmo” 111, escribe:

“...vt latius Hispanus noster Valentinus Ludouicus Viues lib. II. de 
tradendis disciplinis prosequitur.”

El Humanismo formó una comunidad cultural por encima de las 
fronteras nacionales y la distancia geográfica. Así se puede explicar el 
no pequeño paralelismo entre los humanistas citados por Luis Gómez 
en la obra que nos ocupa y, por ejemplo, los más presentes en las 
librerías de la ciudad universitaria de Salamanca en el primer tercio 

y sintió mucho la muerte del malogrado Bartolomé Faccio, de quien existen aun los 
comentarios sobre el reino de ese mismo Alfonso.”

107  Coroleu, A., «Humanismo en..., o.c., p. 298.
108  Bécares Botas, «Los libros y las lecturas del humanista», Silva, 2 (2003) 

9-26, concretamente p. 24. Este tipo de comparaciones, dicho sea de paso, tiene una 
gran tradición en los estudios de historia literaria; así, por ejemplo, D. Marcelino Me-
néndez y Pelayo, en su discurso de entrada en la Real Academia de la Historia calificaba 
a Diego Hurtado de Mendoza como “el hombre más italiano de todo el Renacimiento 
español” (Menéndez Pelayo, M., Estudios de crítica literaria, Madrid 1884, p. 106).

109  Así, por ejemplo, en el siglo XIX es uno de los autores consultados por los 
arriba ya citados D. Raimundo de Miguel y el Marqués de Morante para la realización 
de su famoso Diccionario latino-español (o.c., p. XV del prólogo: “Para llevar al mejor 
término posible nuestro trabajo hemos tenido presentes los mejores Diccionarios que 
se han escrito desde la época del renacimiento hasta nuestros días. Hemos prescindido 
en general de los escritores de la edad media y de los siglos precedentes [...]. Pero he-
mos consultado con frecuencia á [...] Antonio de Nebrija...”).

110  F. 462r.
111  Bécares Botas, V., «Los libros...», o.c., p. 24.



LORENZO MARTÍNEZ ÁNGEL218

del siglo XVI 112. Pero es más: que “el autor más leído, con mucha 
diferencia sobre los demás” 113, a juzgar por los datos de las librerías 
salmanticenses en la citada época, fuese Erasmo de Rótterdam, y que 
el más citado por Luis Gómez sea el mismo, tampoco es una mera 
casualidad.

Tras haber visto estas referencias a otros autores renacentistas, vol-
vemos a Erasmo en relación a un aspecto de su proceder intelectual. 
Como hemos visto, Luis Gómez, junto a la argumentación jurídica, in-
cluyó menciones clásicas y de humanistas, y este es un procedimiento 
utilizado también por Erasmo de Rótterdam en sus Adagios 114.

Anteriormente aludimos a la presencia de alusiones de clásicos 
grecolatinos en una de las joyas literarias de nuestro Siglo de Oro 
como el Quijote. Cervantes no fue un humanista, aunque en su for-
mación el Humanismo dejó su poso. No extraña, por tanto, que en su 
Quijote también aparezcan mencionados o citados algunos autores hu-
manistas que también se encuentran en la obra de Luis Gómez, como 
Polidoro Virgilio 115 (y no es Cervantes el único gran escritor del Siglo 
de Oro que lo cita o utiliza 116) o el mismo Poliziano 117. No obstante, 

112  Íd., ibíd., p. 22: “Para ello me he basado en la oferta libraria en el primer ter-
cio del siglo XVI estudiada en un centro tan significativo del Humanismo renacentista 
como es Salamanca. Los autores preferentes para el humanismo de la época se orde-
naban de esta manera según el monto de títulos y ejemplares a la venta en las librerías 
salmantinas: Erasmo, Valla, Nebrija, Budé, Vives, Poliziano y Petrarca.”

113  Íd., ibíd., p. 25.
114  Lorda, F., Erasmo, o.c., p. 66: “Estas compilaciones de máximas «sacadas 

de la luenga y discreta experiencia», como diría Cervantes, muy aficionado a ellas, que 
Erasmo iba espigando al filo de sus incesantes lecturas de los autores de la Antigüedad 
clásica y de la tradición patrística [...] y aun de los primeros humanistas, como Pico della 
Mirandola, Ángel Poliziano, etc., [cursiva nuestra] tuvieron siempre un gran éxito...”

115  Quijote, II, xxii: “Otro libro tengo, que llamo Suplemento a Virgilio Polidoro, 
que trata de la invención de las cosas, que es de grande erudición y estudio, a causa que las 
cosas que se dejó de decir Polidoro...”. También Quijote, II, xxiv.

116  Por ejemplo, sus Anglicae Historiae Libri XXVI fueron una de las fuentes que 
utilizó Cristóbal Lozano (Lozano, C., Historias y leyendas. I. Edición, prólogo y notas 
de Joaquín de Entrambasaguas, Madrid 1969, p. XLII del prólogo).

117  Como indica Francisco Rico, la cita latina que Cervantes pone en boca del 
personaje de la duquesa, “florentibus occidit annis”, es parte de un texto compuesto 
por Angelo Poliziano (Quijote, II, xxxiii, p. 812, nota 39).



UN POEMA LATINO SOBRE EL ESCORIAL DE LUIS TRIBALDOS DE... 219

junto a esto resulta necesario indicar las diferencias, siendo una, y no 
la menor, que, como hijo de una España contrarreformista donde la 
obra de Erasmo fue objeto de censura 118 (quedando casi arrasada en 
España durante siglos, restaurándose paulatinamente hasta encontrar-
nos hitos tan destacados en el interés por el autor holandés como, por 
ejemplo, Erasmo y España, del hispanista francés Marcel Bataillon, o la 
declaración de Miguel Delibes, en su fase final de novelista, cuando 
escribió El hereje, en relación a que en aquella época “Es fácil que hu-
biera sido erasmista” 119) y en contra de lo que se ha querido ver por 
parte de algunos autores, Miguel de Cervantes no manifiesta haber 
recibido influencia del humanista holandés 120 , por más que, teniendo 

No nos resistimos a mencionar un autor, no del ámbito humanístico, sino teológi-
co, hispánico, del siglo XV, citado tanto en el Quijote como en la obra que nos ocupa 
de Luis Gómez: el obispo de Ávila conocido con el apodo de El Tostado, Alfonso de 
Madrigal (cuyo artístico sepulcro se conserva en la Catedral abulense). Cervantes lo 
menciona en el capítulo III de la segunda parte.

118  Como pequeña, pero significativa. prueba del decaimiento de Erasmo en 
la España de la Contrarreforma es que de los 16 inventarios de bibliotecas (algunos 
de librerías) estudiados por Trevor J. Dadson en un manual de referencia sobre las 
bibliotecas del Siglo de Oro, sólo en uno aparece un libro de Erasmo, y ni siquiera se 
menciona en el inventario su nombre, sino sólo el de la obra (Dadson, T. J., Libros, 
lectores y lecturas. Estudios sobre bibliotecas particulares españolas del Siglo de Oro, Madrid 
1998, p. 376). 

119  Palabras de Miguel Delibes citadas en García Domínguez, R., El quiosco 
de los helados. Miguel Delibes de cerca, Barcelona 2007, p. 610. Resulta curioso que al final 
de su trayectoria haya dicho esto quien, décadas atrás, comenzó a publicar, y siguió 
haciéndolo a lo largo de toda su trayectoria, en la colección Áncora y Delfín, de Edicio-
nes Destino, clara referencia al logotipo del impresor Aldo Manuzio, con quien tanto 
colaboró Erasmo de Rótterdam.

120  Al respecto vid.: Lorda, F., Erasmo, pp. 139-142; Bataillon, M., Erasmo y el 
erasmismo, Barcelona 2000, cap. 14: «El erasmismo de Cervantes en el pensamiento de 
Américo Castro» (pp. 347ss); Alvar Ezquerra, A., Un maestro en tiempos de Felipe II. 
Juan López de Hoyos y la enseñanza humanista en el siglo XVI, Madrid 2014, p. 314.

Francisco Rico ha escrito al respecto de Quijote, II, xx (p. 707, nota 62 de la edi-
ción anteriormente citada que empleamos en el presente trabajo): “Las palabras de 
Sancho coinciden en sustancia con ideas especialmente gratas a Erasmo de Rótterdam 
[...] Pero en tiempos de Cervantes era ya cosa pasada el fervor del movimiento espiri-
tual y literario que el erasmismo supuso en la primera mitad del siglo XVI, y no hay 
indicios de que el novelista estuviera familiarizado con las obras del gran intelectual 
holandés.”

La razón básica de esa sospecha de influencia erasmiana en Cervantes ha sido 
explicada por su biógrafo Andrés Trapiello: “... Miguel [de Cervantes] pudo en 1568 



LORENZO MARTÍNEZ ÁNGEL220

fácil acceso a alguna de sus obras (pues, por ejemplo, fue alumno en 
Madrid de Juan López de Hoyos, quien poseyó varios libros del hu-
manista roterodamense 121), verosímilmente pudiera haber sido lector 
de alguno de sus escritos 122.

Lorenzo Martínez Ángel

reanudar sus estudios, interrumpidos por los continuos viajes. Fue el mismo año en 
que Juan López de Hoyos ganó la plaza para llevar el Estudio de la Villa. Aunque sólo 
por siete meses, Cervantes acudió a las clases de este ilustre preceptor. López de Hoyos 
era un decidido, aunque cauto, partidario de Erasmo, lo que a muchos los ha llevado 
a pulsar el erasmismo en todas las obras de Cervantes.” (Trapiello, A., Las vidas de 
Miguel de Cervantes, Barcelona 2004, p. 51).

Personalmente, creemos que el Prof. Rico tiene razón. Una cosa es que Cer-
vantes tuviese acceso a la lectura de alguna obra de Erasmo (vid. la siguiente nota al 
respecto) y otra cosa es que le hubiesen influido significativamente. Recordemos, a 
modo de ejemplo, el pacifismo no sólo de Erasmo sino también de otros humanistas 
de comienzos del siglo XVI: “En las primeras décadas de 1500 el pacifismo fue una de 
las tareas asunidas por la mayoría de los escritores (Tomás Moro, Erasmo, Juan Luis 
Vives, Antonio de Guevara, etc.) en un amplio espectro de posturas.” (Villalón, C. 
de, El Crótalon de Cristóforo Gnofoso, edición de Asunción Rallo, Madrid 1982, p. 27 de 
la introducción). Si comparamos esto con la condición de soldado de Cervantes, y los 
encendidos elogios a la batalla de Lepanto, podremos ver qué lejos estaba Cervantes 
de Erasmo; si lo primero pudo ser, como opina Arnold Hauser, “consecuencia de su 
pobreza” (Hauser, A., Historia social..., o.c., p. 64), lo segundo no encajaría con un 
presunto espíritu erasmista. Y esto sin olvidar, si nos ponemos puristas, que, aunque 
escribió para ridiculizar las novelas de caballerías, mal erasmista hubiese sido Cervan-
tes siendo novelista, habida cuenta de la postura del roterodamense respecto a este 
tipo de literatura: “La oposición de Erasmo a la literatura de entretenimiento influyó 
así mismo en sus discípulos españoles. Recordando a Platón, Vives arremetió repetidas 
veces contra la ficción literaria, especialmente contra las novelas de caballerías, por su 
tendencia a falsificar la verdad y por el nocivo influjo que podían llegar a ejercer entre 
sus ingenuos lectores” (Coroleu, A., «Humanismo en...», o.c., p. 319)

121  Alvar Ezquerra, A., Un maestro..., o.c., pp. 368-369.
122  Y la genialidad de Cervantes nos muestra literariamente en el Quijote cómo 

el Humanismo fue terminando en pura Filología, a través del personaje del estudiante 
de la Universidad de Salamanca del capítulo XVI de la segunda parte de su Quijote.


