
JOSÉ LÓPEZ ORTIZ PRECURSOR DEL ARABISMO JURÍDICO ESPAÑOL 169

José López Ortiz 
precursor del arabismo jurídico español

Resumen: 
Los estudios realizados por el agustino José López Ortiz (1898-1992) sobre el 
mundo jurídico musulmán nos permiten calificarle como precursor del ara-
bismo jurídico español, pues a partir de ellos puede afirmarse la existencia 
de una escuela de arabistas españoles preocupados por reconstruir el legado 
jurídico hispano-musulmán y cuyas aportaciones han sido decisivas para co-
nocer siete siglos de historia de invasión musulmana de nuestro país.

Palabras clave: López Ortiz, derecho musulmán, arabismo, escuela de ara-
bistas, legado hispano-musulmán.

Abstract: 
The works written by the augustinian José López Ortiz (1898-1992) on the 
muslim legal world allow us to call him a precursor of spanish legal ara-
bism. From these works, emerged a school of spanish arabists who worked 
to rebuild the hispanic-muslim legal legacy. Their contributions have been 
decisive in knowing seven centuries of our country’s history.

Keywords: López Ortiz, muslim law, arabism, school of arabists, hispa-
nic-muslim legacy.

CiuD-Ra 235-1 (2022) 169-196



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ170

I.	 Presentación

Durante los días 9 al 15 de diciembre del año 1948 tuvo lugar 
en Madrid la Segunda Semana de Historia del Derecho convocada a ini-
ciativa del Anuario de Historia del Derecho y bajo el doble patrocinio 
del Instituto Nacional de Estudios Jurídicos y del Consejo Superior de 
Investigaciones Científicas (CSIC).

El acto, en el que intervinieron diferentes profesores universitarios, 
investigadores y personalidades de diferentes profesiones del Derecho 
como Galo Sánchez, Ramón Prieto Bances, Vladimiro Vince, Joaquín 
Cerdá, Ismael Sánchez Bella, Guillermo Céspedes del Castillo, Rafael 
Gibert, Alfonso García Gallo, Jaime Guasp y el magistrado Federico 
Castejón, fue presidido por el profesor José Castán Tobeñas, jurista 
español destacado por sus trabajos sobre Derecho civil y Procurador 
en las Cortes Españolas durante las nueve primeras legislaturas del 
período franquista.

La reunión tenía por objeto hacer posible un contacto personal 
entre los estudiosos e interesados en el Derecho y un intercambio so-
bre los diferentes puntos de vista de la Historia del Derecho español 
a fin de contribuir con sus trabajos a la gran tarea de la tradición y la 
renovación jurídica de nuestro país.

El acto se inició con una misa por las almas de los profesores fa-
llecidos oficiada por el P. José López Ortiz, ya Obispo de Tuy, en la 
Iglesia de San Manuel y San Benito de Madrid. 

Tras la ceremonia religiosa, se pronunciaron una serie de confe-
rencias. Cuando el P. López Ortiz intervino pronunció una conferencia 
titulada: “Las investigaciones del Derecho musulmán y la Historia jurídica es-
pañola”, en la cual expuso un resumen de sus años de trabajo dedicados 
a dicha especialidad y con la que quiso dar el carácter de despedida de 
todas las etapas de tanteos y ensayos dedicados a esta materia, poco 
cultivada entonces y con métodos muy desencaminados. Los asistentes 
apreciaron de tal modo sus aportaciones realizadas para el futuro de 



JOSÉ LÓPEZ ORTIZ PRECURSOR DEL ARABISMO JURÍDICO ESPAÑOL 171

los que prosiguieran por este camino tan poco transitado que le dieron 
el título de: “fundador del arabismo español” 1.

Pero, ¿existió realmente una escuela de arabistas españoles con 
sensibilidad por los aspectos jurídicos del Islam? Con motivo de nues-
tras investigaciones 2, hemos encontrado una serie de publicaciones, 
escasas hasta entonces por otra parte, sobre los aspectos jurídicos de 
la invasión árabe de España. Aunque es cierto que se han realizado 
algunos estudios sobre los seguidores del arabismo en general 3, no 
nos consta que se haya realizado una relación específica de aquellos 
investigadores o estudiosos que se detuvieron en la cuestión jurídica 
musulmana y que serían los que, a nuestro juicio, podríamos consi-
derar como escuela del arabismo jurídico español, grupo que estaría 
integrado por aquellos autores que llevaron a cabo investigaciones y 
publicaron obras con perspectiva jurídica sobre esta materia, siendo 
el precursor, fundador o pionero de todos ellos en esta parcela tan 
interesante de nuestra Historia del Derecho español nuestro querido 
agustino José López Ortiz.

II.	E l arabismo español. Su dimensión jurídica

Qué duda cabe que sin el arabismo español, en general, sin ningún 
adjetivo, no hubiéramos tenido un profundo estudio y conocimiento 
de una parte importante de nuestra historia. El llamado arabismo es-
pañol ha suscitado trabajos críticos e investigaciones meritorias cuyas 
aportaciones al legado cultural español han sido decisivas para cono-
cer siete siglos de Historia de nuestro país, no sólo de Al-Ándalus, sino 
de la misma Península Ibérica. 

1  Vid. S (sic) «Segunda semana en Historia del Derecho», en Anuario de Historia 
del Derecho español, 19 (1948-1949) 871-876.

2  Puede verse nuestra tesis doctoral: Rodríguez Llamosí, J. R., La aportación 
de los agustinos juristas de El Escorial a la ciencia jurídica española, Granada 2018. Tesis en 
acceso abierto en: DIGIBUG; y nuestro libro Rodríguez Llamosí, J. R., El Derecho y 
el Escorial: la labor jurídica de los agustinos juristas, San Lorenzo del Escorial 2020.

3  Martínez Dhier, A., «Algunas consideraciones sobre la Historia del Derecho 
musulmán en España», en Historia. Instituciones. Documentos, 34 (2007) 189-206.



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ172

Este movimiento de estudiosos e investigadores permitió profundi-
zar en el conocimiento del pasado para comprender mejor el presente, 
pero al mismo tiempo estimuló toda una serie de actividades, no solo 
de investigaciones encaminadas a este fin, sino la puesta en marcha de 
Institutos y Escuelas dirigidas a fomentar el estudio del legado cultural 
de Al-Ándalus 4.

Las investigaciones que se han llevado a cabo por el arabismo es-
pañol abarcan todas las disciplinas humanas, desde las religiosas hasta 
las científicas, pasando por las literarias. En este sentido, desde finales 
del siglo XVIII y principios del XIX surgió un interés y gusto por 
lo oriental, claramente demostrado en las manifestaciones literarias, 
cuya raíz se ubica en la novela y los romances moriscos del siglo 
XVII español, lo mismo que en los estudios de carácter histórico 
en los que lo árabe aparece claramente privilegiado 5. De esta ma-
nera, aumentaron en España los estudios y las investigaciones sobre 
la lengua, la historia, la literatura y la cultura de los árabes, tanto de 
Oriente como de Occidente, de cuya dinámica surgió una importan-
te escuela de arabismo consciente del legado que los siete siglos de 
invasión musulmana dejaron en la Península Ibérica, y ansiosa por 
conocer, estudiar y divulgar ese valioso caudal de nuestro pasado 
hispano-árabe 6.

Sin embargo, junto a estos temas tan interesantes no puede des-
conocerse la importancia de la dimensión jurídica del arabismo espa-
ñol integrado por aquellas investigaciones y estudios que tienen como 
objeto principal los aspectos, no sólo históricos, literarios, sociales o 
religiosos, sino puramente técnicos y jurídicos del Derecho musulmán. 
Téngase en cuenta que España es el único Estado de la Unión Europea 
donde se ha desarrollado durante más de siete siglos un Derecho islá-

4  González Palencia, Á., «El arabismo español y los estudios literarios», en 
Bulletin of Hispanic Studies, vol. XXIV, núm. 94, abril (1947) 108-116.

5  Abdelkarim, G., «Reflexión en torno a un siglo de Arabismo español», en 
BIBLID 3 (1995) 35.

6  Manzanares de Cirre, M., Arabistas españoles en el siglo XIX, Instituto 
Hispano-Árabe de Cultura, Madrid 1972, 32-34.



JOSÉ LÓPEZ ORTIZ PRECURSOR DEL ARABISMO JURÍDICO ESPAÑOL 173

mico propio, un ordenamiento jurídico que se recibió en un momento 
en que nuestro país se encontraba en pleno proceso de formación 7.

La tradición jurídica musulmana comenzó en la Península Ibérica 
con la entrada de las tropas de Tariq en el verano del año 711 lo que 
provocó la caída de la débil monarquía visigoda y su organización 
política, cuya soberanía se disputaban los hijos del penúltimo rey visi-
godo Vitiza con Don Rodrigo, último monarca elegido por el Senado 
visigodo, que fue derrotado por los musulmanes a su entrada en la 
Península Ibérica 8.

Don Rodrigo había traído a la Península Ibérica la unidad po-
lítica y religiosa con la conversión de Recaredo al catolicismo en el 
III Concilio Nacional de Toledo en el 589; y, la jurídica, con el Liber 
Iudiciorum (o Lex Visigothorum) que contenía las leyes visigodas de ca-
rácter territorial para toda la Península Ibérica. Ordenado por el rey 
Recesvinto y promulgado el año 654, derogó las leyes anteriores (el 
Breviario de Alarico para los romanos y el Código de Leovigildo para los 
visigodos), que será la base jurídica de los cristianos peninsulares tras 
la ocupación musulmana y cuya eficacia alcanzará hasta la codificación 
civil española en el 1889.

La caída de don Rodrigo, último de los reyes godos, a la orilla 
del rio Guadalete por el ejército de Tariq provocará la invasión y ocu-
pación de la Península Ibérica por parte de los musulmanes, lo que 
marcará jurídicamente una nueva época. De este modo, convivirán en 
España musulmanes, cristianos y judíos, pero el ordenamiento jurídico 
islámico será uno más de las múltiples culturas jurídicas que se apli-
quen en el contexto histórico de España 9.

7  Martínez Dhier, A., «Algunas consideraciones sobre la historia del dere-
cho musulmán en España», en Historia, Instituciones, documentos, 34 (2007) 189-206, en 
esp. vid. 194; Abdekarim, G., «Reflexión en torno a un siglo de Arabismo español», 
en BIBLID 3 (1995); Manzanares de Cirre, M., Arabistas españoles en el siglo XIX, 
Instituto Hispano-Árabe de Cultura, Madrid 1972, 32-34.

8  Orlandis, J., «Ocaso y ruina de la España visigótica», en Historia del reino 
visigodo español”, Madrid 2003, 113-134. 

9  Altamira y Crevea, R., Historia de la civilización española, Alicante 2014 
(Edición digital basada en la 2ª ed. corregida y aumentada de Barcelona, Herederos 
de Juan Gili, 1909), 61.



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ174

Sin embargo, a pesar de la importancia de la trasformación que 
dicho acontecimiento supuso para nuestro país, los juristas, especial-
mente los historiadores del Derecho, prestaron poca atención a este 
capítulo de nuestra historia jurídica relativa a la ocupación musulmana 
de la Península Ibérica, a las fuentes y a las instituciones del Derecho 
islámico. Dos habrían sido las causas de esta falta de estudios e inves-
tigaciones sobre ésta época de nuestra historia: la complejidad de la 
materia y la barrera del idioma.

En cuanto al primer problema, a diferencia de Occidente, en el 
Derecho musulmán no existe una separación entre Derecho y religión 
hasta el extremo de que el Derecho es la esencia de la religión islámica, 
siendo el estudio del Derecho musulmán la mejor forma de entender la 
civilización musulmana.

Europa ha tenido siempre un Derecho propio, un ordenamiento 
jurídico derivado de su legislación civil, e independiente de las creen-
cias religiosas. El Derecho musulmán es, por el contrario, un derecho 
confesional en el sentido de que Derecho y religión son, como dice 
Aguilera Barchet, “una misma cosa” 10. En este sentido, el ordenamiento 
jurídico musulmán es tenido por los creyentes como un estatuto jurí-
dico que afecta a todos con independencia de su ubicación geográfica.

Decía, con acierto, el catedrático de Historia del Derecho español 
Galo Sánchez:

“La religión y el Derecho de los musulmanes son inseparables: el derecho 
musulmán es un derecho revelado, esto es, tiene origen divino para los creyentes; 
sus principios fundamentales son dogmas. Quien lo infringe, comete un pecado. 
Pero al lado de la ley revelada ha de tenerse en cuenta la labor de interpreta-
ción que han realizado las personas autorizadas para ello” 11.

Téngase en cuenta, además, que el Derecho musulmán es fruto 
de las diferentes etapas y fases que sufrió a lo largo de su evolución 
durante las cuales fue adaptándose a las circunstancias y renovándose 

10  Aguilera Barchet, B., Iniciación histórica al Derecho musulmán, Dykinson, 
Madrid 2007, 27.

11  Sánchez, G., Curso de Historia del Derecho. Introducción y Fuentes, Reus, Madrid 
1949, 133.



JOSÉ LÓPEZ ORTIZ PRECURSOR DEL ARABISMO JURÍDICO ESPAÑOL 175

en algunos contenidos. Todo ello añade una gran dificultad al conoci-
miento del mismo. 

Decía García de Linares a propósito de la complejidad de la materia:

“Si grandes son los obstáculos de forma, mayores son, si cabe, los de fondo. 
A la abrumadora complejidad del Derecho islámico –mar sin orillas, en frase 
de sus propios cultivadores- únese la carencia casi absoluta de principios ge-
nerales, tan imperiosamente requeridos por nuestra mentalidad occidental” 12.

Es evidente, por tanto, que adentrarse y conocer el Derecho mu-
sulmán supone una especial complejidad, dado que el Derecho musul-
mán es un ordenamiento de carácter netamente religioso. La revela-
ción divina es el elemento que justifica la existencia, no sólo islámica, 
sino del propio Derecho musulmán, de tal modo que ninguna institu-
ción islámica es ajena a la vida religiosa. Para el musulmán todo acto 
humano expresa una sumisión a Alá, siendo los premios y castigos 
de los hechos de esta vida recibidos en una vida futura. Es, por tanto, 
la religión la que fija las bases jurídicas de los actos y hechos huma-
nos. Este carácter extra-mundano del Derecho musulmán reviste todas 
sus normas, leyes, e instituciones islámicas y dificulta su conocimiento 
pues está en permanente evolución e interpretación. 

La segunda razón de la inhibición de los historiadores del Derecho 
para el estudio y conocimiento del Derecho musulmán habría estado 
motivada por los escasos conocimientos de la lengua árabe. Ha sido 
éste otro poderoso obstáculo para que los juristas españoles no se in-
teresaran por el estudio del Derecho musulmán, dada la dificultad del 
conocimiento de la lengua árabe. 

Añadía García de Linares a propósito de la dificultad del idioma 
que:

“La preparación necesaria para abordar cualquiera de las dos tareas exige 
un largo y pesado aprendizaje. A la dificultades inherentes del idioma árabe 
se suman las no menores del tecnicismo jurídico, aun no completamente acla-
rado, a pesar de la apreciable ayuda que al investigador prestan las Additions 

12  García de Linares, R., «López Ortiz, José: Derecho musulmán. Un volu-
men en 8º, de 239 págs.», en Anuario de Historia del Derecho Español, 1932, 479.



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ176

aux dictionaires árabes, de Fagnan. El desconcertante laconismo a que tan 
aficionados son muchos juristas musulmanes –insuperado en el cablegráfico 
Muhtasar de Jalil- la heterogénea mezcolanza de concretísimas cuestiones, de 
muy diversa índole, que en una misma página ocurren, privan al no habituado 
a estas tareas del principal recurso que para la inteligencia de las obras árabes 
existe: el contexto, antecedentes y consiguientes de la frase dudosa” 13.

A pesar de todas estas dificultades, el interés científico es grande 
en España si se tiene en cuenta la influencia que el Derecho musulmán 
y la jurisprudencia desarrollada en Al-Ándalus tuvieron en la Península 
Ibérica. Es posible afirmar que, a pesar de las dificultades existentes, 
hubo una serie de autores pioneros en abrir una brecha muy importan-
te en la Historia del Derecho español mediante el estudio de las tradi-
ciones jurídicas y el sistema judicial. Con ellos se originó la dimensión 
jurídica del arabismo español. Pero empecemos antes por exponer el 
origen del arabismo jurídico español con el estudio de la gran figura y 
la obra tan significativa en esta materia elaborada por el sabio agustino 
José López Ortiz.

III.	J osé López Ortiz, precursor del arabismo jurídico

Con la publicación en el año 1930 de su tesis doctoral titulada: 
La recepción de la escuela malequí en España 14, el P. José López Ortiz 
(1898-1992) 15, célebre agustino, entró por la puerta grande de los ara-

13  Ibíd., 479.
14  López Ortiz, J., «La recepción de la escuela malequí en España», en Anuario 

de Historia del Derecho Español, 1930, 1-167.
15  El estudio biográfico más exhaustivo que se puede consultar es el realizado 

por González Velasco, M., «Fray José López Ortiz (1898-1992)», en Anuario Jurídico 
y Económico escurialense, 26/1 (1993) 13-110. Es además de un estudio biográfico, un 
estudio bio-bliográfico que enumera todas las publicaciones de carácter biográfico. 
También se puede ver Peláez, M. J. (ed.), Diccionario Crítico de Juristas españoles, por-
tugueses y latinoamericanos, vol. I, Barcelona 2005, 493-494. En el mismo sentido, vid. 
Peláez, M. J., «López Ortiz, José Ángel (fray José López Ortiz, O.S.A.)», en Peiró, 
I., y Pasamar, G., (eds.), en Diccionario Akal de historiadores españoles, Akal, Madrid 
2002, 363-364; Orlandis, J., «Fray José López Ortiz, OSA (1898-1992)», en Archivo 
Histórico del Derecho español, 63-64 (1993-1994) 1401-1403; Andión Marian, J., «El ma-
gisterio de fray José López en la Diócesis de Tuy-Vigo», en Anuario Jurídico y Económico 



JOSÉ LÓPEZ ORTIZ PRECURSOR DEL ARABISMO JURÍDICO ESPAÑOL 177

bistas españoles con sensibilidad por el mundo jurídico musulmán y 
merece ser llamado, a nuestro juicio, precursor del arabismo jurídico 
español 16.

Aquella tesis, que tuvo una gran aceptación en los medios jurídi-
cos y científicos donde se dio a conocer, fue el resultado de una beca 
concedida por la Junta de Ampliación de estudios, lo que le permitió 
profundizar en el estudio de la cultura árabe en las Universidades de 
Murcia, Wurzburg y Berlín. En ella sostiene que en la España mu-
sulmana predominó la escuela malekita fundada por Malik Ibn Anas 
de la escuela de Medina y preconizada por el emir Hisham I, quien 
ordenó a los jueces musulmanes seguir las reglas malekitas al resultar 
insuficientes las costumbres locales basadas en El Corán y la Sunna.

A partir de este original trabajo, el P. López Ortiz consagró su vida 
a estudiar el Derecho musulmán específicamente aplicado y desarrolla-
do en la España musulmana. Además, estaba dotado de una extremada 
facilidad para el estudio de las lenguas. Es sabido que, no sólo hablaba 
alemán, francés, inglés, italiano y arameo, sino el árabe (en sus ocho 
dialectos), lo que le permitió ser un profundo conocedor de esta lengua 
tan compleja y de la literatura islámica y superar la temida dificultad 
del idioma que el estudio del Derecho musulmán entrañaba para los 
investigadores. 

Sus trabajos se centraron, a nuestro juicio, en tres grandes bloques:

a.	 Los documentos notariales, las fatwas y los jurisconsultos musul-
manes. Pertenecen a este grupo aquellas investigaciones llevadas a 
cabo a partir del estudio de los documentos notariales y las fatwas 
para conocer la sociedad musulmana durante la invasión y aportar 
datos para el conocimiento de los jurisconsultos musulmanes. En 
este grupo merecen destacarse principalmente los siguientes traba-

Escurialense, XXVI-1 (1993) 145-167; Castaño de la Puente, F., «Ilmo. y Rvmo. Sr. 
Dr. Fray José López Ortiz», en Historia del Real Colegio de Alfonso XII, San Lorenzo de 
El Escorial 1996, 1026-1055; Gibert, R., «Recuerdos de fray José López Ortiz», en 
Anuario Jurídico y Económico escurialense, vol. XXVI, 1 (1993) 203-204.

16  Para hablar de los orígenes del arabismo español hay que acudir a la obra de 
Manzanares de Cirre, M., Arabistas españoles del siglo XIX, Instituto Hispano-Árabe 
de Cultura, Madrid 1972.



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ178

jos: “Formularios notariales de la España musulmana” 17; “Algunas ca-
pítulos del Formulario Notarial de Abensalm de Granada” 18; y “Fatwas 
granadinas de los siglos XIV y XV” 19.

b.	 Las escuelas jurídicas. En este grupo merecen destacarse los si-
guientes trabajos: “La recepción de la escuela malequí en España”, tesis 
doctoral leída el 4 de mayo de 1931 en la que establece la postura 
de los alfaquíes españoles en las contiendas de las escuelas jurí-
dicas musulmanas y la repercusión de estas luchas en el ámbito 
concreto del Islam español y la conservación de la tradición de 
varones apostólicos en Zaragoza así como las tradiciones musul-
manas; y “Figuras de Jurisconsultos hispano-musulmanes”, una de las 
obras más perfectas de nuestra literatura jurídica por la minuciosi-
dad con que trata a los diferentes jurisconsultos hispano-árabes 20.

c.	 El Derecho musulmán: orgánico y procesal. Su tratado titulado 
“Derecho musulmán” 21, que recibió el aplauso de los juristas e inves-
tigadores, se convirtió en la primera obra en lengua española que 
aborda dicha parcela de nuestra historia jurídica española 22. En la 
reseña que sobre el libro se publicó en el Anuario de Derecho Español 
se decía:

“Pocas ocasiones como ésta en que la consabida frase: “este libro ha venido 
a llenar un vacío” es la fiel expresión de la realidad, no un manido tópico. El 
trabajo del padre Ortiz, manual por el tamaño, tratado fundamental por el 
contenido, se diferencia profundamente de todas las obras publicadas en caste-
llano acerca de la materia. No es traducción disfrazada de un libro extranjero. 

17  López Ortiz, J., «Formularios notariales de la España musulmana», en La 
Ciudad de Dios CXLV (1926) 260-275.

18  López Ortiz, J., «Algunas capítulos del Formulario Notarial de Abensalm de 
Granada», en Anuario de Historia del Derecho Español, vol. IV (1927) 319-375.

19  López Ortiz, J., «Fatwás granadinas de los siglos XIV y XV”, en Al-Ándalus 
VI (1941) 73-127.

20  López Ortiz, J., «Figuras de Jurisconsultos hispano-musulmanes», en 
Religión y Cultura XVI (1931) 95-104; y XVII (1932) 186-198.

21  López Ortiz, J., Derecho musulmán, Labor, Madrid 1932.
22  De hecho, por esta razón, las autoridades de la Segunda República le nom-

braron jefe de la sección de Derecho e Instituciones musulmanas de la Escuela de 
estudios árabes de Madrid y comenzó a colaborar en la revista Al-Ándalus.



JOSÉ LÓPEZ ORTIZ PRECURSOR DEL ARABISMO JURÍDICO ESPAÑOL 179

Tampoco generalización prematura y, por tanto, inexacta, de un insuficiente 
número de casos concretos, que requieren más amplia observación para inducir 
de ellos la teoría que los abarque en conjunto. Es el resultado de un maridaje 
que rara vez se da en el campo del derecho musulmán, expuesto por los europeos. 
Porque para desentrañar su sentido íntimo no basta el conocimiento profundo 
de la lengua en que aquel está escrito; requiérese, además, un fino sentido ju-
rídico que guíe al estudioso por la enmarañada espesura del casuismo de los 
tratadistas musulmanes” 23. 

También examinó el P. López Ortiz la relación entre las obras ju-
rídicas y el derecho vivido a partir del estudio de la práctica de los 
Tribunales. Sobre temas de la Administración de justicia musulmana 
publicó: “El Tribunal de fe de los Omeyas Cordobeses” 24; “La curia mu-
sulmana” 25; “La jurisprudencia y el estilo de los Tribunales musulmanes en 
España” 26; “Fatwas granadinas de los siglos XIV y XV” 27; y “El Derecho 
musulmán en la investigación alemana de la postguerra” 28.

Su amplia formación académica le llevó a ser catedrático de 
Historia del Derecho en la Universidad de Santiago de Compostela 
(1934) y, posteriormente, de la Universidad Central de Madrid, don-
de se le encomendó la sección de Historia del Derecho canónico del 
Anuario de historia del Derecho español, órgano de expresión de la llamada 
Escuela de Hinojosa. Asimismo, fue académico de número de la Real 
Academia de Jurisprudencia y Legislación; Vicepresidente del Consejo 
Superior de Investigaciones científicas; director del Instituto Enrique 

23  García de Linares, R., «López Ortiz, José: Derecho musulmán. Un volu-
men en 8º, de 239 págs.», en Anuario de Historia del Derecho Español, 1932, 479.

24  López Ortiz, J., «El Tribunal de fe de los Omeyas Cordobeses», en Cruz y 
raya, mayo (1933) 37-59.

25  López Ortiz, J., «La curia hispano-musulmana», en Religión y Cultura 6 
(1929) 66-81.

26  López Ortiz, J., «La jurisprudencia y el estilo de los Tribunales musulmanes 
en España», en Anuario de Historia del Derecho Español, vol. IX (1932) 213-248.

27  López Ortiz, J., «Fatwas granadinas de los siglos XIV y XV», en Al-Ándalus, 
vol. IV (1941) 73-127.

28  López Ortiz, J., «El Derecho musulmán en la investigación alemana de la 
postguerra», en Religión y Cultura X (1930) 412-24.



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ180

Flórez de Historia de la Iglesia 29; miembro del Instituto de Estudios 
Políticos; Vocal de la Junta Bibliográfica del Consejo de Investigaciones 
Científicas; Jefe de Estudios, Bibliotecas y Seminarios de la Facultad de 
Derecho de Madrid; miembro del Instituto de Estudios Políticos desde 
su constitución; Asesor del Sindicato Español universitario; Presidente 
de la Sección de Historia del Derecho en el Instituto de Estudios 
Jurídicos, entre otros aspectos notables de su dilatada biografía. 

IV.	L a escuela del arabismo jurídico español

Con el P. López Ortiz, otros investigadores españoles abordaron 
el estudio de la cuestión jurídica de la invasión musulmana. Es curioso 
que la gran mayoría de ellos tenía una relación de discípulo y maestro, 
respectivamente y, en algunos casos, una sana amistad ente ellos con 
amplias relaciones epistolares que, algún día, deberían ser objeto de 
estudio e investigación.

Es el caso de Pascual de Gayangos y Arce (1809-1897) 30, quien 
desde su cátedra de árabe en la Universidad Central de Madrid formó 
una excelente generación de arabistas, entre los que destacan nombres 
tan importantes como Francisco Codera Zaidín quien, a su vez, forma-
ría a otros grandes seguidores. Por lo que, puede afirmarse que, a partir 
de él, surgió la preocupación sobre el aspecto jurídico de la sociedad 
andalusí y la importancia de estudiar los aspectos técnicos y jurídicos 
del Derecho musulmán como fundamento de las relaciones habidas en 
la Península Ibérica durante la ocupación musulmana.

Gayangos fue un prolífico autor que escribió numerosos ensa-
yos y estudios muy destacados sobre arabismo, historia de la lite-
ratura española, catalogación y bibliografía, pero su obra principal 
en el campo del arabismo fue la traducción al inglés para la Real 

29  De hecho, el primer número de la revista Hispania Sacra apareció en 
1942 con una presentación muy programática de López Ortiz. Vid. López Ortiz J., 
«Presentación», en Hispania Sacra: revista de historia eclesiástica 1 (1947) 5-10.

30  Sobre biografía y bibliografía puede verse: Roca, P., «Noticia de la vida y 
obras de Pascual de Gayangos», en Revista de Archivos, Bibliotecas y Museos, vol. I (1897) 
544-565; vol. II (1898) 13-32, 70-82, 110-130, 562-568; vol. III (1899) 101-106.



JOSÉ LÓPEZ ORTIZ PRECURSOR DEL ARABISMO JURÍDICO ESPAÑOL 181

Sociedad Asiática de la enciclopédica Nafh al-tīb o Historia de las 
Dinastías Musulmanas en España del erudito del siglo XVII Ahmad 
ibn Muhammad al-Maqqari, fuente imprescindible para cualquier 
investigación sobre Al-Ándalus por la enorme cantidad de datos y la 
variedad de las disciplinas de las que trata, pues contiene la historia 
política, jurídica y literaria de Al-Ándalus.

En su traducción, Gayangos trató de ofrecer una panorámica com-
pleta del dominio islámico en España, no vertiendo completamente 
la obra, de por sí muy amplia, sino en epítome, resumiendo y reorde-
nando los capítulos, además de completándolos con referencias a otros 
trabajos con el objeto de ofrecer una visión uniforme del período y 
conformar así una especie de historia crítica de los musulmanes espa-
ñoles a la que dio el título de The History of the Mohammedan Dynasties in 
Spain (Londres, 1840 vol. I, 1843 el vol. II).

En 1853, Gayangos publicó en el tomo V del Memorial Histórico 
Español de la Real Academia de la Historia, dentro de la Colección 
de Documentos, Opúsculos y Antigüedades, un importante libro con 
el título: Dos tratados de legislación musulmana. 1º. Leyes de Moros del siglo 
XIV y 2º Suma de los principales mandamientos y devedamientos de la ley y 
cunna, por don Ice de Gebir, Alfaquí mayor y muftí de la aljama de Segovia. 
Año de 1462”. En realidad, los dos tratados de legislación musulmana 
que recogía Gayangos eran la Ley de Moros y el Breviario Sunni. 

Las Leyes de Moros era el único tratado de jurisprudencia islámi-
ca disponible en romance castellano desde 1853. Se trata de un trata-
do castellano anónimo, sin fecha, datado por su editor como del siglo 
XIV y estaba destinado a los abogados cristianos necesitados de cono-
cer y aplicar el ordenamiento jurídico islámico cuando el tribunal de 
apelación debía resolver los procesos iniciados en primera instancia 
ante los cadíes musulmanes, como en los litigios entre musulmanes y 
cristianos.

Eduardo de Hinojosa y Naveros mencionó las Leyes de Moros y 
ponderó el tratado editado por Gayangos en su artículo titulado: “La 
recepción y estudio del Derecho romano en España” al hablar de la influencia 
del Derecho romano en la formación del Derecho civil de los musul-
manes en España: 



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ182

“... el estudio de algunos curiosos monumentos de la legislación de los árabes 
españoles, dados a luz por primera vez hace algunos años, confirma plenamente 
[...] la influencia del Derecho romano en la legislación de los moros españoles 
que se revela bien a las claras en los dos «Tratados de legislación musulmana», 
publicados en el Memorial histórico español, tomo V (Madrid, 1853) y singu-
larmente en el primero de ellos intitulado Leyes de Moros, verdadero Código 
civil, como se le ha llamado con razón, redactado en lengua castellana a finales 
del siglo XIII o principios del XIV verosímilmente para uso de los mudéjares de 
Castilla, quienes, como es sabido, conservaron, merced a la sabia tolerancia de 
los monarcas cristianos de la Edad Media, el derecho de regirse por sus propias 
leyes. En materia de contratación y de sucesiones, singularmente, las doctrinas 
de este Código están frecuentemente calcadas sobre los principios del Derecho 
romano” 31. 

Pero este juicio era erróneo. Las Leyes de Moros se consideraron 
un tratado aljamiado (árabe castellanizado o castellano arabizado) es-
crito en España por españoles musulmanes, sin relación alguna con 
al-Taríf que había sido descubierto en 1875 y catalogado desde 1912, tal 
y como señaló López Ortiz al afirmar:

“Estudiando una de estas obras, la llamada “Leyes de Moros”, el Sr. Hino-
josa creyó ver en ella una adaptación del Derecho romano; el juicio del ilustre 
investigador no fue en este caso del todo exacto. No es que los tratados alja-
miados conserven en toda su pureza el Derecho musulmán y estén en absoluto 
inmunes a las influencias cristianas; pero en lo esencial y en la mayoría de los 
detalles hay que reconocer que el Derecho que contienen es auténticamente mu-
sulmán; desorientó quizá a Hinojosa la construcción tan romanizada, peculiar 
del sistema musulmán, del derecho de contratación” 32.

El Breviario Sunní, también editado por Gayngos, es una obra ju-
rídica y religiosa de Ica de Gebir, alfaquí e imán de Segovia, del siglo 
XV, redactada en castellano y cuyos destinatarios son los propios mu-
sulmanes, en la que se recoge la pureza ritual, las oraciones islámicas, 
el peregrinaje a la Meca y un resumen de la propia doctrina musulma-

31  Hinojosa y Naveros, E., «La introducción del estudio del derecho romano 
en Castilla», en Historia del Derecho romano, según las más recientes investigaciones, 1885, 
reed. en Obras, t. III, Estudio de síntesis, 320 y ss.

32  López Ortiz, J., Derecho musulmán, Labor, Madrid 1932.



JOSÉ LÓPEZ ORTIZ PRECURSOR DEL ARABISMO JURÍDICO ESPAÑOL 183

na. Fue compuesta en 1462 por el imán de Segovia Ica de Gebir que 
sigue la doctrina malekita y es el típico caso de literatura aljamiada por 
los musulmanes que desconocían el árabe caído en desuso.

Con Gayangos se iniciaría, de este modo, desde su publicación 
en 1853, una preocupación por las leyes árabes que, en el ámbito del 
estudio del Derecho islámico en España, son el primer tratado jurídico 
escrito en español por mudéjares castellanos que sirvieron de consulta 
a conocidos historiadores del Derecho español y arabistas. 

Es el caso del historiador, filólogo y arabista español Francisco 
Codera Zaidín (1836-1917) 33, cuya personalidad llenó la vida cientí-
fica española relacionada con los temas del arabismo entre el último 
cuarto del siglo XIX y los primeros años del siglo XX, llegando a ser, 
también, maestro de grandes arabistas. De hecho, sus discípulos fueron 
conocidos como los “Beni Codera” 34. Y, entre ellos, cabe destacar a 
Julián Ribera, al que nos referiremos más adelante 35.

Sus trabajos se centraron, principalmente en las fuentes historio-
gráficas de origen árabe: Estudios de historia arábigo-española, Decadencia 
y Desaparición de los Almorávides en España, (1899); Tratado de numismática 
arábigo-española (1879); Estudios críticos de Historia árabe española (1917) y, 
sobre todo, su monumental Biblioteca arábigo-hispana (1882-1895) que 
consta de 10 volúmenes.

33  Vid Saavedra, E., «Introducción», en Estudios de Erudición Oriental, Homenaje 
a D. Francisco Codera en su jubilación del profesorado, Zaragoza 1904, IX-XXXVIII; 
García Gómez, E., «Homenaje a don Francisco Codera (1836-1917)», en Al-Ándalus 
XV (1950) 263- 274; Mateu y Llopis, F., «Cartas de D. Francisco Codera a Don 
Álvaro Campaner y Fuertes sobre numismática hispano-arábiga (1875-1891)», en 
Numario Hispánico III, 5 (1954) 55-86; López García, B. (compil.), Textos y obras clási-
cas sobre la presencia del Islam en la Historia de España, serie III, vol. III, Madrid 1998; 
Menéndez Pidal de Nasvacues, F. (compil.), Obras clásicas sobre Numismática Ibérica, 
serie V, vol. III, Madrid 1998.

34  Ágreda, F., «Nuevas y viejas fuentes sobre los Beni Codera», en Miscelánea de 
Estudios Árabes y Hebraicos. Sección Árabe-Islam 57 (2008) 425-450; Pasamar Alzuria, 
G.; Peiró Martín, I., Diccionario Akal de Historiadores españoles contemporáneos, Madrid 
2002; Manzanares de Cirre, M., Arabistas españoles del siglo XIX, Instituto hispa-
no-árabe de Cultura, Madrid 1972.

35  Viguera Moins, M. J., «Al-Ándalus y España. Sobre el esencialismo de los 
Beni Codera», en Marín, M (ed.), Al-Ándalus/España: historiografías en contraste: siglos 
XVII-XXI, Casa de Velázquez, Madrid 2009, 67-81.



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ184

Su actividad científica, en la que destacó como arabista, puede di-
vidirse en tres grandes apartados principales: la numismática hispa-
no-árabe, la epigrafía y las fuentes árabes.

En cuanto al primer apartado, escribió el primer tratado sobre esta 
materia que, durante más de un siglo, fue el único en su género, trabajo 
en el que reconoce la preeminencia de los trabajos del anticuario de 
la Real Academia de Historia Antonio Delgado y Hernández en la nu-
mismática hispano-árabe; una secuencia inagotable de publicaciones 
de hallazgos, estudios sobre dinastías, monedas aisladas, correcciones 
de errores y la adquisición de monedas para el recién creado Museo 
Arqueológico Nacional, junto con los informes preceptivos remitidos a 
la Real Academia de la Historia sobre determinadas monedas; asimis-
mo, supervisó el trabajo de Antonio Vives y Escudero en la redacción 
del Catálogo de Moneda Hispano-Árabe del Museo Arqueológico 
Nacional de Madrid, editado por Rada y Delgado en 1892.

En el campo de la epigrafía, el Boletín de la Real Academia fue 
el órgano de expresión de once artículos sobre epigrafía árabe, selec-
ción que enlaza con los trabajos de Amador de los Ríos con aportacio-
nes singulares, como la información sobre Al-Mansur, el rey aftasí de 
Badajoz.

Los últimos años de su vida contemplaron su esfuerzo más intenso 
y espectacular al llevar a cabo la edición de las fuentes árabes de la 
historia de España, la Biblioteca Arábigo-Hispana, empresa a la que se 
dedicó desde 1882 para editar los diez primeros volúmenes.

Si relevante fue la escuela de discípulos de Codera, no menos 
importante fue la de otro destacado jurista arabista: Eduardo de 
Hinojosa y Naveros (1852-1919), quien con tan solo 19 años ya había 
obtenido el Doctorado en Derecho por la Universidad de Granada.

A Eduardo de Hinojosa se le considera el verdadero refundador 
o renovador de los estudios de historia jurídica en España. Así pues, 
los orígenes de la Historia del Derecho como actividad científica en 
España se emplazan en el ámbito de la Historia general de la mano de 
Hinojosa, al tiempo que obtiene reconocimiento académico como dis-
ciplina universitaria en el seno de las Facultades de Derecho pero, sobre 
todo, fue el fundador de la moderna escuela española de cultivadores 



JOSÉ LÓPEZ ORTIZ PRECURSOR DEL ARABISMO JURÍDICO ESPAÑOL 185

de esta disciplina llamada la Escuela de Hinojosa 36, cuyo origen se sitúa 
en 1910 al crearse el Centro de Estudios Históricos donde preparaban 
sus tesis doctorales un selecto grupo de jóvenes, entre los que desta-
can Galo Sánchez y Claudio Sánchez Albornoz. Al fallecer Hinojosa en 
1919, la inquietud renovadora de estos discípulos suyos había alcanzado 
a otros estudiosos, con inquietudes y deseos de formación 37.

Sus numerosas obras hicieron alusiones al tema musulmán y sir-
vieron de fundamento para múltiples trabajos posteriores, siendo es-
pecialmente relevante su Historia general del Derecho español (1887), que 
termina con los visigodos. Dicha obra, que se utilizó como manual en 
las universidades españolas durante mucho tiempo, y fue, de hecho, 
escrita con la pretensión de servir a este fin, representa la transición de 
la tradición romanista a la germanista. 

Sin embargo, aunque debe ser citado por sus estudios sobre la 
historia de las instituciones jurídicas medievales, la trayectoria de 
Hinojosa es esencialmente la de un historiador a secas y no la de un 
técnico del Derecho que estudia la historia jurídica, a diferencia de 
Rafael Ureña y Smenjaud (1852-1930), quien fue uno de los prin-
cipales introductores de la historia de la literatura jurídica en España.

Este jurista, que fue catedrático de varias disciplinas jurídicas (Historia 
de la literatura jurídica, Literatura y Bibliografía Jurídica e Historia de la 

36  Fue el historiador del Derecho granadino, Manuel Torres López, quien, en 
1926, incluyó por primera vez en un programa de oposiciones a cátedra un epígrafe 
titulado Hinojosa y su Escuela. En 1948, Alfonso García-Gallo, no dudó en referir-
se a la Escuela de Hinojosa para incluir en ella no sólo a los discípulos directos de 
Hinojosa, sino también a “aquéllos que al emprender el estudio de la historia del Derecho o 
de las instituciones se esfuerzan por seguir sus huellas”. Vid. García Gallo, A., «Hinojosa 
y su obra», en Eduardo de Hinojosa y Naveros, Obras, t. I: Estudios de investigación, 
con un Estudio de…, Catedrático de la Universidad de Madrid, Secretario general 
del Instituto Nacional de Estudios Jurídicos, Publicaciones del Instituto Nacional de 
Estudios Jurídicos, Serie 6ª, Obras de carácter general, núm. 1, Madrid 1948, p. CXV.

37  Pedro Laín Entralgo incluyó a Eduardo de Hinojosa y Naveros en la que 
denominó “generación de sabios” o “generación de 1880” y que integraron hombres como 
Ramón y Cajal (1854-1934), Menéndez Pelayo (1856-1912), el mismo Hinojosa (1852-
1919), Costa (1846-1911), Torres Quevedo, Cossío, Ferrán, Oloriz, entre otros y que 
se dedicaron fundamentalmente a “hacer ciencia”. Vid. Laín Entralgo, P., «Prólogo» 
al tomo XXXIX de la Historia de España de Ramón Menéndez Pidal, Espasa-Calpe, 
Madrid 1993, 9 a 52.



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ186

Literatura Jurídica Española), editó sus apuntes de clase bajo el título de 
Sumario de las lecciones de historia crítica de la literatura jurídica española, dadas 
en la Universidad Central durante el curso de 1897 a 1898 y siguientes (1897-
1898), que pasan por ser el primer manual de bibliología en España. 

Aunque fundó y dirigió la Revista de Ciencias Jurídicas y Sociales 
(1918-1936), su producción escrita se centró, principalmente, en el es-
tudio de las distintas legislaciones que se redactaron en la Península 
Ibérica desde sus orígenes, haciendo hincapié en la literatura jurídica 
medieval y, principalmente, en sus ingredientes semitas que conforma-
ron la singularidad jurídica española. Fue, asimismo, un experto en la 
edición de varios fueros municipales, prestando una especial atención 
al derecho consuetudinario, y autor de monografías y ediciones de 
fuentes jurídicas que conservan buena parte de su vigencia. 

Una constante en la obra de Ureña fue la tendencia a presentar las 
raíces históricas del Derecho moderno y sus teorías dentro de una con-
cepción evolutiva de algunos elementos del derecho patrio. La Escuela 
Histórica del Derecho y el racionalismo e idealismo, combinados y ar-
monizados en el positivismo, fueron sus bases filosóficas y científicas 38.

Ureña se percató de la necesidad de estudiar las lenguas semíticas 
y de investigar las aportaciones andalusíes a la cultura jurídica de la 
España moderna adentrándose en un terreno que, por la dificultad del 
idioma, no va a ser muy frecuentado por los historiadores del Derecho 
posteriores. Es más, anticipándose a Américo Castro, sostuvo que el 
elemento semítico era un componente esencial imborrable del espíritu 
nacional español, no sólo en lo jurídico, sino en todo lo demás.

Para Rafael Ureña la literatura jurídica es un hecho en el que el 
análisis descubre dos elementos, uno material o de fondo, el derecho, 
que llama elemento jurídico; otro formal, la palabra escrita, que desig-
na con el nombre de elemento lingüístico. Partiendo de esta distinción, 

38  Para su biografía puede verse: Ureña Francés, R., Rafael de Ureña y Smenjaud. 
Una biografía intelectual, Ridea, Oviedo 2002; Martínez Dhier, A., Rafael de Ureña y 
Smenjaud y sus observaciones acerca del desenvolvimiento de los estudios de Historia del Derecho 
español, Universidad de Granada, Granada 2007; Font Rius, J. M., «Derecho históri-
co», en Nueva Enciclopedia Jurídica, tomo I, Barcelona 1950, 501; y Peset, M.; Mora, A.; 
y, Correa, J., Historia del Derecho, Artes Gráficas Soler, Valencia 2000, 32.



JOSÉ LÓPEZ ORTIZ PRECURSOR DEL ARABISMO JURÍDICO ESPAÑOL 187

expone la evolución progresiva total de la literatura jurídica española, 
indagando separada, pero paralelamente, la serie de cambios por que 
han pasado sus dos elementos integrantes, el jurídico y el lingüístico, 
en los diferentes pueblos que, sucesiva o simultáneamente, y durante 
más de treinta siglos, han habitado en nuestra Península.

En este sentido, sin duda alguna, la obra capital de Ureña es su 
Historia de la Literatura jurídica española (Madrid, 1906), desgraciada-
mente interrumpida, y de la cual forma parte La Legislación gótico-his-
pana (Madrid, 1905), que supone una valiosa aportación a la historia 
de fuentes jurídicas. No solamente se recogen en ella cuantos datos 
ha aportado la erudición española y extranjera sobre la materia, sino 
que se examinan con criterio original, fundado en el estudio directo y 
paciente de los códices, las distintas etapas evolutivas del gran cuerpo 
legal gótico, conocido propiamente con el título de Liber iudiciorum. Y 
la parte más sustanciosa es la referente a la transformación evolutiva 
de la Lex Visigothorum, en la que señala las etapas de semejante evolu-
ción, desde el Edictum Theodorici II regis, hasta la Vulgata, pasando por 
los Statuta legum de Eurico, el Breviarium Alarici II, el Codex revisus de 
Leovigildo, la serie de Novellae leges, el Liber iudiciorum de Recesvinto, 
con las Novellae leges del mismo, la Lex renovata de Ervigio y la Lex revisa 
de Egica. 

Entre sus obras relativas a la cuestión jurídica musulmana, debe 
destacarse un original discurso de inauguración en la Academia de 
Jurisprudencia de Oviedo titulado: Nacimiento y muerte de los Estados 
hispano-musulmanes (Oviedo 1880); un curiosísimo estudio sobre La 
influencia semita en el Derecho medioeval de España (Madrid, 1897); una 
disertación sobre una interesante familia de jurisconsultos musulma-
nes: los Benimajlad de Córdoba (Zaragoza, 1904); y un excelente discurso 
inaugural, verdadero resumen de la historia de la literatura jurídica 
española: Observaciones acerca del desenvolvimiento de los estudios de Historia 
del Derecho español (Madrid, 1906).

Fruto de su entusiasmo por el Derecho fue la puesta en marcha 
del Museo Laboratorio Jurídico (1909) en la Facultad de Derecho de la 
Universidad Central, que constituyó una de sus mayores aportaciones 



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ188

a la vida universitaria con el que trató de modernizar las enseñanzas 
jurídicas, haciéndolas más prácticas y científicas 39. 

Relevante en el arabismo jurídico español es también la figura de 
Julián Ribera y Tarragó (1858-1934) 40, maestro del gran arabista 
Miguel Asín Palacios.

Fueron varias sus obras realmente significativas para el arabismo 
español entre las que merecen destacarse: La enseñanza entre los mu-
sulmanes españoles (1893), Bibliófilos y bibliotecas en la España musulmana 
(1896) y Orígenes del Justicia de Aragón (1897). Pero en el ámbito jurídico 
editó una interesante recopilación: Historia de los jueces de Córdoba de 
Aljoxaní (1914), convencido de que la crónica de Aljoxaní: “es una de 
las más interesantes y que mejor se prestan a realizar estudios acerca de la vida 
social de la España musulmana durante el emirato de los Omeyas”, lo que 
llevó a impulsar a publicar el texto árabe y su traducción española 
que, a su modo de ver: “es la crónica que nos pone en contacto más directo 
con aquella sociedad: ninguna otra permite que penetremos tan adentro ni tan 
objetivamente” 41.

En el prólogo a esta obra del siglo X escribió:

“La plena convicción de que la crónica de Aljoxaní es una de las más in-
teresantes y que mejor se prestan a realizar estudios acerca de la vida social de 
la España musulmana durante el emirato de los Omeyas, ha sido el principal 
motivo que me ha impulsado a publicar el texto árabe y su traducción españo-
la. A mi modo de ver, es la crónica que nos pone en contacto más directo con 
aquella sociedad: ninguna otra permite que penetremos tan adentro ni tan 
objetivamente” 42. 

39  Castañeda, V., «Don Rafael de Ureña y Smenjaud», en Boletín de la Real 
Academia de la Historia, t XCVII, Cuaderno II, Octubre-diciembre (1930) 509-522, en 
esp. 511-512. 

40  El P. López Ortiz le dedicó dos necrológicas de sumo interés. Vid. López 
Ortiz, J., «Julián Ribera y Tarragó» (1887-1934), en Anuario de Historia del Derecho 
Español 11 (1934) 584-586; y López Ortiz, J., «In memoriam. Ribera» (1858-1934), en 
Cruz y Raya 5 (1934) 131-133.

41  Ribera y Tarragó, J., Historia de los jueces de Córdoba de Aljoxaní, p. VII.
42  Ibíd., XII-XIII. 



JOSÉ LÓPEZ ORTIZ PRECURSOR DEL ARABISMO JURÍDICO ESPAÑOL 189

La Historia de los jueces pone en comunicación a éstos en su vida 
familiar, en su marcha por la calle, en las audiencias públicas dentro 
de la mezquita aljama. De ese modo, se puede ir estudiando todas las 
funciones de esa dignidad, que constituyó el modelo de la organización 
judicial en la España musulmana.

Discípulo de Francisco Codera fue Francisco Pons Boigues (1861-
1899), por cuyo consejo cursó los estudios de la Facultad de Filosofía y 
Letras de Madrid, donde fue alumno de Marcelino Menéndez Pelayo. 

A su pluma se deben unos Apuntes sobre las escuelas mozárabes toleda-
nas que se conservan en el Archivo Histórico Nacional (Madrid 1897), 
pero debe ser recordado, sobre todo, por su Ensayo bio-bibliográfico sobre 
los historiadores y geógrafos arábigo-españoles (premiado por la Biblioteca 
Nacional en 1893 y publicado en 1898). Esta obra debía ir seguida de 
un Ensayo bio-bibliográfico sobre los médicos y naturalistas arábigo 
españoles, que quedó inédita.

Dedicada expresamente: “al distinguido maestro y excelente amigo 
Julián Ribera y Tarragó” escribe su obra partiendo de la afirmación que 
había hecho Cánovas del Castillo al decir que: 

“El estudio de los hechos de los musulmanes en el suelo español tiene tan 
verdadera importancia, que de él depende que permanezca en la adolescencia o 
llegue a la edad de la madurez nuestra historia” 43. 

Por esta razón, justificó la necesidad de su obra: 

“Para lo cual era preciso tener noticia previa de los historiadores mu-
sulmanes, estudiar su biografía y bibliografía, saber lo que nos resta de sus 
escritos, aquilatar su respectiva importancia ante la crítica; y cuando todo 
esto se haya logrado, cuando las obras de los historiadores arábigos españoles 
sean tan familiares entre nosotros como pueden serlo las deficientes y exiguas 
fuentes cristianas, entonces podremos decir que conocemos la verdadera, la 
auténtica historia arábigo-hispana. Entre tanto, la historia patria permane-

43  Cánovas del Castillo, A., Contestación al discurso del Sr, Lafuente Alcántara 
en el acto de su recepción pública en la Real Academia de la Historia, Madrid 1863.



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ190

cerá en la adolescencia, como elocuente y gráficamente afirma el Sr. Cánovas 
del Castillo” 44.

Con este propósito, Pons trazó un panorama general de la literatu-
ra biográfica y bibliográfica en Al-Ándalus.

Otro gran arabista fue Miguel Asín Palacios (1871-1944) 45, cuya 
producción en el ámbito jurídico musulmán, fuera de los estudios es-
trictamente filológicos, se vertebró en cuatro direcciones: exhumación 
de textos hispano-árabes y confrontación de sus contenidos con la obra 
de los grandes pensadores islámicos orientales para constatar sus re-
laciones; influjo de la espiritualidad cristiana en el pensamiento sufí; 
aportación de la filosofía arábiga al Renacimiento de la Escolástica 
cristiana del siglo XIII; y precedentes islámicos en el gran florecimien-
to místico hispano del siglo XVI.

Este famoso arabista español, que era sacerdote, fue alumno aven-
tajado de Julián Ribera, a quien conoció en 1891, surgiendo entre 
ellos una larga amistad y numerosas colaboraciones científicas, y de 
Menéndez Pelayo, en 1896, quien estuvo, además, en su tribunal de 
doctorado. Ambos orientaron su futuro hacia los estudios árabes, a 
los que se dedicó con empeño ganando por oposición la Cátedra de 
Lengua Arábiga de la Universidad de Madrid en la que sucedió, pre-
cisamente, a otro gran arabista, de quien ya dimos noticia, Francisco 
Codera Zaidín.

Desde luego, alumno aventajado de Miguel Asín Palacios fue el P. 
José López Ortiz (1898-1992), a quien conoció en El Escorial, donde 
acudía con frecuencia para trabajar en los manuscritos árabes de la 
Biblioteca escurialense, y fue quien le formó como arabista junto a 

44  Pons Boiguez, F., Ensayo bio-bibliográfico sobre los historiadores y geógrafos ará-
bigo-españoles, Estb. tipogr. de San Francisco de Sales, Madrid 1898, 1.

45  Sobre su biografía y bibliografía puede verse: Valdivia Valor, J., Don 
Miguel Asín Palacios. Mística cristiana y mística musulmana, Hiperión, Madrid 1992; 
Ramón Guerrero, R., «Miguel Asín Palacios y la filosofía musulmana», en Revista 
Española de Filosofía Medieval 2 (1995) 7-17; Lator, E., «Islamismo y cristianismo en la 
última obra de Asín Palacios», en Razón y Fe 107 (1935) 359-379; García Gómez, E., 
«En la jubilación de Don Miguel Asín», en Al-Ándalus 6 (1941) 265-270; González 
Palencia, A., «Don Miguel Asín Palacios», en Arbor 2 (1944) 179-206.



JOSÉ LÓPEZ ORTIZ PRECURSOR DEL ARABISMO JURÍDICO ESPAÑOL 191

dos agustinos más: Melchor Martínez Antuña 46 y Nemesio Morata 47, 
ambos colaboradores después de la Escuela de Madrid.

La obra de Asín Palacios se centró en encontrar las relaciones mu-
tuas que ligaron la cultura cristiana y la islámica y en exhumar textos 
apenas conocidos, sintiendo un especial interés en este sentido por la 
filosofía islámica. Una de sus obras clave es: La Escatología musulmana 
en la Divina Comedia (Madrid, 1919), que fue su discurso de ingreso en 
la Real Academia Española, donde defendió la hipótesis de que el es-
critor florentino se sirvió de los textos de Ibn al-Arabi para componer 
su conocida obra. 

Su gran relevancia jurídica se debe a su participación en la funda-
ción del Centro de Estudios Históricos en 1910 que contó con dos sec-
ciones de estudios árabes. Uno de sus frutos fue el Catálogo de los manus-
critos árabes y aljamiados de la Biblioteca de la Junta para la Ampliación 
de Estudios en 1912. Y, en 1933, que fundó y dirigió, junto con Emilio 
García Gómez la revista Al-Ándalus, dedicada a los estudios árabes y pu-
blicada hasta el año 1978, en que fue sustituida por las revista Al-Qantara.

Pocos meses después de su muerte, el CSIC, le honró con la crea-
ción del Instituto Miguel Asín, nombre que, a partir de este momento, 
llevó la Escuela de Estudios Árabes de Madrid y Granada, quedando 
el Instituto Benito Arias Montano dedicado a los estudios hebraicos y 
antiguo Oriente 48.

46  Melchor Martínez Antuña (1889-1936) fue arabista, sacerdote agustino y 
Doctor en Letras. Bibliotecario en el Monasterio de San Lorenzo de El Escorial y pro-
fesor de la Escuela de Estudios Árabes y de la Universidad Central de Madrid. Escribió 
un enorme volumen de artículos y varios libros sobre Humanidades y Literatura y cul-
tura hispanoárabes. Pueden destacarse: Abenhayán de Córdoba y su obra histórica (1924), 
La corte literaria de Alhaquen II en Córdoba (1929) y Las Campañas de los Almohades en 
España (1935). Vid. http://mcnbiografías.com.

47  Nemesio Morata (1886-1960). Sacerdote agustino, especializado en lenguas 
semíticas ejerció la docencia en El Escorial y en la Escuela de Estudios Árabes de 
Madrid. Entre sus obras figuran: Los nuevos estudios arábigos en España, 1920; Avempace, 
1924; Colección de Fatwas, 1932; Catálogo de los fondos árabes primitivos de El Escorial, 
1934; La presentación de Averroes en la corte almohade, 1941. Vid. Estal, G. del, «El pa-
dre Morata o el magisterio socrático», en ABC (Madrid) - 27/04/1960, 21 - ABC.es 
Hemeroteca.

48  Actualmente, con la reorganización del CSIC de 1985 este Instituto ha des-
aparecido al ser integrado en el nuevamente recreado Centro de Estudios Históricos.



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ192

No podemos dejar de mencionar, finalmente, al rector de la 
Universidad de Granada, fusilado en Viznar tres meses después de em-
pezar la Guerra civil, Salvador Vila (1904-1936) 49, cuya muerte tan pre-
cipitada privó a la ciencia jurídica española de un “arabista especializado en 
la historia de las instituciones”, tal y como afirmó Alfonso García-Gallo 50.

Por dos obras de naturaleza jurídica debe ser recordado especial-
mente en este lugar: Abenmoguit. Formulario notarial (1931) y Un contrato 
de matrimonio entre musulmanes del siglo XVI (1933), que publicó cons-
ciente de la importancia de conocer los formularios de los contratos 
para conocer la historia del Derecho musulmán en España, en los cua-
les se conserva todo el derecho vivido de toda una época y que, hasta 
los estudios del P. López Ortiz, no habían sido objeto de la atención 
que estos manuscritos merecen.

Con el nombre de estos autores y con las obras que hemos reseñado, 
que publicaron para reconstruir el legado jurídico hispano-musulmán, y 
cuyas aportaciones fueron decisivas para conocer esos siete siglos de 
historia de invasión musulmana de nuestro país, podemos hablar de una 
escuela de arabistas españoles con dimensión jurídica, y cuyo precursor 
sería, a nuestro juicio, nuestro querido agustino José López Ortiz.

V.	N uevas perspectivas del arabismo jurídico español 

La realidad actual en España abre nuevas perspectivas al arabismo 
mediante nuevas investigaciones e iniciativas. Las nuevas generacio-
nes de investigadores son sensibles hacia un arabismo más actualizado, 
tendente a posturas ensayísticas sobre los hechos históricos que atañen 
al mundo contemporáneo 51. 

49  Dicen que Unamuno no volvió a ser el mismo tras conocer el triste desenla-
ce de Vila, y que incluso su muerte precipitaba su propio fallecimiento que tuvo lugar 
tan solo dos meses después. Vid. Amo, M. del, Salvador Vila, el Rector fusilado en Viznar, 
Granada 2005.

50  García Gallo, A., “Reseña” a la obra de E. Leví-Provenzal, y García 
Gómez, E., «Sevilla a comienzos del siglo XII. El Tratado de Ibn Abdun», en Anuario 
de Historia del Derecho Español 19 (1948-49) 656-664, en esp. 656.

51  Carmona González, A., «Una década (1997-2007) de trabajos sobre tex-
tos religiosos y jurídicos de Al-Ándalus», en Medievalismo 17 (2007) 291-312; Aguirre 



JOSÉ LÓPEZ ORTIZ PRECURSOR DEL ARABISMO JURÍDICO ESPAÑOL 193

En este aspecto, no podemos olvidar los importantes estudios rea-
lizados por la nueva escuela de arabistas españoles con autores des-
tacados como María Jesús Viguera 52; David Peláez Portales 53; José 
Aguilera Pleguezuelos 54; Juan Martos Quesada 55; Magdalena Mártínez 
Almira  56; Bruno Aguilera Barchet  57; Alejandro Martínez Dhier  58; 
Pedro Chalmenta y Federico Corriente  59; E. Viguera Franco  60; 
Magdalena Martínez; V. Flórez de Quiñones 61; P. Mandirola Brieux 62 
y Manuela Manzanares de Cirre 63, entre otros.

Sádaba, F. J., «Granada y los estudios de Derecho islámico», en Revista del Centro 
de Estudios Históricos de Granada y su reino, 13-14 (1999-2000) 461-493. Estos estudios 
establecen el estado de la cuestión de los estudios jurídicos islámicos en el arabismo 
español en general, o en la escuela de Granada, en particular, a finales del siglo XX.

52  Ha publicado hasta la fecha 55 libros, ediciones, traducciones y libros colecti-
vos, entre ellos los volúmenes VIII-1, 2, 3 y 4 de la Historia de España de Menéndez Pidal.

53  Peláez Portales, D., La administración de Justicia en la España musulmana, 
Almendro, Córdoba 1999.

54  Aguilera Pleguezuelo, J., Estudio de las normas e instituciones de derecho islá-
mico en Al-Ándalus, Guadalquivir, Sevilla 2000.

55  Martos Quesada, J., «Islam y Ciencia en Al-Ándalus», en ´llu. Revista de 
Ciencias de las Religiones, Anejos XVI (2006) 75-92; Martos Quesada, J., Introducción al 
mundo jurídico de la España musulmana, G. Martín, Madrid 1999; Martos Quesada, J., 
«El Corán como fuente del Derecho en el Islam», en Cuadernos de Historia del Derecho 
XI (2004) 327-338; Martos Quesada, J., «Islam y derecho: las escuelas jurídicas en 
Al-Ándalus», en Arbor 731 (2008) 433-442.

56  Martínez Almira, M., «Estudios e investigaciones sobre las fuentes, dere-
cho privado, penal y procesal islámico», en Al-Ándalus; Martínez Almira, M., «Una 
aproximación historiográfica», en Interpretatio 8 (2002) 19-173.

57  Aguilera Barchet, B., Iniciación histórica al Derecho musulmán, Dykinson, 
Madrid 2007.

58  Martínez Dhier, A., «Algunas consideraciones sobre la Historia del Derecho 
musulmán en España», en Historia. Instituciones. Documentos, 34 (2007) 189-206.

59  Chalmeta Gendrón, P., y Corriente Córdoba, F., Formularios notariales 
hispano musulmanes, Madrid 1983.

60  Viguera Franco, E., «Derecho musulmán de la escuela malequita en 
Occidente», en Iustitia, Boletín Oficial del Ministerio de Justicia VIII (1944) 5-16.

61  Flórez de Quiñones, V., «Formularios notariales hispano-musulmanes», en 
Anales de la Academia matritense del Notariado XXII (1977) 179-226.

62  Mandirola Brieux, P., Introducción al derecho islámico, Marcial Pons, Madrid 
1998.

63  Manzanares de Cirre, M., Arabistas españoles en el siglo XIX, Instituto 
Hispano-Árabe de Cultura, Madrid 1972.



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ194

Asimismo, deben destacarse las iniciativas a nivel, tanto institu-
cional como privado, de la labor de las Universidades en sus departa-
mentos de árabe, la creación de bibliotecas especializadas e institutos 
que impulsan una gran actividad de conocimiento y divulgación 64, que 
son muestra patente de una tradición consolidada desde que, con el P. 
López Ortiz como precursor del arabismo jurídico, aquellos investi-
gadores apostaran por el estudio del Derecho musulmán como parte 
importante de nuestra Historia del Derecho español. 

La reciente puesta en marcha de la llamada Biblioteca de Al-Ándalus, 
contiene un repertorio bio-bibliográfico en que se encuentran (o esta-
rán en un futuro) todos los autores andalusíes con sus correspondientes 
estudios, se conserven o no sus manuscritos, y que incluye todas las 
obras llegadas hasta nuestros días. Se trata de una empresa colectiva 
en la que participan casi todos los arabistas españoles y algunos ex-
tranjeros, realizada por la Fundación Ibn Tuyayl de Almería, lo que 
permitirá en el futuro la difícil tarea de buscar elencos biográficos no 
siempre disponibles 65.

Debe, asimismo, destacarse la publicación actual de tres impor-
tantes diccionarios sobre la materia. El primero de ellos es un extenso 
glosario completado con varios apéndices de gran utilidad, recomen-
dable para los especialistas en el sistema legal islámico. Se trata del 
Diccionario de Derecho islámico de Felipe Maillo Salgado, que contiene 
una exposición sintética y actualizada del complejo doctrinal y norma-
tivo de la legalidad islámica. Su uso resulta útil tanto para el estudio 
de las épocas pasadas como para el conocimiento de las sociedades 
islámicas actuales  66. También el Diccionario jurídico español/árabe de 

64  Conviene citar, acaso, los más importantes: Instituto de Cooperación con el 
Mundo Árabe; Escuela de Estudios Árabes de Granada; Instituto Egipcio de Estudios 
Islámicos; Centro de Información y Documentación Africanas; Centro de Estudios 
Árabes y Arqueológicos “Ibn ´Arabí” de Murcia; Biblioteca del Real Monasterio de 
El Escorial.

65  Carmona González, A., «El saber y el poder: cuarenta biografías de ulemas 
levantinos de época de Ibn Mardanis», en Estudios onomástico-biográficos de Al-Ándalus 
10 (2000) 57-130; Martos Quesada, J., «Los diccionarios biográficos como fuentes 
para el conocimiento del mundo jurídico de Al-Ándalus: características y reflexiones», 
en Anaquel de estudios árabes 9 (1998) 45-64.

66  Maillo Salgado, F., Diccionario de Derecho islámico, Trea, Gijón 2005. 



JOSÉ LÓPEZ ORTIZ PRECURSOR DEL ARABISMO JURÍDICO ESPAÑOL 195

Abdellatif Aguessim El Ghazouani, profesor de traducción de árabe de 
la Universidad de Granada 67; y, el Diccionario de términos jurídicos ára-
be-español de Manuel C. Feria García 68. Estos diccionarios han cubierto 
el vacío existente que tenían los investigadores de diccionarios específi-
cos sobre el campo jurídico, lo mismo que los abogados y profesionales 
del derecho que precisen de su uso. Con estos diccionarios se acaba la 
inexistencia de diccionarios jurídicos árabe-español y viceversa, que 
son herramientas imprescindibles para el investigador, aunque esté 
versado en lenguas 69.

Con todo ello, queda patente una escuela de arabismo jurídico 
español, cuyo precursor fue el P. López Ortiz, que ha dado su fruto 
en forma de investigaciones y estudios diversos para seguir reconstru-
yendo seriamente el legado hispano-musulmán. Basta con echar una 
ojeada a la extensa bibliografía, tanto española como extranjera que ha 
aparecido en los últimos años para poder afirmar el interés creciente 
por estos temas de nuestros investigadores con la publicación de tesis 
doctorales, traducciones, textos de literatura árabe, historia clásica o 
moderna del Islam, así como con la aparición de numerosas revistas 
especializadas sobre la materia 70.

Juan Ramón Rodríguez Llamosí

67  Aguessim el Ghazouani, A., Diccionario jurídico español/árabe, Comares, 
Granada 2006. 

68  Feria García, M., Diccionario de términos jurídicos árabe-español, Ariel, Barcelona 
2006.

69  Carmona González, A., «Una década (1997-2007) de trabajos sobre textos 
religiosos y jurídicos de Al-Ándalus», en Medievalismo, 17 (2007) 291-312, esp. 294.

70  Deben citarse, entre las más importantes: Al-Qantara, Al Árabí, Awraq, 
Cuadernos de Historia del Islam, Cuadernos de la Alhambra, Boletín de la Asociación española 
de Orientalistas; Omaya, etc.




