CruD-Ra 235-1 (2022) 169-196

José Lopez Ortiz
precursor del arabismo juridico espatiol

RESUMEN:

Los estudios realizados por el agustino José Lopez Ortiz (1898-1992) sobre el
mundo juridico musulman nos permiten calificarle como precursor del ara-
bismo juridico espaiiol, pues a partir de ellos puede afirmarse la existencia
de una escuela de arabistas espanoles preocupados por reconstruir el legado
juridico hispano-musulman y cuyas aportaciones han sido decisivas para co-
nocer siete siglos de historia de invasién musulmana de nuestro pais.

PALABRAS CLAVE: Lopez Ortiz, derecho musulman, arabismo, escuela de ara-
bistas, legado hispano-musulman.

ABSTRACT:

The works written by the augustinian José Lopez Ortiz (1898-1992) on the
muslim legal world allow us to call him a precursor of spanish legal ara-
bism. From these works, emerged a school of spanish arabists who worked
to rebuild the hispanic-muslim legal legacy. Their contributions have been
decisive in knowing seven centuries of our country’s history.

KEYWORDS: Lépez Ortiz, muslim law, arabism, school of arabists, hispa-
nic-muslim legacy.




170 JUAN RAMON RODRIGUEZ LLAMOSI

I. PRESENTACION

Durante los dias 9 al 15 de diciembre del afio 1948 tuvo lugar
en Madrid la Segunda Semana de Historia del Derecho convocada a ini-
ciativa del Anuario de Historia del Derecho y bajo el doble patrocinio
del Instituto Nacional de Estudios Juridicos y del Consejo Superior de
Investigaciones Cientificas (CSIC).

El acto, en el que intervinieron diferentes profesores universitarios,
investigadores y personalidades de diferentes profesiones del Derecho
como Galo Sanchez, Ramén Prieto Bances, Vladimiro Vince, Joaquin
Cerda, Ismael Sanchez Bella, Guillermo Céspedes del Castillo, Rafael
Gibert, Alfonso Garcia Gallo, Jaime Guasp y el magistrado Federico
Castejon, fue presidido por el profesor José Castan Tobenas, jurista
espanol destacado por sus trabajos sobre Derecho civil y Procurador
en las Cortes Espaiolas durante las nueve primeras legislaturas del
periodo franquista.

La reunién tenia por objeto hacer posible un contacto personal
entre los estudiosos e interesados en el Derecho y un intercambio so-
bre los diferentes puntos de vista de la Historia del Derecho espaiiol
a fin de contribuir con sus trabajos a la gran tarea de la tradicion y la
renovacion juridica de nuestro pais.

El acto se inici6 con una misa por las almas de los profesores fa-
llecidos oficiada por el P. José Lopez Ortiz, ya Obispo de Tuy, en la
Iglesia de San Manuel y San Benito de Madrid.

Tras la ceremonia religiosa, se pronunciaron una serie de confe-
rencias. Cuando el P. Lopez Ortiz intervino pronuncié una conferencia
titulada: “Las investigaciones del Derecho musulmdn y la Historia juridica es-
pariola”, en la cual expuso un resumen de sus anos de trabajo dedicados
a dicha especialidad y con la que quiso dar el caracter de despedida de
todas las etapas de tanteos y ensayos dedicados a esta materia, poco
cultivada entonces y con métodos muy desencaminados. Los asistentes
apreciaron de tal modo sus aportaciones realizadas para el futuro de



JOSE LOPEZ ORTIZ PRECURSOR DEL ARABISMO JURIDICO ESPANOL 171

los que prosiguieran por este camino tan poco transitado que le dieron
el titulo de: “fundador del arabismo espasiol”!.

Pero, {existi6 realmente una escuela de arabistas espafioles con
sensibilidad por los aspectos juridicos del Islam? Con motivo de nues-
tras investigaciones 2, hemos encontrado una serie de publicaciones,
escasas hasta entonces por otra parte, sobre los aspectos juridicos de
la invasién arabe de Espaia. Aunque es cierto que se han realizado
algunos estudios sobre los seguidores del arabismo en general 3, no
nos consta que se haya realizado una relacién especifica de aquellos
investigadores o estudiosos que se detuvieron en la cuestion juridica
musulmana y que serian los que, a nuestro juicio, podriamos consi-
derar como escuela del arabismo juridico espaiiol, grupo que estaria
integrado por aquellos autores que llevaron a cabo investigaciones y
publicaron obras con perspectiva juridica sobre esta materia, siendo
el precursor, fundador o pionero de todos ellos en esta parcela tan
interesante de nuestra Historia del Derecho espanol nuestro querido
agustino José Lopez Ortiz.

II. EL ARABISMO ESPANOL. SU DIMENSION JURIDICA

Qué duda cabe que sin el arabismo espariol, en general, sin ningin
adjetivo, no hubiéramos tenido un profundo estudio y conocimiento
de una parte importante de nuestra historia. El llamado arabismo es-
pariol ha suscitado trabajos criticos e investigaciones meritorias cuyas
aportaciones al legado cultural espanol han sido decisivas para cono-
cer siete siglos de Historia de nuestro pais, no sélo de Al-Andalus, sino
de la misma Peninsula Ibérica.

1 Vid. S (sic) «<Segunda semana en Historia del Derecho», en Anuario de Historia
del Derecho espafiol, 19 (1948-1949) 871-876.

2 Puede verse nuestra tesis doctoral: RODRIGUEZ LLAMOSI, J. R., La aportacion
de los agustinos juristas de El Escorial a la ciencia juridica espariola, Granada 2018. Tesis en
acceso abierto en: DIGIBUG; y nuestro libro RODRIGUEZ LLAMOSI, J. R., El Derecho y
el Escorial: la labor juridica de los agustinos juristas, San Lorenzo del Escorial 2020.

3 MARTINEZ DHIER, A., «Algunas consideraciones sobre la Historia del Derecho
musulman en Espafia», en Historia. Instituciones. Documentos, 34 (2007) 189-206.



172 JUAN RAMON RODRIGUEZ LLAMOSI

Este movimiento de estudiosos e investigadores permitié profundi-
zar en el conocimiento del pasado para comprender mejor el presente,
pero al mismo tiempo estimul6 toda una serie de actividades, no solo
de investigaciones encaminadas a este fin, sino la puesta en marcha de
Institutos y Escuelas dirigidas a fomentar el estudio del legado cultural
de Al-Andalus*.

Las investigaciones que se han llevado a cabo por el arabismo es-
paiiol abarcan todas las disciplinas humanas, desde las religiosas hasta
las cientificas, pasando por las literarias. En este sentido, desde finales
del siglo XVIII y principios del XIX surgi6 un interés y gusto por
lo oriental, claramente demostrado en las manifestaciones literarias,
cuya raiz se ubica en la novela y los romances moriscos del siglo
XVII espanol, lo mismo que en los estudios de caracter histérico
en los que lo arabe aparece claramente privilegiado 5. De esta ma-
nera, aumentaron en Espafia los estudios y las investigaciones sobre
la lengua, la historia, la literatura y la cultura de los arabes, tanto de
Oriente como de Occidente, de cuya dinamica surgi6é una importan-
te escuela de arabismo consciente del legado que los siete siglos de
invasion musulmana dejaron en la Peninsula Ibérica, y ansiosa por
conocer, estudiar y divulgar ese valioso caudal de nuestro pasado
hispano-arabe 6.

Sin embargo, junto a estos temas tan interesantes no puede des-
conocerse la importancia de la dimension juridica del arabismo espa-
fiol integrado por aquellas investigaciones y estudios que tienen como
objeto principal los aspectos, no sélo histéricos, literarios, sociales o
religiosos, sino puramente técnicos y juridicos del Derecho musulman.
Téngase en cuenta que Espana es el unico Estado de la Union Europea
donde se ha desarrollado durante mas de siete siglos un Derecho isla-

4 GONZALEZ PALENCIA, A., <El arabismo espaiiol y los estudios literarios», en
Bulletin of Hispanic Studies, vol. XXIV, nam. 94, abril (1947) 108-116.

5 ABDELKARIM, G., «Reflexién en torno a un siglo de Arabismo espaifiol», en
BIBLID 3 (1995) 35.

6 MANZANARES DE CIRRE, M., Arabistas esparioles en el siglo XIX, Instituto
Hispano-Arabe de Cultura, Madrid 1972, 32-34.



JOSE LOPEZ ORTIZ PRECURSOR DEL ARABISMO JURIDICO ESPANOL 173

mico propio, un ordenamiento juridico que se recibi6 en un momento
en que nuestro pais se encontraba en pleno proceso de formacion?.

La tradicién juridica musulmana comenzé en la Peninsula Ibérica
con la entrada de las tropas de Tariq en el verano del afio 711 lo que
provoco la caida de la débil monarquia visigoda y su organizacién
politica, cuya soberania se disputaban los hijos del penultimo rey visi-
godo Vitiza con Don Rodrigo, ultimo monarca elegido por el Senado
visigodo, que fue derrotado por los musulmanes a su entrada en la
Peninsula Ibérica 8.

Don Rodrigo habia traido a la Peninsula Ibérica la unidad po-
litica y religiosa con la conversion de Recaredo al catolicismo en el
IIT Concilio Nacional de Toledo en el 589; vy, la juridica, con el Liber
Tudiciorum (o Lex Visigothorum) que contenia las leyes visigodas de ca-
racter territorial para toda la Peninsula Ibérica. Ordenado por el rey
Recesvinto y promulgado el afio 654, derogé las leyes anteriores (el
Breviario de Alarico para los romanos y el Codigo de Leovigildo para los
visigodos), que sera la base juridica de los cristianos peninsulares tras
la ocupacién musulmana y cuya eficacia alcanzara hasta la codificacion
civil espaiiola en el 1889.

La caida de don Rodrigo, ultimo de los reyes godos, a la orilla
del rio Guadalete por el ejército de Tariq provocara la invasiéon y ocu-
pacion de la Peninsula Ibérica por parte de los musulmanes, lo que
marcara juridicamente una nueva época. De este modo, conviviran en
Espafia musulmanes, cristianos y judios, pero el ordenamiento juridico
islamico sera uno mas de las multiples culturas juridicas que se apli-
quen en el contexto histérico de Espana?.

7 MARTINEZ DHIER, A., «Algunas consideraciones sobre la historia del dere-
cho musulmén en Espafia», en Historia, Instituciones, documentos, 34 (2007) 189-206, en
esp. vid. 194; ABDEKARIM, G., «Reflexion en torno a un siglo de Arabismo espafiol»,
en BIBLID 3 (1995); MANZANARES DE CIRRE, M., Arabistas espafioles en el siglo XIX,
Instituto Hispano—Arabe de Cultura, Madrid 1972, 32-34.

8 ORLANDIS, J., «Ocaso y ruina de la Espana visigotica», en Historia del reino
visigodo espariol”, Madrid 2003, 113-134.

9 ALTAMIRA y CREVEA, R., Historia de la civilizacion espaiiola, Alicante 2014
(Edicion digital basada en la 2% ed. corregida y aumentada de Barcelona, Herederos
de Juan Gili, 1909), 61.



174 JUAN RAMON RODRIGUEZ LLAMOSI

Sin embargo, a pesar de la importancia de la trasformacién que
dicho acontecimiento supuso para nuestro pais, los juristas, especial-
mente los historiadores del Derecho, prestaron poca atenciéon a este
capitulo de nuestra historia juridica relativa a la ocupaciéon musulmana
de la Peninsula Ibérica, a las fuentes y a las instituciones del Derecho
islamico. Dos habrian sido las causas de esta falta de estudios e inves-
tigaciones sobre ésta época de nuestra historia: la complejidad de la
materia y la barrera del idioma.

En cuanto al primer problema, a diferencia de Occidente, en el
Derecho musulman no existe una separacion entre Derecho y religion
hasta el extremo de que el Derecho es la esencia de la religion islamica,
siendo el estudio del Derecho musulman la mejor forma de entender la
civilizacion musulmana.

Europa ha tenido siempre un Derecho propio, un ordenamiento
juridico derivado de su legislacion civil, e independiente de las creen-
cias religiosas. El Derecho musulman es, por el contrario, un derecho
confesional en el sentido de que Derecho y religiéon son, como dice
Aguilera Barchet, “una misma cosa”10. En este sentido, el ordenamiento
juridico musulman es tenido por los creyentes como un estatuto juri-
dico que afecta a todos con independencia de su ubicacién geografica.

Decia, con acierto, el catedratico de Historia del Derecho espanol
Galo Sanchez:

“La religion y el Derecho de los musulmanes son inseparables: el derecho
musulmdn es un derecho revelado, esto es, tiene origen divino para los creyentes;
sus principios fundamentales son dogmas. Quien lo infringe, comete un pecado.
Pero al lado de la ley revelada ha de tenerse en cuenta la labor de interpreta-
cion que han realizado las personas autorizadas para ello™11.

Téngase en cuenta, ademas, que el Derecho musulman es fruto
de las diferentes etapas y fases que sufri6 a lo largo de su evolucion
durante las cuales fue adaptandose a las circunstancias y renovandose

10 AGUILERA BARCHET, B., Iniciacion historica al Derecho musulmdn, Dykinson,
Madrid 2007, 27.

11 SANCHEZ, G., Curso de Historia del Derecho. Introduccion y Fuentes, Reus, Madrid
1949, 133.



JOSE LOPEZ ORTIZ PRECURSOR DEL ARABISMO JURIDICO ESPANOL 175

en algunos contenidos. Todo ello anade una gran dificultad al conoci-
miento del mismo.

Decia Garcia de Linares a proposito de la complejidad de la materia:

“Si grandes son los obstdculos de forma, mayores son, si cabe, los de fondo.
A la abrumadora complejidad del Derecho islamico -mar sin orillas, en frase
de sus propios cultivadores- tinese la carencia casi absoluta de principios ge-
nerales, tan imperiosamente requeridos por nuestra mentalidad occidental’ 12.

Es evidente, por tanto, que adentrarse y conocer el Derecho mu-
sulman supone una especial complejidad, dado que el Derecho musul-
man es un ordenamiento de caracter netamente religioso. La revela-
ci6on divina es el elemento que justifica la existencia, no sé6lo islamica,
sino del propio Derecho musulman, de tal modo que ninguna institu-
ci6n islamica es ajena a la vida religiosa. Para el musulman todo acto
humano expresa una sumision a Ala, siendo los premios y castigos
de los hechos de esta vida recibidos en una vida futura. Es, por tanto,
la religion la que fija las bases juridicas de los actos y hechos huma-
nos. Este caracter extra-mundano del Derecho musulman reviste todas
sus normas, leyes, e instituciones islamicas y dificulta su conocimiento
pues esta en permanente evolucion e interpretacion.

La segunda razon de la inhibicion de los historiadores del Derecho
para el estudio y conocimiento del Derecho musulman habria estado
motivada por los escasos conocimientos de la lengua arabe. Ha sido
éste otro poderoso obstaculo para que los juristas espafoles no se in-
teresaran por el estudio del Derecho musulman, dada la dificultad del
conocimiento de la lengua arabe.

Anadia Garcia de Linares a propésito de la dificultad del idioma
que:

“La preparacion necesaria para abordar cualquiera de las dos tareas exige
un largo y pesado aprendizaje. A la dificultades inherentes del idioma drabe
se suman las no menores del tecnicismo juridico, aun no completamente acla-
rado, a pesar de la apreciable ayuda que al investigador prestan las Additions

12 GARCIA DE LINARES, R., «Lopez Ortiz, José: Derecho musulman. Un volu-
men en 8°, de 239 pags.», en Anuario de Historia del Derecho Espafiol, 1932, 479.



176 JUAN RAMON RODRIGUEZ LLAMOSI

aux dictionaires drabes, de Fagnan. El desconcertante laconismo a que tan
aficionados son muchos juristas musulmanes —insuperado en el cablegrdfico
Mubhtasar de Jalil- la heterogénea mezcolanza de concretisimas cuestiones, de
muy diversa indole, que en una misma pdgina ocurren, privan al no habituado
a estas tareas del principal recurso que para la inteligencia de las obras drabes
existe: el contexto, antecedentes y consiguientes de la frase dudosa™3.

A pesar de todas estas dificultades, el interés cientifico es grande
en Espana si se tiene en cuenta la influencia que el Derecho musulman
y la jurisprudencia desarrollada en Al-Andalus tavieron en la Peninsula
Ibérica. Es posible afirmar que, a pesar de las dificultades existentes,
hubo una serie de autores pioneros en abrir una brecha muy importan-
te en la Historia del Derecho espafiol mediante el estudio de las tradi-
ciones juridicas y el sistema judicial. Con ellos se origin6 la dimension
juridica del arabismo espaifiol. Pero empecemos antes por exponer el
origen del arabismo juridico espaiiol con el estudio de la gran figura y
la obra tan significativa en esta materia elaborada por el sabio agustino
José Lopez Ortiz.

ITI. JoskE LOPEZ ORTIZ, PRECURSOR DEL ARABISMO JURIDICO

Con la publicacion en el ano 1930 de su tesis doctoral titulada:
La recepcion de la escuela malequi en Espafia 4, el P. José Lopez Ortiz
(1898-1992) 15, célebre agustino, entro por la puerta grande de los ara-

13 Ibid., 479.

14 Loprez ORTIZ, J., «La recepcion de la escuela malequi en Espaiia», en Anuario
de Historia del Derecho Espariol, 1930, 1-167.

15 El estudio biografico mas exhaustivo que se puede consultar es el realizado
por GONZALEZ VELASCO, M., «Fray José Lopez Ortiz (1898-1992)», en Anuario Juridico
y Econdmico escurialense, 26/1 (1993) 13-110. Es ademas de un estudio biografico, un
estudio bio-bliografico que enumera todas las publicaciones de caracter biografico.
También se puede ver PELAEZ, M. J. (ed.), Diccionario Critico de Juristas espaiioles, por-
tugueses y latinoamericanos, vol. I, Barcelona 2005, 493-494. En el mismo sentido, vid.
PELAEZ, M. J., «Lépez Ortiz, José Angel (fray José Lopez Ortiz, O.S.A.)», en PEIRO,
I, y PASAMAR, G., (eds.), en Diccionario Akal de historiadores esparioles, Akal, Madrid
2002, 363-364; ORLANDIS, ]., «Fray José Lopez Ortiz, OSA (1898-1992)», en Archivo
Historico del Derecho espafiol, 63-64 (1993-1994) 1401-1403; ANDION MARIAN, J., «El ma-
gisterio de fray José Lopez en la Di6cesis de Tuy-Vigo», en Anuario Juridico y Economico



JOSE LOPEZ ORTIZ PRECURSOR DEL ARABISMO JURIDICO ESPANOL 177

bistas espaiioles con sensibilidad por el mundo juridico musulman y
merece ser llamado, a nuestro juicio, precursor del arabismo juridico
espafiol 16.

Aquella tesis, que tuvo una gran aceptacion en los medios juridi-
cos y cientificos donde se dio a conocer, fue el resultado de una beca
concedida por la Junta de Ampliacion de estudios, lo que le permiti6
profundizar en el estudio de la cultura arabe en las Universidades de
Murcia, Wurzburg y Berlin. En ella sostiene que en la Espafa mu-
sulmana predominé la escuela malekita fundada por Malik Ibn Anas
de la escuela de Medina y preconizada por el emir Hisham I, quien
orden6 a los jueces musulmanes seguir las reglas malekitas al resultar
insuficientes las costumbres locales basadas en El Coran y la Sunna.

A partir de este original trabajo, el P. L6pez Ortiz consagré su vida
a estudiar el Derecho musulman especificamente aplicado y desarrolla-
do en la Espana musulmana. Ademas, estaba dotado de una extremada
facilidad para el estudio de las lenguas. Es sabido que, no sélo hablaba
aleman, francés, inglés, italiano y arameo, sino el arabe (en sus ocho
dialectos), lo que le permiti6 ser un profundo conocedor de esta lengua
tan compleja y de la literatura islamica y superar la temida dificultad
del idioma que el estudio del Derecho musulman entranaba para los
investigadores.

Sus trabajos se centraron, a nuestro juicio, en tres grandes bloques:

a. Los documentos notariales, las fatwas y los jurisconsultos musul-
manes. Pertenecen a este grupo aquellas investigaciones llevadas a
cabo a partir del estudio de los documentos notariales y las fatwas
para conocer la sociedad musulmana durante la invasién y aportar
datos para el conocimiento de los jurisconsultos musulmanes. En
este grupo merecen destacarse principalmente los siguientes traba-

Escurialense, XXVI-1 (1993) 145-167; CASTANO DE LA PUENTE, F., «Ilmo. y Rvmo. Sr.
Dr. Fray José Lopez Ortiz», en Historia del Real Colegio de Alfonso XII, San Lorenzo de
El Escorial 1996, 1026-1055; GIBERT, R., «Recuerdos de fray José Lopez Ortiz», en
Anuario Juridico y Econdmico escurialense, vol. XX VI, 1 (1993) 203-204.

16 Para hablar de los origenes del arabismo espafiol hay que acudir a la obra de
MANZANARES DE CIRRE, M., Arabistas espaioles del siglo XIX, Instituto Hispano-Arabe
de Cultura, Madrid 1972.



178 JUAN RAMON RODRIGUEZ LLAMOSI

jos: “Formularios notariales de la Espania musulmana”'7; “Algunas ca-
pitulos del Formulario Notarial de Abensalm de Granada”8;y “Fatwas
granadinas de los siglos XIV y X119,

b. Las escuelas juridicas. En este grupo merecen destacarse los si-
guientes trabajos: “La recepcion de la escuela malequi en Espania’, tesis
doctoral leida el 4 de mayo de 1931 en la que establece la postura
de los alfaquies espaioles en las contiendas de las escuelas juri-
dicas musulmanas y la repercusién de estas luchas en el ambito
concreto del Islam espaiiol y la conservacion de la tradicion de
varones apostolicos en Zaragoza asi como las tradiciones musul-
manas; y “Figuras de Jurisconsultos hispano-musulmanes”, una de las
obras mas perfectas de nuestra literatura juridica por la minuciosi-
dad con que trata a los diferentes jurisconsultos hispano-arabes 20.

c. El Derecho musulman: organico y procesal. Su tratado titulado
“Derecho musulmdn 2!, que recibi6 el aplauso de los juristas e inves-
tigadores, se convirti6 en la primera obra en lengua espanola que
aborda dicha parcela de nuestra historia juridica espanola?22. En la
resena que sobre el libro se public6 en el Anuario de Derecho Espariol
se decia:

“Pocas ocasiones como ésta en que la consabida frase: “este libro ha venido
a llenar un vacio” es la fiel expresion de la realidad, no un manido topico. El
trabajo del padre Ortiz, manual por el tamario, tratado fundamental por el
contenido, se diferencia profundamente de todas las obras publicadas en caste-
llano acerca de la materia. No es traduccion disfrazada de un libro extranjero.

17 LoPEZ ORTIZ, J., «Formularios notariales de la Espafia musulmana», en La
Ciudad de Dios CXLV (1926) 260-275.

18 LOPEZ ORTIZ, ]., «Algunas capitulos del Formulario Notarial de Abensalm de
Granada», en Anuario de Historia del Derecho Espafiol, vol. IV (1927) 319-375.

19 LoPEZ ORTIZ, J., «Fatwas granadinas de los siglos XIV y XV”, en Al-Andalus
VI (1941) 73-127.

20 Lorez ORrriz, J., «Figuras de Jurisconsultos hispano-musulmanes», en
Religion y Cultura XV1 (1931) 95-104; y XVII (1932) 186-198.

21 LOPEZ ORTIZ, ]., Derecho musulmdn, Labor, Madrid 1932.

22 De hecho, por esta razon, las autoridades de la Segunda Republica le nom-

braron jefe de la seccion de Derecho e Instituciones musulmanas/ de la Escuela de
estudios arabes de Madrid y comenz6 a colaborar en la revista Al-Andalus.



JOSE LOPEZ ORTIZ PRECURSOR DEL ARABISMO JURIDICO ESPANOL 179

Tampoco generalizacion prematura y, por tanto, inexacta, de un insuficiente
nimero de casos concretos, que requieren mds amplia observacion para inducir
de ellos la teoria que los abarque en conjunto. Es el resultado de un maridaje
que rara vez se da en el campo del derecho musulmdn, expuesto por los europeos.
Porque para desentraniar su sentido intimo no basta el conocimiento profundo
de la lengua en que aquel estd escrito; requicrese, ademds, un fino sentido ju-
ridico que guie al estudioso por la enmaraniada espesura del casuismo de los
tratadistas musulmanes”23.

También examino el P. Lopez Ortiz la relacion entre las obras ju-
ridicas y el derecho vivido a partir del estudio de la practica de los
Tribunales. Sobre temas de la Administracion de justicia musulmana
publicé: “El Tribunal de fe de los Omeyas Cordobeses”24; “La curia mu-
sulmana”25; “La jurisprudencia y el estilo de los Tribunales musulmanes en
Espania”26; “Fatwas granadinas de los siglos XIV y XV”27; y “El Derecho
musulmdn en la investigacion alemana de la postguerra™?8.

Su amplia formacién académica le llevé a ser catedratico de
Historia del Derecho en la Universidad de Santiago de Compostela
(1934) y, posteriormente, de la Universidad Central de Madrid, don-
de se le encomend¢ la seccion de Historia del Derecho canénico del
Anuario de historia del Derecho espatiol, 6rgano de expresion de la llamada
Escuela de Hinojosa. Asimismo, fue académico de nimero de la Real
Academia de Jurisprudencia y Legislacion; Vicepresidente del Consejo
Superior de Investigaciones cientificas; director del Instituto Enrique

23 GARCIA DE LINARES, R., «Lopez Ortiz, José: Derecho musulman. Un volu-
men en 8°, de 239 pags.», en Anuario de Historia del Derecho Espariol, 1932, 479.

24 LOPEZ ORTIZ, ]., <El Tribunal de fe de los Omeyas Cordobeses», en Cruz y
raya, mayo (1933) 37-59.

25 LOPEZ ORTIZ, J., «La curia hispano-musulmana», en Religion y Cultura 6
(1929) 66-81.

26 LOPEZ ORTIZ, J., «La jurisprudencia y el estilo de los Tribunales musulmanes
en Espafia», en Anuario de Historia del Derecho Espariol, vol. IX (1932) 213-248.

27 LOPEZ ORTIZ, J., «Fatwas granadinas de los siglos XIV y XV», en Al-Andalus,
vol. IV (1941) 73-127.

28 Lopez ORTIZ, J., <El Derecho musulman en la investigacién alemana de la
postguerra», en Religion y Cultura X (1930) 412-24.



180 JUAN RAMON RODRIGUEZ LLAMOSI

Florez de Historia de la Iglesia 29; miembro del Instituto de Estudios
Politicos; Vocal de la Junta Bibliografica del Consejo de Investigaciones
Cientificas; Jefe de Estudios, Bibliotecas y Seminarios de la Facultad de
Derecho de Madrid; miembro del Instituto de Estudios Politicos desde
su constitucién; Asesor del Sindicato Espaiiol universitario; Presidente
de la Seccion de Historia del Derecho en el Instituto de Estudios
Juridicos, entre otros aspectos notables de su dilatada biografia.

IV. LA ESCUELA DEL ARABISMO JURIDICO ESPANOL

Con el P. Lopez Ortiz, otros investigadores espanoles abordaron
el estudio de la cuestion juridica de la invasion musulmana. Es curioso
que la gran mayoria de ellos tenia una relacion de discipulo y maestro,
respectivamente y, en algunos casos, una sana amistad ente ellos con
amplias relaciones epistolares que, algun dia, deberian ser objeto de
estudio e investigacion.

Es el caso de Pascual de Gayangos y Arce (1809-1897) 30, quien
desde su catedra de arabe en la Universidad Central de Madrid formé
una excelente generacion de arabistas, entre los que destacan nombres
tan importantes como Francisco Codera Zaidin quien, a su vez, forma-
ria a otros grandes seguidores. Por lo que, puede afirmarse que, a partir
de él, surgio la preocupacion sobre el aspecto juridico de la sociedad
andalusi y la importancia de estudiar los aspectos técnicos y juridicos
del Derecho musulman como fundamento de las relaciones habidas en
la Peninsula Ibérica durante la ocupacién musulmana.

Gayangos fue un prolifico autor que escribi6 numerosos ensa-
yos y estudios muy destacados sobre arabismo, historia de la lite-
ratura espaiola, catalogacion y bibliografia, pero su obra principal
en el campo del arabismo fue la traduccion al inglés para la Real

29 De hecho, el primer nimero de la revista Hispania Sacra aparecié en
1942 con una presentacion muy programatica de Lopez Ortiz. Vid. LOPEZ ORTIZ J.,
«Presentacion», en Hispania Sacra: revista de historia eclesidstica 1 (1947) 5-10.

30 Sobre biografia y bibliografia puede verse: Roca, P., «Noticia de la vida y
obras de Pascual de Gayangos», en Revista de Archivos, Bibliotecas y Museos, vol. I (1897)
544-565; vol. 11 (1898) 13-32, 70-82, 110-130, 562-568; vol. I1I (1899) 101-106.



JOSE LOPEZ ORTIZ PRECURSOR DEL ARABISMO JURIDICO ESPANOL 181

Sociedad Asiatica de la enciclopédica Nafh al-tib o Historia de las
Dinastias Musulmanas en Espaiia del erudito del siglo XVII Ahmad
ibn Muhammad al-Maqqari, fuente imprescindible para cualquier
investigacion sobre Al-Andalus por la enorme cantidad de datos y la
variedad de las disciplinas de las que trata, pues contiene la historia
politica, juridica y literaria de Al-Andalus.

En su traduccién, Gayangos traté de ofrecer una panoramica com-
pleta del dominio islamico en Espana, no vertiendo completamente
la obra, de por si muy amplia, sino en epitome, resumiendo y reorde-
nando los capitulos, ademas de completandolos con referencias a otros
trabajos con el objeto de ofrecer una visién uniforme del periodo y
conformar asi una especie de historia critica de los musulmanes espa-
noles a la que dio el titulo de The History of the Mohammedan Dynasties in
Spain (Londres, 1840 vol. I, 1843 el vol. II).

En 1853, Gayangos publicé en el tomo V del Memorial Historico
Espatiol de la Real Academia de la Historia, dentro de la Coleccion
de Documentos, Opusculos y Antigiiedades, un importante libro con
el titulo: Dos tratados de legislacion musulmana. 1°. Leyes de Moros del siglo
XIV'y 2° Suma de los principales mandamientos y devedamientos de la ley y
cunna, por don Ice de Gebir, Alfaqui mayor y mufti de la aljama de Segovia.
Afio de 1462”. En realidad, los dos tratados de legislacion musulmana
que recogia Gayangos eran la Ley de Morosy el Breviario Sunni.

Las Leyes de Moros era el unico tratado de jurisprudencia islami-
ca disponible en romance castellano desde 1853. Se trata de un trata-
do castellano anénimo, sin fecha, datado por su editor como del siglo
XIV y estaba destinado a los abogados cristianos necesitados de cono-
cer y aplicar el ordenamiento juridico islamico cuando el tribunal de
apelacion debia resolver los procesos iniciados en primera instancia
ante los cadies musulmanes, como en los litigios entre musulmanes y
cristianos.

Eduardo de Hinojosa y Naveros mencion6 las Leyes de Moros y
pondero el tratado editado por Gayangos en su articulo titulado: “La
recepcion y estudio del Derecho romano en Esparia”al hablar de la influencia
del Derecho romano en la formacion del Derecho civil de los musul-
manes en Espana:



182

JUAN RAMON RODRIGUEZ LLAMOSI

“... el estudio de algunos curiosos monumentos de la legislacion de los drabes
espaiioles, dados a luz por primera vez hace algunos arios, confirma plenamente
[-..] la influencia del Derecho romano en la legislacion de los moros espafioles
que s¢ revela bien a las claras en los dos «Tratados de legislacion musulmana»,
publicados en el Memorial historico espaiiol, tomo V (Madrid, 1853) y singu-
larmente en el primero de ellos intitulado Leyes de Moros, verdadero Codigo
civil, como se le ha llamado con razon, redactado en lengua castellana a finales
del siglo X111 o principios del XIV verosimilmente para uso de los mudéjares de
Castilla, quienes, como es sabido, conservaron, merced a la sabia tolerancia de
los monarcas cristianos de la Edad Media, el derecho de regirse por sus propias
leyes. En materia de contratacion y de sucesiones, singularmente, las doctrinas
de este Cadigo estan frecuentemente calcadas sobre los principios del Derecho
romano”s1.

Pero este juicio era erroneo. Las Leyes de Moros se consideraron

un tratado aljamiado (arabe castellanizado o castellano arabizado) es-
crito en Espafia por espaioles musulmanes, sin relaciéon alguna con
al-Tarif que habia sido descubierto en 1875 y catalogado desde 1912, tal
y como sefial6 Lopez Ortiz al afirmar:

“Estudiando una de estas obras, la llamada “Leyes de Moros”, el Sr. Hino-
josa creyd ver en ella una adaptacion del Derecho romano; el juicio del ilustre
investigador no fue en este caso del todo exacto. No es que los tratados alja-
miados conserven en toda su pureza el Derecho musulman y estén en absoluto
inmunes a las influencias cristianas; pero en lo esencial y en la mayoria de los
detalles hay que reconocer que el Derecho que contienen es auténticamente mu-
sulmdn, desorientd quizd a Hinojosa la construccion tan romanizada, peculiar
del sistema musulmdn, del derecho de contratacion”32.

El Breviario Sunni, también editado por Gayngos, es una obra ju-

ridica y religiosa de Ica de Gebir, alfaqui e iman de Segovia, del siglo
XV, redactada en castellano y cuyos destinatarios son los propios mu-
sulmanes, en la que se recoge la pureza ritual, las oraciones islamicas,
el peregrinaje a la Meca y un resumen de la propia doctrina musulma-

31 HINOJosA Y NAVEROS, E., «La introduccion del estudio del derecho romano

en Castilla», en Historia del Derecho romano, segiin las mds recientes investigaciones, 1885,
reed. en Obras, t. I11, Estudio de sintesis, 320 y ss.

32 LopEz ORTIZ, J., Derecho musulmdn, Labor, Madrid 1932.



JOSE LOPEZ ORTIZ PRECURSOR DEL ARABISMO JURIDICO ESPANOL 183

na. Fue compuesta en 1462 por el iman de Segovia Ica de Gebir que
sigue la doctrina malekita y es el tipico caso de literatura aljamiada por
los musulmanes que desconocian el arabe caido en desuso.

Con Gayangos se iniciaria, de este modo, desde su publicacion
en 1853, una preocupacién por las leyes arabes que, en el ambito del
estudio del Derecho islamico en Espana, son el primer tratado juridico
escrito en espanol por mudéjares castellanos que sirvieron de consulta
a conocidos historiadores del Derecho espaniol y arabistas.

Es el caso del historiador, filologo y arabista espafiol Francisco
Codera Zaidin (1836-1917) 33, cuya personalidad lleno la vida cienti-
fica espanola relacionada con los temas del arabismo entre el ultimo
cuarto del siglo XIX y los primeros afios del siglo XX, llegando a ser,
también, maestro de grandes arabistas. De hecho, sus discipulos fueron
conocidos como los “Beni Codera”34. Y, entre ellos, cabe destacar a
Julian Ribera, al que nos referiremos mas adelante 33.

Sus trabajos se centraron, principalmente en las fuentes historio-
graficas de origen arabe: Estudios de historia ardbigo-espariola, Decadencia
y Desaparicion de los Almordvides en Esparia, (1899); Tratado de numismadtica
ardbigo-espariola (1879); Estudios criticos de Historia drabe espatiola (1917) y,
sobre todo, su monumental Biblioteca ardbigo-hispana (1882-1895) que
consta de 10 volumenes.

33 Vid SAAVEDRA, E., «Introduccién», en Estudios de Erudicion Oriental, Homenaje
a D. Francisco Codera en su jubilacion del profesorado, Zaragoza 1904, IX-XXXVIII;
GARCIA GOMEZ, E., «<Homenaje a don Francisco Codera (1836-1917)», en Al-Andalus
XV (1950) 263- 274; MATEU Y LLOPIS, F., «Cartas de D. Francisco Codera a Don
Alvaro Campaner y Fuertes sobre numismatica hispano-arabiga (1875-1891)», en
Numario Hispanico 111, 5 (1954) 55-86; LOPEZ GARCIA, B. (compil.), Zextos y obras cldsi-
cas sobre la presencia del Islam en la Historia de Esparia, serie 111, vol. III, Madrid 1998;
MENENDEZ PIDAL DE NASVACUES, F. (compil.), Obras cldsicas sobre Numismdtica Ibérica,
serie V, vol. II1, Madrid 1998.

34 AGREDA, F., «Nuevas y viejas fuentes sobre los Beni Codera», en Misceldnea de
Estudios Arabes y Hebraicos. Seccion Arabe-Islam 57 (2008) 425-450; PASAMAR ALZURIA,
G.; PEIRO MARTIN, 1., Diccionario Akal de Historiadores espafioles contempordneos, Madrid
2002; MANZANARES DE CIRRE, M., Arabistas esparioles del siglo XIX, Instituto hispa-
no-arabe de Cultura, Madrid 1972.

35 VIGUERA MOINS, M. J., «Al-Andalus y Espana. Sobre el esencialismo de los

Beni Codera», en MARIN, M (ed.), Al-Andalus/Espasia: historiografias en contraste: siglos
XVII-XXI, Casa de Velazquez, Madrid 2009, 67-81.



184 JUAN RAMON RODRIGUEZ LLAMOSI

Su actividad cientifica, en la que destac6 como arabista, puede di-
vidirse en tres grandes apartados principales: la numismatica hispa-
no-arabe, la epigrafia y las fuentes arabes.

En cuanto al primer apartado, escribi6 el primer tratado sobre esta
materia que, durante mas de un siglo, fue el inico en su género, trabajo
en el que reconoce la preeminencia de los trabajos del anticuario de
la Real Academia de Historia Antonio Delgado y Hernandez en la nu-
mismatica hispano-arabe; una secuencia inagotable de publicaciones
de hallazgos, estudios sobre dinastias, monedas aisladas, correcciones
de errores y la adquisicién de monedas para el recién creado Museo
Arqueoloégico Nacional, junto con los informes preceptivos remitidos a
la Real Academia de la Historia sobre determinadas monedas; asimis-
mo, superviso el trabajo de Antonio Vives y Escudero en la redaccion
del Catilogo de Moneda Hispano-Arabe del Museo Arqueologico
Nacional de Madrid, editado por Rada y Delgado en 1892.

En el campo de la epigrafia, el Boletin de la Real Academia fue
el 6rgano de expresion de once articulos sobre epigrafia arabe, selec-
ci6n que enlaza con los trabajos de Amador de los Rios con aportacio-
nes singulares, como la informacién sobre Al-Mansur, el rey aftasi de
Badajoz.

Los ultimos afos de su vida contemplaron su esfuerzo mas intenso
y espectacular al llevar a cabo la edicién de las fuentes arabes de la
historia de Espania, la Biblioteca Arabigo-Hispana, empresa a la que se
dedic6 desde 1882 para editar los diez primeros volimenes.

Si relevante fue la escuela de discipulos de Codera, no menos
importante fue la de otro destacado jurista arabista: Eduardo de
Hinojosa y Naveros (1852-1919), quien con tan solo 19 afios ya habia
obtenido el Doctorado en Derecho por la Universidad de Granada.

A Eduardo de Hinojosa se le considera el verdadero refundador
o renovador de los estudios de historia juridica en Espafa. Asi pues,
los origenes de la Historia del Derecho como actividad cientifica en
Espana se emplazan en el ambito de la Historia general de la mano de
Hinojosa, al tiempo que obtiene reconocimiento académico como dis-
ciplina universitaria en el seno de las Facultades de Derecho pero, sobre
todo, fue el fundador de la moderna escuela espanola de cultivadores



JOSE LOPEZ ORTIZ PRECURSOR DEL ARABISMO JURIDICO ESPANOL 185

de esta disciplina llamada la Escuela de Hinojosa36, cuyo origen se sitia
en 1910 al crearse el Centro de Estudios Histéricos donde preparaban
sus tesis doctorales un selecto grupo de joévenes, entre los que desta-
can Galo Sanchez y Claudio Sanchez Albornoz. Al fallecer Hinojosa en
1919, la inquietud renovadora de estos discipulos suyos habia alcanzado
a otros estudiosos, con inquietudes y deseos de formacion 37.

Sus numerosas obras hicieron alusiones al tema musulman y sir-
vieron de fundamento para multiples trabajos posteriores, siendo es-
pecialmente relevante su Historia general del Derecho espaiiol (1887), que
termina con los visigodos. Dicha obra, que se utiliz6 como manual en
las universidades espanolas durante mucho tiempo, y fue, de hecho,
escrita con la pretension de servir a este fin, representa la transicion de
la tradicion romanista a la germanista.

Sin embargo, aunque debe ser citado por sus estudios sobre la
historia de las instituciones juridicas medievales, la trayectoria de
Hinojosa es esencialmente la de un historiador a secas y no la de un
técnico del Derecho que estudia la historia juridica, a diferencia de
Rafael Urenia y Smenjaud (1852-1930), quien fue uno de los prin-
cipales introductores de la historia de la literatura juridica en Espana.

Este jurista, que fue catedratico de varias disciplinas juridicas (Historia
de la literatura juridica, Literatura y Bibliografia Juridica e Historia de la

36 TFue el historiador del Derecho granadino, Manuel Torres Lopez, quien, en
1926, incluy6 por primera vez en un programa de oposiciones a catedra un epigrafe
titulado Hinojosa y su Escuela. En 1948, Alfonso Garcia-Gallo, no dudé en referir-
se a la Escuela de Hinojosa para incluir en ella no sé6lo a los discipulos directos de
Hinojosa, sino también a “aquéllos que al emprender el estudio de la historia del Derecho o
de las instituciones se esfuerzan por seguir sus huellas”. Vid. GARCIA GALLO, A., «Hinojosa
y su obra», en Eduardo de Hinojosa y Naveros, Obras, t. I: Estudios de investigacion,
con un Estudio de..., Catedratico de la Universidad de Madrid, Secretario general
del Instituto Nacional de Estudios Juridicos, Publicaciones del Instituto Nacional de
Estudios Juridicos, Serie 6%, Obras de caracter general, num. 1, Madrid 1948, p. CXV.

37 Pedro Lain Entralgo incluyé a Eduardo de Hinojosa y Naveros en la que
denominé “generacion de sabios” o “generacion de 1880” y que integraron hombres como
Ramoén y Cajal (1854-1934), Menéndez Pelayo (1856-1912), el mismo Hinojosa (1852-
1919), Costa (1846-1911), Torres Quevedo, Cossio, Ferran, Oloriz, entre otros y que
se dedicaron fundamentalmente a “hacer ciencia”. Vid. LAIN ENTRALGO, P., «Prélogo»
al tomo XXXIX de la Historia de Espasia de Ramon Menéndez Pidal, Espasa-Calpe,
Madrid 1993, 9 a 52.



186 JUAN RAMON RODRIGUEZ LLAMOSI

Literatura Juridica Espafiola), edit6 sus apuntes de clase bajo el titulo de
Sumario de las lecciones de historia critica de la literatura juridica espariola, dadas
en la Universidad Central durante el curso de 1897 a 1898 y siguientes (1897-
1898), que pasan por ser el primer manual de bibliologia en Espana.

Aunque fundé y dirigié la Revista de Ciencias Juridicas y Sociales
(1918-1936), su produccion escrita se centro, principalmente, en el es-
tudio de las distintas legislaciones que se redactaron en la Peninsula
Ibérica desde sus origenes, haciendo hincapié en la literatura juridica
medieval y, principalmente, en sus ingredientes semitas que conforma-
ron la singularidad juridica espafiola. Fue, asimismo, un experto en la
edicion de varios fueros municipales, prestando una especial atencién
al derecho consuetudinario, y autor de monografias y ediciones de
fuentes juridicas que conservan buena parte de su vigencia.

Una constante en la obra de Urena fue la tendencia a presentar las
raices historicas del Derecho moderno y sus teorias dentro de una con-
cepcion evolutiva de algunos elementos del derecho patrio. La Escuela
Historica del Derecho y el racionalismo e idealismo, combinados y ar-
monizados en el positivismo, fueron sus bases filosoficas y cientificas 38.

Urena se percat6 de la necesidad de estudiar las lenguas semiticas
y de investigar las aportaciones andalusies a la cultura juridica de la
Espafia moderna adentrandose en un terreno que, por la dificultad del
idioma, no va a ser muy frecuentado por los historiadores del Derecho
posteriores. Es mas, anticipandose a Américo Castro, sostuvo que el
elemento semitico era un componente esencial imborrable del espiritu
nacional espanol, no sélo en lo juridico, sino en todo lo demas.

Para Rafael Urena la literatura juridica es un hecho en el que el
analisis descubre dos elementos, uno material o de fondo, el derecho,
que llama elemento juridico; otro formal, la palabra escrita, que desig-
na con el nombre de elemento lingiiistico. Partiendo de esta distincion,

38 Para su biografia puede verse: URENA FRANCES, R., Rafael de Ureria y Smenjaud.
Una biografia intelectual, Ridea, Oviedo 2002; MARTINEZ DHIER, A., Rafael de Urenia y
Smenjaud y sus observaciones acerca del desenvolvimiento de los estudios de Historia del Derecho
espariol, Universidad de Granada, Granada 2007; FONT Rius, J. M., «Derecho histori-
co», en Nueva Enciclopedia Juridica, tomo I, Barcelona 1950, 501; y PESET, M.; MORA, A.;
y, CORREA, J., Historia del Derecho, Artes Graficas Soler, Valencia 2000, 32.



JOSE LOPEZ ORTIZ PRECURSOR DEL ARABISMO JURIDICO ESPANOL 187

expone la evolucion progresiva total de la literatura juridica espaiiola,
indagando separada, pero paralelamente, la serie de cambios por que
han pasado sus dos elementos integrantes, el juridico y el lingiiistico,
en los diferentes pueblos que, sucesiva o simultineamente, y durante
mas de treinta siglos, han habitado en nuestra Peninsula.

En este sentido, sin duda alguna, la obra capital de Urena es su
Historia de la Literatura juridica espafiola (Madrid, 1906), desgraciada-
mente interrumpida, y de la cual forma parte La Legislacion gotico-his-
pana (Madrid, 1905), que supone una valiosa aportacion a la historia
de fuentes juridicas. No solamente se recogen en ella cuantos datos
ha aportado la erudicion espanola y extranjera sobre la materia, sino
que se examinan con criterio original, fundado en el estudio directo y
paciente de los codices, las distintas etapas evolutivas del gran cuerpo
legal gotico, conocido propiamente con el titulo de Liber iudiciorum. Y
la parte mas sustanciosa es la referente a la transformacién evolutiva
de la Lex Visigothorum, en la que sefala las etapas de semejante evolu-
cion, desde el Edictum Theodorici I regis, hasta la Vulgata, pasando por
los Statuta legum de Eurico, el Breviarium Alarici II, el Codex revisus de
Leovigildo, la serie de Novellae leges, el Liber iudiciorum de Recesvinto,
con las Novellae leges del mismo, la Lex renovata de Exrvigio y la Lex revisa
de Egica.

Entre sus obras relativas a la cuestion juridica musulmana, debe
destacarse un original discurso de inauguracion en la Academia de
Jurisprudencia de Oviedo titulado: Nacimiento y muerte de los Estados
hispano-musulmanes (Oviedo 1880); un curiosisimo estudio sobre La
influencia semita en el Derecho medioeval de Espana (Madrid, 1897); una
disertacion sobre una interesante familia de jurisconsultos musulma-
nes: los Benimajlad de Cordoba (Zaragoza, 1904); y un excelente discurso
inaugural, verdadero resumen de la historia de la literatura juridica
espanola: Observaciones acerca del desenvolvimiento de los estudios de Historia
del Derecho espaiiol (Madrid, 1906).

Fruto de su entusiasmo por el Derecho fue la puesta en marcha
del Museo Laboratorio Juridico (1909) en la Facultad de Derecho de la
Universidad Central, que constituy6é una de sus mayores aportaciones



188 JUAN RAMON RODRIGUEZ LLAMOSI

a la vida universitaria con el que trat6 de modernizar las ensenanzas
juridicas, haciéndolas mas practicas y cientificas 39.

Relevante en el arabismo juridico espaiiol es también la figura de
Julian Ribera y Tarragé (1858-1934) 40, maestro del gran arabista
Miguel Asin Palacios.

Fueron varias sus obras realmente significativas para el arabismo
espafiol entre las que merecen destacarse: La enserianza entre los mu-
sulmanes espafioles (1893), Biblidfilos y bibliotecas en la Espania musulmana
(1896) y Origenes del Justicia de Aragon (1897). Pero en el ambito juridico
edit6 una interesante recopilacion: Historia de los jueces de Cordoba de
Aljoxani (1914), convencido de que la cronica de Aljoxani: “es una de
las mds interesantes y que mejor se prestan a realizar estudios acerca de la vida
social de la Espaiia musulmana durante el emirato de los Omeyas”, lo que
llevé a impulsar a publicar el texto arabe y su traduccién espaiola
que, a su modo de ver: “es la cronica que nos pone en contacto mds directo
con aquella sociedad: ninguna otra permite que penetremos tan adentro ni tan
objetivamente” 41.

En el prologo a esta obra del siglo X escribi6:

“La plena conviccion de que la cronica de Aljoxani es una de las mds in-
teresantes y que mejor se prestan a realizar estudios acerca de la vida social de
la Espaia musulmana durante el emirato de los Omeyas, ha sido el principal
motivo que me ha impulsado a publicar el texto drabe y su traduccion espario-
la. A mi modo de ver, es la cronica que nos pone en contacto mds directo con
aquella sociedad: ninguna otra permite que penetremos tan adentro ni tan
objetivamente™2.

39 CASTANEDA, V., «Don Rafael de Urefia y Smenjaud», en Boletin de la Real
Academia de la Historia, t XCVII, Cuaderno II, Octubre-diciembre (1930) 509-522, en
esp. 511-512.

40 El P. Lopez Ortiz le dedico dos necroldgicas de sumo interés. Vid. LOPEZ
ORT1Z, J., «Julian Ribera y Tarrago» (1887-1934), en Anuario de Historia del Derecho
Espaiiol 11 (1934) 584-586; y LOPEZ ORTIZ, J., «In memoriam. Ribera» (1858-1934), en
Cruz y Raya 5 (1934) 131-133.

41 RIBERA Y TARRAGO, ]., Historia de los jueces de Cordoba de Aljoxani, p. VIL

42  Ibid., X1I-XIIIL.



JOSE LOPEZ ORTIZ PRECURSOR DEL ARABISMO JURIDICO ESPANOL 189

La Historia de los jueces pone en comunicacion a éstos en su vida
familiar, en su marcha por la calle, en las audiencias publicas dentro
de la mezquita aljama. De ese modo, se puede ir estudiando todas las
funciones de esa dignidad, que constituy6 el modelo de la organizacion
judicial en la Espana musulmana.

Discipulo de Francisco Codera fue Francisco Pons Boigues (1861-
1899), por cuyo consejo curso los estudios de la Facultad de Filosofia y
Letras de Madrid, donde fue alumno de Marcelino Menéndez Pelayo.

A su pluma se deben unos Apuntes sobre las escuelas mozdrabes toleda-
nas que se conservan en el Archivo Historico Nacional (Madrid 1897),
pero debe ser recordado, sobre todo, por su Ensayo bio-bibliogrdfico sobre
los historiadores y gedgrafos arabigo-esparioles (premiado por la Biblioteca
Nacional en 1893 y publicado en 1898). Esta obra debia ir seguida de
un Ensayo bio-bibliografico sobre los médicos y naturalistas arabigo
espanoles, que quedé inédita.

Dedicada expresamente: “al distinguido maestro y excelente amigo
Julidn Ribera y Tarragd” escribe su obra partiendo de la afirmacion que
habia hecho Canovas del Castillo al decir que:

“El estudio de los hechos de los musulmanes en el suelo espafiol tiene tan
verdadera importancia, que de él depende que permanezca en la adolescencia o
llegue a la edad de la madurez nuestra historia” 43.

Por esta razon, justificé la necesidad de su obra:

“Para lo cual era preciso tener noticia previa de los historiadores mu-
sulmanes, estudiar su biografia y bibliografia, saber lo que nos resta de sus
escritos, aquilatar su respectiva importancia ante la critica; y cuando todo
esto se haya logrado, cuando las obras de los historiadores ardbigos espafioles
sean tan familiares entre nosotros como pueden serlo las deficientes y exiguas
fuentes cristianas, entonces podremos decir que conocemos la verdadera, la
auténtica historia ardbigo-hispana. Entre tanto, la historia patria permane-

43 CANOVAS DEL CASTILLO, A., Contestacion al discurso del Sr, Lafuente Alcdntara
en el acto de su recepcion piblica en la Real Academia de la Historia, Madrid 1863.



190 JUAN RAMON RODRIGUEZ LLAMOSI

cerd en la adolescencia, como elocuente y graficamente afirma el Sr. Canovas
del Castillo” 44.

Con este proposito, Pons traz6 un panorama general de la literatu-
ra biografica y bibliografica en Al-Andalus.

Otro gran arabista fue Miguel Asin Palacios (1871-1944) 45, cuya
produccién en el ambito juridico musulman, fuera de los estudios es-
trictamente filolégicos, se vertebré en cuatro direcciones: exhumacioén
de textos hispano-arabes y confrontacién de sus contenidos con la obra
de los grandes pensadores islamicos orientales para constatar sus re-
laciones; influjo de la espiritualidad cristiana en el pensamiento suff;
aportacion de la filosofia arabiga al Renacimiento de la Escolastica
cristiana del siglo XIII; y precedentes islamicos en el gran florecimien-
to mistico hispano del siglo XVI.

Este famoso arabista espaiiol, que era sacerdote, fue alumno aven-
tajado de Julian Ribera, a quien conoci6 en 1891, surgiendo entre
ellos una larga amistad y numerosas colaboraciones cientificas, y de
Menéndez Pelayo, en 1896, quien estuvo, ademas, en su tribunal de
doctorado. Ambos orientaron su futuro hacia los estudios arabes, a
los que se dedic6 con empeno ganando por oposiciéon la Catedra de
Lengua Arabiga de la Universidad de Madrid en la que sucedi6, pre-
cisamente, a otro gran arabista, de quien ya dimos noticia, Francisco
Codera Zaidin.

Desde luego, alumno aventajado de Miguel Asin Palacios fue el P.
José Lopez Ortiz (1898-1992), a quien conocié en El Escorial, donde
acudia con frecuencia para trabajar en los manuscritos arabes de la
Biblioteca escurialense, y fue quien le formé como arabista junto a

44 PONS BOIGUEZ, F., Ensayo bio-bibliogrdfico sobre los historiadores y gedgrafos ard-
bigo-esparioles, Estb. tipogr. de San Francisco de Sales, Madrid 1898, 1.

45 Sobre su biografia y bibliografia puede verse: VALDIVIA VALOR, J., Don
Miguel Asin Palacios. Mistica cristiana y mistica musulmana, Hiperion, Madrid 1992;
RAMON GUERRERO, R., «<Miguel Asin Palacios y la filosofia musulmana», en Revista
Espaiiola de Filosofia Medieval 2 (1995) 7-17; LATOR, E., «Islamismo y cristianismo en la
ultima obra de Asin Palacios», en Razdn y Fe 107 (1935) 359-379; GARcia GOMEZ, E.,
«En la jubilacién de Don Miguel Asin», en Al-Andalus 6 (1941) 265-270; GONZALEZ
PALENCIA, A., <Don Miguel Asin Palacios», en Arbor 2 (1944) 179-206.



JOSE LOPEZ ORTIZ PRECURSOR DEL ARABISMO JURIDICO ESPANOL 191

dos agustinos mas: Melchor Martinez Antufa 46 y Nemesio Morata 47,
ambos colaboradores después de la Escuela de Madrid.

La obra de Asin Palacios se centr6 en encontrar las relaciones mu-
tuas que ligaron la cultura cristiana y la islamica y en exhumar textos
apenas conocidos, sintiendo un especial interés en este sentido por la
filosofia islamica. Una de sus obras clave es: La Escatologia musulmana
en la Divina Comedia (Madrid, 1919), que fue su discurso de ingreso en
la Real Academia Espaiiola, donde defendi6 la hipétesis de que el es-
critor florentino se sirvi6 de los textos de Ibn al-Arabi para componer
su conocida obra.

Su gran relevancia juridica se debe a su participacion en la funda-
cién del Centro de Estudios Histéricos en 1910 que cont6 con dos sec-
ciones de estudios arabes. Uno de sus frutos fue el Catdlogo de los manus-
critos drabes y aljamiados de la Biblioteca de la Junta para la Ampliacion
de Estudios en 1912. Y, en 1933, que fundé y dirigi6, junto con Emilio
Garcia Gomez la revista Al-Andalus, dedicada a los estudios arabes y pu-
blicada hasta el ano 1978, en que fue sustituida por las revista Al-Qantara.

Pocos meses después de su muerte, el CSIC, le honré con la crea-
cion del Instituto Miguel Asin, nombre que, a partir de este momento,
llevo la Escuela de Estudios Arabes de Madrid y Granada, quedando
el Instituto Benito Arias Montano dedicado a los estudios hebraicos y
antiguo Oriente 8.

46 Melchor Martinez Antufia (1889-1936) fue arabista, sacerdote agustino y
Doctor en Letras. Bibliotecario en el Monasterio de San Lorenzo de El Escorial y pro-
fesor de la Escuela de Estudios Arabes y de la Universidad Central de Madrid. Escribio
un enorme volumen de articulos y varios libros sobre Humanidades y Literatura y cul-
tura hispanoarabes. Pueden destacarse: Abenhaydn de Cdrdoba y su obra historica (1924),
La corte literaria de Alhaquen II en Cordoba (1929) y Las Campaiias de los Almohades en
Espaiia (1935). Vid. http://mcnbiografias.com.

47 Nemesio Morata (1886-1960). Sacerdote agustino, especializado en lenguas
semiticas ejercié la docencia en El Escorial y en la Escuela de Estudios Arabes de
Madrid. Entre sus obras figuran: Los nuevos estudios ardbigos en Espaiia, 1920; Avempace,
1924; Coleccion de Fatwas, 1932; Catdlogo de los fondos drabes primitivos de El Escorial,
1934; La presentacion de Averroes en la corte almohade, 1941. Vid. ESTAL, G. del, «<El pa-
dre Morata o el magisterio socratico», en ABC (Madrid) - 27/04/1960, 21 - ABC.es
Hemeroteca.

48 Actualmente, con la reorganizacién del CSIC de 1985 este Instituto ha des-
aparecido al ser integrado en el nuevamente recreado Centro de Estudios Histéricos.



192 JUAN RAMON RODRIGUEZ LLAMOSI

No podemos dejar de mencionar, finalmente, al rector de la
Universidad de Granada, fusilado en Viznar tres meses después de em-
pezar la Guerra civil, Salvador Vila (1904-1936) 49, cuya muerte tan pre-
cipitada privo a la ciencia juridica espafiola de un “arabista especializado en
la historia de las instituciones”, tal y como afirmé Alfonso Garcia-Gallo 50.

Por dos obras de naturaleza juridica debe ser recordado especial-
mente en este lugar: Abenmoguit. Formulario notarial (1931) y Un contrato
de matrimonio entre musulmanes del siglo XVI (1933), que publicé cons-
ciente de la importancia de conocer los formularios de los contratos
para conocer la historia del Derecho musulman en Espana, en los cua-
les se conserva todo el derecho vivido de toda una época y que, hasta
los estudios del P. Lopez Ortiz, no habian sido objeto de la atencién
que estos manuscritos merecen.

Con el nombre de estos autores y con las obras que hemos resenado,
que publicaron para reconstruir el legado juridico hispano-musulman, y
cuyas aportaciones fueron decisivas para conocer esos siete siglos de
historia de invasién musulmana de nuestro pais, podemos hablar de una
escuela de arabistas espafioles con dimensién juridica, y cuyo precursor
seria, a nuestro juicio, nuestro querido agustino José Lopez Ortiz.

V. NUEVAS PERSPECTIVAS DEL ARABISMO JURIDICO ESPANOL

La realidad actual en Espaia abre nuevas perspectivas al arabismo
mediante nuevas investigaciones e iniciativas. Las nuevas generacio-
nes de investigadores son sensibles hacia un arabismo mas actualizado,
tendente a posturas ensayisticas sobre los hechos histéricos que atanen
al mundo contemporaneo 5.

49 Dicen que Unamuno no volvié a ser el mismo tras conocer el triste desenla-
ce de Vila, y que incluso su muerte precipitaba su propio fallecimiento que tuvo lugar
tan solo dos meses después. Vid. AMO, M. del, Salvador Vila, el Rector fusilado en Viznar,
Granada 2005.

50 GARciA GALLO, A., “Resena” a la obra de E. Levi-Provenzal, y GARCIA
GOMEZ, E., «Sevilla a comienzos del siglo XII. El Tratado de Ibn Abdun», en Anuario
de Historia del Derecho Espafiol 19 (1948-49) 656-664, en esp. 656.

51 CARMONA GONZALEZ, A., «Una década (1997-2007) de trabajos sobre tex-
tos religiosos y juridicos de Al-Andalus», en Medievalismo 17 (2007) 291-312; AGUIRRE



JOSE LOPEZ ORTIZ PRECURSOR DEL ARABISMO JURIDICO ESPANOL 193

En este aspecto, no podemos olvidar los importantes estudios rea-
lizados por la nueva escuela de arabistas espafioles con autores des-
tacados como Maria Jests Viguera 52; David Pelaez Portales 53; José
Aguilera Pleguezuelos4; Juan Martos Quesada55; Magdalena Martinez
Almira 56; Bruno Aguilera Barchet 57; Alejandro Martinez Dhier 58;
Pedro Chalmenta y Federico Corriente 59; E. Viguera Franco 60;
Magdalena Martinez; V. Florez de Quiniones 61; P. Mandirola Brieux 62
y Manuela Manzanares de Cirre 63, entre otros.

SADABA, F. J., «Granada y los estudios de Derecho islamico», en Revista del Centro
de Estudios Historicos de Granada y su reino, 13-14 (1999-2000) 461-493. Estos estudios
establecen el estado de la cuestion de los estudios juridicos islamicos en el arabismo
espaiiol en general, o en la escuela de Granada, en particular, a finales del siglo XX.

52 Ha publicado hasta la fecha 55 libros, ediciones, traducciones y libros colecti-
vos, entre ellos los volumenes VIII-1, 2, 3 y 4 de la Historia de Esparia de Menéndez Pidal.

53 PELAEZ PORTALES, D., La administracion de Justicia en la Espasia musulmana,
Almendro, Cérdoba 1999.

54 AGUILERA PLEGUEZUELO, J., Estudio de las normas e instituciones de derecho isld-
mico en Al-Andalus, Guadalquivir, Sevilla 2000.

55 MARTOS QUESADA, J., «Islam y Ciencia en Al-Andalus», en “llu. Revista de
Ciencias de las Religiones, Anejos XVI (2006) 75-92; MARTOS QUESADA, J., Introduccion al
mundo juridico de la Espasia musulmana, G. Martin, Madrid 1999; MARTOS QUESADA, J.,
«El Coran como fuente del Derecho en el Islam», en Cuadernos de Historia del Derecho
XI (2004) 327-338; MARTOS QUESADA, J., «Islam y derecho: las escuelas juridicas en
Al-Andalus», en Arbor 731 (2008) 433-442.

56 MARTINEZ ALMIRA, M., «Estudios e investigaciones sobre las fuentes, dere-
cho privado, penal y procesal islamico», en Al-Andalus; MARTINEZ ALMIRA, M., «Una
aproximacion historiogréafica», en Inferpretatio 8 (2002) 19-173.

57 AGUILERA BARCHET, B., Iniciacidn historica al Derecho musulmdn, Dykinson,
Madrid 2007.

58 MARTINEZ DHIER, A., «Algunas consideraciones sobre la Historia del Derecho
musulman en Espafia», en Historia. Instituciones. Documentos, 34 (2007) 189-206.

59 CHALMETA GENDRON, P., y CORRIENTE CORDOBA, F., Formularios notariales
hispano musulmanes, Madrid 1983.

60 VIGUERA FRANCO, E., «Derecho musulman de la escuela malequita en
Occidente», en lustitia, Boletin Oficial del Ministerio de Justicia VIII (1944) 5-16.

61 FLOREZ DE QUINONES, V., «Formularios notariales hispano-musulmanes», en
Anales de la Academia matritense del Notariado XXII (1977) 179-226.

62 MANDIROLA BRIEUX, P., Introduccion al derecho isldmico, Marcial Pons, Madrid
1998.

63 MANZANARES DE CIRRE, M., Arabistas espaiioles en el siglo XIX, Instituto
Hispano-Arabe de Cultura, Madrid 1972.



194 JUAN RAMON RODRIGUEZ LLAMOSI

Asimismo, deben destacarse las iniciativas a nivel, tanto institu-
cional como privado, de la labor de las Universidades en sus departa-
mentos de arabe, la creacion de bibliotecas especializadas e institutos
que impulsan una gran actividad de conocimiento y divulgacion 64, que
son muestra patente de una tradicién consolidada desde que, con el P.
Loépez Ortiz como precursor del arabismo juridico, aquellos investi-
gadores apostaran por el estudio del Derecho musulman como parte
importante de nuestra Historia del Derecho espanol.

La reciente puesta en marcha de la llamada Biblioteca de Al-Andalus,
contiene un repertorio bio-bibliografico en que se encuentran (o esta-
ran en un futuro) todos los autores andalusies con sus correspondientes
estudios, se conserven o no sus manuscritos, y que incluye todas las
obras llegadas hasta nuestros dias. Se trata de una empresa colectiva
en la que participan casi todos los arabistas espafioles y algunos ex-
tranjeros, realizada por la Fundacién Ibn Tuyayl de Almeria, lo que
permitira en el futuro la dificil tarea de buscar elencos biograficos no
siempre disponibles 65.

Debe, asimismo, destacarse la publicacién actual de tres impor-
tantes diccionarios sobre la materia. El primero de ellos es un extenso
glosario completado con varios apéndices de gran utilidad, recomen-
dable para los especialistas en el sistema legal islamico. Se trata del
Diccionario de Derecho isldmico de Felipe Maillo Salgado, que contiene
una exposicion sintética y actualizada del complejo doctrinal y norma-
tivo de la legalidad islamica. Su uso resulta util tanto para el estudio
de las épocas pasadas como para el conocimiento de las sociedades
islamicas actuales 66. También el Diccionario juridico espariol/drabe de

64 Conviene citar, acaso, los mas importantes: Instituto de Cooperacion con el
Mundo Arabe; Escuela de Estudios Arabes de Granada; Instituto Egipcio de Estudios
Islamicos; Centro de Informacion y Documentacién Africanas; Centro de Estudios
Arabes y Arqueolégicos “Ibn “Arabi” de Murcia; Biblioteca del Real Monasterio de
El Escorial.

65 CARMONA GONZALEZ, A, «El saber y el poder: cuarenta biografias de ulemas
levantinos de época de Ibn Mardanis», en Estudios onomdstico-biogrdficos de Al-Andalus
10 (2000) 57-130; MARTOS QUESADA, J., «Los diccionarios biograficos como fuentes
para el conocimiento del mundo juridico de Al-Andalus: caracteristicas y reflexiones»,
en Anagquel de estudios drabes 9 (1998) 45-64.

66 MAILLO SALGADO, F., Diccionario de Derecho isldmico, Trea, Gijon 2005.



JOSE LOPEZ ORTIZ PRECURSOR DEL ARABISMO JURIDICO ESPANOL 195

Abdellatif Aguessim El Ghazouani, profesor de traduccién de arabe de
la Universidad de Granada 67; y, el Diccionario de términos juridicos dra-
be-espariol de Manuel C. Feria Garcia 68. Estos diccionarios han cubierto
el vacio existente que tenian los investigadores de diccionarios especifi-
cos sobre el campo juridico, lo mismo que los abogados y profesionales
del derecho que precisen de su uso. Con estos diccionarios se acaba la
inexistencia de diccionarios juridicos arabe-espaifiol y viceversa, que
son herramientas imprescindibles para el investigador, aunque esté
versado en lenguas 69.

Con todo ello, queda patente una escuela de arabismo juridico
espanol, cuyo precursor fue el P. Lépez Ortiz, que ha dado su fruto
en forma de investigaciones y estudios diversos para seguir reconstru-
yendo seriamente el legado hispano-musulman. Basta con echar una
ojeada a la extensa bibliografia, tanto espafola como extranjera que ha
aparecido en los ultimos afos para poder afirmar el interés creciente
por estos temas de nuestros investigadores con la publicacion de tesis
doctorales, traducciones, textos de literatura arabe, historia clasica o
moderna del Islam, asi como con la aparicién de numerosas revistas
especializadas sobre la materia 70.

JUAN RAMON RODRIGUEZ LLAMOSI

67 AGUESSIM EL GHAZOUANI, A., Diccionario juridico espafiol/drabe, Comares,
Granada 2006.

68 FERIA GARCIA, M., Diccionario de términos juridicos drabe-espariol, Ariel, Barcelona
2006.

69 CARMONA GONZALEZ, A., «Una década (1997-2007) de trabajos sobre textos
religiosos y juridicos de Al-Andalus», en Medievalismo, 17 (2007) 291-312, esp. 294.

70 Deben citarse, entre las mas importantes: Al-Qantara, Al Arabi, Awrag,

Cuadernos de Historia del Islam, Cuadernos de la Alhambra, Boletin de la Asociacion espaiiola
de Orientalistas; Omaya, etc.






