
QUÉ ES UNA HOMILÍA 115

Qué es una homilía

Resumen

¿En qué consiste la homilía? ¿Cuáles son los elementos constitutivos que no 
pueden faltar en ninguna de ellas? A estas preguntas intenta dar respuesta 
el presente artículo, que reflexiona sobre las dimensiones constituyentes de 
la predicación homilética que no pueden ser obviadas para que en realidad 
sea de verdad una homilía. En ella se unen la Palabra, la comunidad y la 
celebración. Y por eso es útil.

El verdadero éxito de la homilía se consigue cuando se une el mensaje de la 
Palabra de Dios con la situación que vive la comunidad, enmarcado dentro 
de la celebración. No vale solo explicar el texto, sino saber sacar la aplicación 
que eso tiene para la comunidad en este momento y para estos creyentes.

Palabras clave: homilía, Palabra, asamblea, celebración, predicador

Abstract

What does a homily consist of and what are its constituent elements that can-
not be missing? This article attempts to answer these questions by reflecting 
on the essential dimensions of homiletic preaching that cannot be overlooked 
if it is to be a true homily. It brings together the Word, the Community and 
the celebration; and that is why it is useful.The authentic success of the homi-
ly is achieved when the message of the Word of God is united with the situa-
tion in which the community lives and framed within the celebration. It is not 
enough just to explain the text, but requieres to draw out the application that 
it has for the community at this moment and for this believers.

Keywords: homily, Word, assembly, celebration, preacher.

CiuD-Ra 235-1 (2022) 115-144



GABRIEL BAUTISTA NIETO, OSA116

Son muchas las personas que se preguntan al salir de una misa do-
minical, ¿qué ha dicho el cura? Sin duda, están haciendo referencia a 
lo que ha tratado el sacerdote en la homilía que ha tenido. Para poder 
hacer una buena homilía es necesario comprender bien qué es una 
homilía y lo que significa. En este artículo vamos a descubrir las tres 
dimensiones que la constituyen sustancialmente y a las que ha de hacer 
referencia irremediablemente.

La homilía pertenece a la acción pastoral de la Iglesia que se de-
sarrolla con los adultos en la fe, como alimento y expresión de la co-
munidad cristiana. Está en relación con la pastoral de la Palabra y la 
pastoral litúrgica; tiene que ver con ambas. Lo que caracteriza, por 
tanto, a la homilía es que es celebración de la Palabra de Dios por parte 
de la comunidad cristiana y que se encuentra situada dentro de la cele-
bración litúrgica, como elemento constitutivo de la misma. Su función 
en el conjunto de la celebración es servir al encuentro entre Dios y 
la comunidad, es una mediación de un encuentro salvador, y por eso 
trasciende a la mera actividad humana y se introduce en el misterio de 
relación de Dios con el pueblo 1.

La Palabra proclamada se convierte en un acontecimiento salvífi-
co, pues es Dios que se dirige hoy y aquí a una comunidad provocando 
una respuesta de fe en los oyentes. Se trata de una Palabra celebrada, 
Palabra de Dios a los hombres, que es siempre viva y signo de la pre-
sencia operante de Cristo. Es acción del Dios salvador en la actualidad, 
no una palabra del pasado. En el Nuevo Testamento se ve cómo la 
proclamación de la Palabra es iniciativa de Dios y cómo se da el prota-
gonismo de Cristo y su Espíritu hoy y aquí.

Siguiendo las aportaciones de J. Aldazábal podemos delimitar las 
líneas de identidad que debe tener toda homilía y que se fundamenta 
en una triple dimensión:

a)	 Dimensión bíblica. Se trata de un servicio de obediencia a la Pala-
bra de Dios que se acaba de proclamar. Esta sería una función exe-
gética. Supone conocimiento de la Palabra proclamada, del texto.

1  Cf. Aldazábal, J., «La homilía, resituada en la celebración de la liturgia”» 
Phase 91 (1976) 9-11.



QUÉ ES UNA HOMILÍA 117

b)	 Dimensión histórica. Es un servicio a la asamblea que escucha esa 
Palabra y la recibe para dejarse iluminar y llevar la Palabra a su 
historia y a su vida. Se trata de la función profética. Supone cono-
cimiento de los oyentes, del pre-texto.

c)	 Dimensión mistagógica. Comprende un servicio a la celebración, 
uniendo la Palabra con el rito, conectando a la asamblea con el 
misterio celebrado, y conduciéndolo al sacramento que se celebra 
a continuación. Es la función mistagógica. Se realiza en comunión 
con toda la Iglesia. Esto supone conocer el con-texto 2.

Estas tres dimensiones se pueden traducir en tres referencias tem-
porales. La homilía actualiza el pasado haciendo que se cumpla lo que 
anuncia la Palabra. Está vinculada al presente porque da razones para la 
celebración que se está desarrollando y para la vida. Además, plantea 
un compromiso de futuro por lo que concierne hacer y construir en 
adelante con el compromiso misionero que implica 3.

Con esto podemos afirmar que la homilía es una de las formas 
más globalizantes de la predicación cristiana, ya que ayuda a que esta 
Palabra que se ha proclamado sea entendida y acogida por la comu-
nidad como Palabra dicha para la comunidad hoy y aquí 4. Esto es lo 
que recoge resumidamente la Comisión Episcopal de Liturgia cuando, 
hablando de la homilía, especifica que “tiene la función de introducir 
en el acontecimiento sacramental, es decir, en el ‘aquí y ahora para 
nosotros’ del misterio de Cristo” 5.

La homilía tiene la función de educar en la fe a la comunidad cris-
tiana, pero sin asumir el papel de otros momentos formativos como la 

2  Cf. Aldazábal, J., El ministerio de la homilía, Barcelona 2006, pp. 61-63; Arto-
la, A. M., y Sánchez Caro, J. M., Biblia y Palabra de Dios, Estella 1990, 413. Un poco 
diferente es la orientación que propone A. M. Triacca cuando propone que son tres los 
centros de interpretación de la Palabra de Dios celebrada: el periodo del año litúrgico 
en que se esté, la celebración y la asamblea concreta, cf. Triacca, A. M., «Biblia y 
liturgia», en Sartore, D., y Triacca. A. M. (dirs.), Nuevo diccionario de liturgia, Madrid 
1987, p. 246.

3  Cf. Ramos Guerreira, J. A., Teología pastoral, Madrid 1995, p. 419.
4  Cf. Aldazábal, J., «Predicación», en Sartore, D., y Triacca, A. M. (dirs.), 

Nuevo diccionario de liturgia, pp. 820-821.
5  Comisión Episcopal de Liturgia, Creatividad en la fidelidad, 7 B.



GABRIEL BAUTISTA NIETO, OSA118

catequesis, el catecumenado u otras iniciativas de formación. Pero es 
indudable su papel de iluminar y hacer progresar en la fe. Educa para 
que la fe crezca y se haga vida para que los creyentes vayan asumiendo 
en su vida los criterios que Dios nos propone en su Palabra. Nos educa 
para “lograr la unidad entre la fe que profesamos, la vida que vivimos 
y el sacramento que celebramos” 6. Estas funciones están bien sinteti-
zadas cuando se dice que:

“La homilía, aunque posea leyes propias que la distinguen de cual-
quier otra forma de ministerio de la Palabra, es el elemento de la ce-
lebración que mejor facilita la síntesis entre la fidelidad y la creativi-
dad. En efecto, por una parte, está ligada a la liturgia de la Palabra y 
hace de puente con la liturgia del sacramento, pero, por otra, permite 
al celebrante ‘partir el pan de la Palabra’ de una manera totalmente 
personalizada y adaptada a las condiciones reales de una asamblea 
concreta. Su virtud está en la difícil y necesaria tarea de unir y aplicar 
un texto fijo y de hace muchos años a una situación concreta actual y 
cambiante. ‘La predicación sacerdotal [...] no debe exponer la Palabra 
de Dios solo de modo general y abstracto, sino aplicar a las circunstan-
cias concretas de la vida la verdad perenne del Evangelio’ (PO 4)” 7.

1.1.	A l servicio de la Palabra de Dios que se proclama

Como ya indicaba el concilio Vaticano II, para que se atienda con 
fidelidad al ministerio de la predicación, ha de atenerse a sus fuentes. 
“Este debe tener como fuentes principales la Sagrada Escritura y la 
liturgia, ya que es un anuncio de las maravillas de Dios en la historia 
de la salvación, es decir, del misterio de Cristo” (SC 35,2), que se ha de 
exponer íntegra y fielmente. 

La primera dimensión por tanto de la predicación homilética es 
estar al servicio de la Palabra de Dios que se ha proclamado en la ce-
lebración. Sirve para explicar lo que Dios ha dicho en el texto, hacién-

6  Aldazábal, J., «La homilía, educadora de la fe», Phase 21 (1981) 450-451.
7  Comisión Episcopal de Liturgia, Creatividad en la fidelidad, 7 B.



QUÉ ES UNA HOMILÍA 119

dolo accesible. No se puede decir que la Palabra ha sido totalmente 
proclamada hasta que sea comprendida en profundidad por la comu-
nidad. A esta labor sirve la homilía. Por eso no puede ser una predica-
ción libre. Si a la proclamación de la Palabra de Dios en la celebración 
le sigue una disertación que no se basa en los textos bíblicos, no se 
puede decir que se dé una homilía, sino otro tipo de predicación ajena 
a la celebración 8. La homilía ha de partir de los textos de la Sagrada 
Escritura leídos para tratar de explicar su intención y exhortar a todos 
a acogerla en la vida. “La Escritura debe ser fuente de predicación y no 
pretexto de ideas” 9. Si no hay Palabra de Dios no puede haber predi-
cación, y tampoco se darán la evangelización ni la catequesis.

Por eso, de la homilía se puede decir que es un verdadero servicio 
a la Palabra, una prolongación de la lectura bíblica, a la que debe ser 
fiel y mostrarse como su continuación. Es como una prolongación de 
la Palabra y se ha de hacer con fidelidad a la misma 10. El predicador 
ha de entender su ministerio como una obediencia a lo que Dios ha 
dicho y se pone al servicio de la Palabra. Como decía san Pablo: “No 
nos predicamos a nosotros mismos, sino a Jesucristo como Señor, y a 
nosotros como siervos vuestros por Jesús” (2 Cor 4, 5). Es decir, ha de 
hablar en nombre de Cristo, y no en nombre propio. Lo ha de hacer 
libre de prejuicios y ataduras personales para poder ofrecer a Jesucristo 
con toda su hondura.

El primer paso en la preparación de la homilía es la lectura del 
texto. Es la primera aproximación y comprensión del pasaje; luego 

8  Cf. Floristán, C., Teología práctica, Teoría y praxis de la acción pastoral, Salaman-
ca 1991, p. 548.

9  Calvo Guinda, F. J., Homilética, Madrid 2003, p. 29.
10  Esta fidelidad a la Palabra está muy bien ilustrada por M. Ramos cuando 

compara al ministro de la Palabra con un mensajero de otros tiempos que iba en 
persona hasta los destinatarios a repetir personalmente y de palabra el mensaje que se 
le había encomendado transmitir (“hombre-mensaje”). Este tenía que aprender muy 
bien el contenido del mensaje, interiorizar lo que había de comunicar y además debía 
de hacer de traductor e intérprete porque lleva el mensaje a otro ámbito cultural. El 
Evangelio escrito hace dos mil años lo actualiza cada vez para poder entrar en diálogo 
con él. De ahí la extraordinaria responsabilidad del ministro de la Palabra, cf. M. Ra-
mos, “Fidelidad a la Palabra”, en Aldazábal, J., y Roca, J. (eds.), El arte de la homilía, 
Barcelona 71998, pp. 25-26.



GABRIEL BAUTISTA NIETO, OSA120

vendrá la exégesis y la meditación 11. Por eso recomienda el Concilio 
que los sacerdotes y catequistas se han de dedicar a “leer y estudiar 
asiduamente la Escritura para no volverse predicadores vacíos de la 
Palabra, que no la escuchan por dentro; y han de comunicar a sus fieles 
las riquezas de la Palabra de Dios” (DV 25). Quien ha de iluminar a 
sus hermanos tiene que ser el primer oyente de la Palabra y se ha de 
entregar a su estudio y reflexión. 

Se necesita saber primeramente la intencionalidad del pasaje leí-
do, qué quería decir a la comunidad a la que iba dirigido para después 
sacar el mensaje que se aplica a la vida de esta comunidad. Necesita 
primero escuchar y saber qué dice Dios en esa Palabra a los contem-
poráneos del texto bíblico 12, para evitar el peligro de manipularlo y 
predicarse a uno mismo. Esto supone también una tarea de exégesis 
para hacer en primer lugar una predicación bíblica. Se trata de enten-
der para volver a codificar o re-traducir el pasaje de tal forma que sea 
comprensible, con un lenguaje accesible, al hombre de hoy y conecta-
do con la vida. Hacer una explicación tiene que servir para aplicar la 
Palabra a la vida de la comunidad concreta a la que se dirige.

Lo que no procede es que se proclame el texto bíblico y la homilía 
no haga referencia al mismo, no sea una prolongación de lo anuncia-
do sino un relato personal subjetivo sin conexión con la Palabra. No 
puede ser un anuncio distinto y extraño, sino una proclamación del 
Reino 13. Es inadmisible proclamar un texto sagrado y que su comenta-
rio nada tenga que ver con lo leído, ni de manera explícita ni implícita. 
Por lo tanto, el contenido de la homilía, fiel al leccionario, debe expo-
ner y aclarar los contenidos evangélicos y bíblicos de las lecturas para 
celebrar el misterio de Cristo y la obra de la salvación.

“La especial vinculación que la homilía tiene con la Palabra de 
Dios, de cuya liturgia forma parte, hace que la primacía de lo que es 
necesario comentar la tengan las lecturas que se han proclamado. La 

11  Cf. Calvo Guinda, F. J., Homilética, pp. 26-27.
12  Cf. Ibíd., p. 61.
13  Cf. Ramos Domingo, J., “Predicación”, en Floristán, C. (dir.), Nuevo diccio-

nario de Pastoral, Madrid 2002, pp. 1197-1198.



QUÉ ES UNA HOMILÍA 121

homilía ha de tratar preferentemente del contenido bíblico del leccio-
nario del día conforme a la unidad sintética que brota del misterio de 
Cristo y une en sí las dos Alianzas” (Conferencia Episcopal, Partir 
el pan de la Palabra, PPC, Madrid 1985 PPC 20).

Para realizar este servicio a la Palabra el predicador debe tener en 
cuenta las siguientes actitudes y criterios pastorales en relación al texto 
bíblico.

—	 Estudiar y conocer bien la Biblia con los estudios exegéticos actua-
les sobre los libros bíblicos para clarificar el mensaje de los mis-
mos. Y esto supone un estudio permanente y una actualización 
constante. No es suficiente contentarse con los estudios bíblicos de 
la formación en el seminario 14. Es necesario conocer bien el “qué” 
de la predicación. La preparación bíblica de la homilía exige un 
estudio exegético continuado. Al menos al empezar a predicar 
en la liturgia sobre un nuevo libro ha de leer algunos estudios y 
comentarios bíblicos sobre el mismo. Un predicador no se debe 
contentar con los conocimientos de la Escritura que ya tiene, sino 
que es bueno que se sirva de estudios bien fundamentados. En esto 
tendrá más importancia la teología bíblica que la exégesis filoló-
gica, histórica y literaria del texto de la Escritura en sí 15. Con el 
estudio constante se puede conseguir un conocimiento mayor de 
la Sagrada Escritura y su sentido. La consulta de los comentarios 
bíblicos ayuda a entender el contexto histórico y el sentido, el gé-
nero literario y estilo en que fue redactado.

—	 Distinguir entre la exégesis y la homilía, ya que esta no es lugar 
para mostrar la erudición exegética de quien habla. La homilía no 
es un ejercicio de exégesis del texto leído. Hay que tener en cuenta 
que la exégesis tiene una finalidad propia y la homilía otra. Y se dis-
tingue porque la homilía quiere hacer interpretación actualizadora, 
quiere entender lo que el texto quería decir para descubrir lo que 

14  Aquí se ha de procurar que “el estudio de la Sagrada Escritura sea el alma 
de la teología” (VD 47) que reconozca lo que la Palabra de Dios dice hoy. El estudio 
necesario no hace olvidar que la Palabra solo se puede entender viviéndola, por eso es 
importante que los seminaristas cultiven una profunda vida espiritual.

15  Cf. Calvo Guinda, F. J., Homilética, p. 30.



GABRIEL BAUTISTA NIETO, OSA122

Dios quiere decir hoy a la comunidad, a cada uno personalmente y 
al mundo. Pero no conviene confundir una homilía con una clase 
o una explicación de doctrina cristiana, de teología, de moral, ni 
con una conferencia. No se trata de hacer una exposición erudita 
de un tema doctrinal, ni de ‘explicar algo’ como fin prioritario. La 
intención de la homilía se centra en la proyección para la vida 16. 
Más que a la cabeza la homilía debe ir dirigida al corazón; no ha de 
buscar tanto el ilustrar la mente como mover los corazones, llegar 
al centro de la existencia humana. Los conocimientos exegéticos 
son necesarios para realizar un estudio serio y con honradez y no 
dar por supuesto que ya se tienen todos los conocimientos exigidos. 
Querer comprender la Biblia para luego explicarla prescindiendo 
de una exégesis bíblica bien hecha sería una falta de respeto al tex-
to. Además de eso se requiere un conocimiento sapiencial que su-
pone penetrar en la sabiduría divina que la Escritura contiene. A 
ella se llega a través de la oración, la meditación constante, como 
condición de quien se prepara para predicar 17.

Podemos decir que la tarea del homileta se parece mucho a la la-
bor del médico que tiene mucha ciencia acumulada, pero luego cuan-
do le habla al paciente no tiene que demostrarle todo lo que sabe, 
sino que tiene que transmitirle, en un lenguaje comprensible, lo que 
él necesita conocer y lo que le es útil para su vida 18. Así también debe 
saber traducir el mensaje bíblico el que predica, ‘olvidando’ en la ho-
milía gran parte de lo que ha sacado en los estudios exegéticos. Todos 
esos conocimientos bíblicos han de ser como la cimentación de un 

16  La homilía se ha de aprovechar de lo bueno de cada tipo de exégesis, para 
hacer una interpretación totalizadora que conduzca a que la Palabra sea la que dé el 
sentido último de la existencia de los fieles, Cf. Llopis Sarrió, J., “Exégesis y homi-
lía”, en Aldazábal, J., y Roca, J. (eds.), El arte de la homilía, p. 24.

17  Cf. Otto, F. de Carlos, “Hablar después de Dios: la Palabra como centro 
de la predicación”, Sal Terrae 69 (1981) 266.

18  Cf. Se pueden tener muchos estudios, pero la explicación del texto ha de 
ser de manera popular y accesible: “El predicador debe ser tan poco investigador 
como el médico. Pero como este, en su servicio a las personas, debe emplear lo 
que la investigación pone en su mano, por lo cual debe tener en cuenta la situación 
individual de la persona, por lo demás exactamente como el médico”, (Uhsadel, W., 
Die gottesdienstliche Predigt. Evangelische Predigtlehre, Quelle & Meyer, Heidelberg 1993, 
pp. 91ss, citado por Calvo Guinda, F. J., Homilética, p. 35).



QUÉ ES UNA HOMILÍA 123

edificio, que no se ven pero dan sustento a todo lo construido; están 
por debajo y no se ven, sin embargo su aportación es fundamental 19. 
Los conocimientos bíblicos están detrás, y tienen que aparecer poco, 
pero de manera sustanciosa. Los fieles no tienen que entender todos 
los versículos sino captar el mensaje central del texto.

—	 Sacar de cada pasaje bíblico la intencionalidad que tiene, mostrar 
las actitudes y los criterios para la vida que ofrece. Debe buscar el 
predicador el mensaje central que transmite la Palabra, el sentido 
principal de lo que nos quiere decir, la intención que tiene el autor 
cuando lo escribe, y no perderse en los detalles o particularidades 
que se sacan del estudio exegético. Le interesa al predicador el 
sentido principal del texto para que sea alimento a la comunidad 
y no perderse en los sentidos secundarios, aunque también apa-
rezcan en el estudio 20. Este estudio, al menos, le debe servir para 
saber en lo que no se debe insistir y para no dar interpretaciones 
de la Escritura según su propio parecer y conocimiento.

—	 Mostrar el diálogo que se da entre Dios y el hombre, que es buena 
noticia y salvación, sin que el predicador lo empobrezca o reduzca 
por su mentalidad. Su objetivo será re-traducir el mensaje bíblico 
haciendo un proceso de reconversión en el que se desenvuelve del 
lenguaje cultural e histórico en que viene envuelto para transmitir-
lo de manera que sea más inteligible para los cristianos de hoy y 
sea más cercano y comprensible 21.

19  Cf. Iniesta, A., «Cómo predicar en la celebración sacramental. Líneas de 
fuerza», Sal Terrae 69 (1981) 250.

20  Cf. Calvo Guinda, F. J., Homilética, pp. 34-35.
21  J. Aldazábal recuerda los diferentes sentidos de interpretación de los pasajes 

bíblicos recogiendo las aportaciones de Orígenes que proporcionó una aportación de-
cisiva al desarrollo de la homilética con su doctrina del triple sentido de la Escritura. 
Orígenes, siguiendo la división tripartita de san Pablo, afirma que la Escritura está en 
analogía con el hombre que consta de cuerpo (soma), alma (psique) y espíritu (pneuma), a 
los que corresponden el sentido literal (histórico), moral y espiritual o alegórico, Trata-
do de los principios, IV, 11, citado por Aldazábal, J., El ministerio de la homilía, pp. 66-70.

Según esto el sentido literal es lo que directamente dice el texto según la intención 
del autor inspirado; el sentido histórico es lo que quería decir dentro de su contexto; 
el sentido espiritual que es el sentido cuando se lee bajo la influencia del Espíritu 
Santo y que hace referencia a la salvación en Cristo y la vida nueva que viene de él, 
que se puede extraer del texto mismo, más profundo que el sentido literal; el sentido 



GABRIEL BAUTISTA NIETO, OSA124

—	 Un buen predicador es obediente a la Palabra y sabe que está al 
servicio de ella. Lo que dice debe estar fundamentado en la Pala-
bra, que es la protagonista. Por eso, y para mostrar que se sigue el 
texto bíblico es bueno hacer referencia al mismo, incluso cogiendo 
el libro sagrado en las manos y recurrir a él de vez en cuando para 
demostrar, con la repetición de algunas frases, palabras o argu-
mentos, que lo que se está diciendo está basado en la Palabra 22.

Pero el mantenerse fiel a la Palabra entraña unas dificultades que 
es necesario conocer para poder solventarlas de la mejor manera. Estas 
dificultades se pueden concretar en las siguientes:

—	 La Escritura está cifrada en un lenguaje bíblico que no es fácilmen-
te comprensible para el hombre de hoy. Como nos recordaba el 
papa Francisco:

“conviene estar seguros de comprender adecuadamente el signi-
ficado de las palabras que leemos. Quiero insistir en algo que parece 
evidente pero que no siempre es tenido en cuenta: el texto bíblico que 
estudiamos tiene dos mil o tres mil años, su lenguaje es muy distinto 
del que utilizamos ahora. Por más que nos parezca entender las pala-
bras, que están traducidas a nuestra lengua, eso no significa que com-
prendemos correctamente cuanto quería expresar el escritor sagrado” 
(EG 147).

La Biblia fue escrita hace muchos siglos y en una cultura muy ale-
jada de la nuestra. Para entender lo que quiere decir es necesario cono-

litúrgico está aplicado a la celebración en la que se lee el texto y el sentido subjetivo 
hace referencia a lo que quiere decir para mi vida. Todos estos sentidos de la Escritura 
confluyen en la homilía, haciendo que sea el elemento más eficaz para la transmisión 
de la Palabra de Dios.

22  A veces los Padres de la Iglesia nos refieren que predican con el libro santo 
en las manos, como san Agustín: “Ha llegado ya el momento en que yo tengo que 
dejar el libro santo y vosotros tenéis que regresar cada uno a sus ocupaciones”, Tratado 
35 sobre el Evangelio de san Juan 9, 8-9. O san Juan Crisóstomo cuando afirma: “Tengo 
en mis manos su palabra escrita. Este es mi báculo, esta es mi seguridad, este es mi 
puerto tranquilo”, Homilía antes de partir en exilio, 1-3, cf. Sancho Andreu, J., «Sagrada 
Escritura, leccionarios y homilía», en Fernández Sangrador, J. J., y Mayoral, J. A. 
(eds.), La Sagrada Escritura en la Iglesia. Actas del Congreso con motivo de la publicación de la 
Sagrada Biblia, Madrid 2015, p. 334.



QUÉ ES UNA HOMILÍA 125

cer el contexto social, cultural y religioso en el que fue escrita. Sin eso 
puede parecer algo extraña. Es necesario comprender los simbolismos 
y las figuras literarias que se usan dentro de ella, además de conocer los 
géneros literarios que se utilizan en cada texto.

Pero esta fidelidad a la Escritura y la labor de interpretación que 
debe hacer el homileta no debe llevar a un abuso en la utilización de la 
Escritura, en el sentido de recurrir a ella para dar respuesta a todos los 
interrogantes que el hombre actual se plantea y que es probable que 
quedaran fuera de las preocupaciones del texto 23.

—	 Los avances de los estudios exegéticos actuales cuestionan la his-
toricidad de algunos pasajes o de algunos libros. Debemos tener 
en cuenta que los libros sagrados están escritos desde la fe y tienen 
una intención religiosa. Para poder interpretarlos bien es necesa-
rio primero situar el texto en el contexto en el que fue escrito. 
A partir de esto, la homilía se ha de construir no solamente con 
una interpretación meramente literal, o sencillamente alegórica, o 
solamente moral, sino que, conjugando lo positivo de todas estas 
interpretaciones y evitando los excesos que pueden producir, se 
ha de hacer una exégesis totalizante, que conduzca al fiel a dar 
sentido a su vida con la Palabra de Dios proclamada, explicada 
y vivida 24. Hay que buscar en la homilía el sentido más pleno y 
espiritual de la Escritura, realizando una interpretación alegórica 
y moralista objetiva, basada en indicios del mismo texto, fuera de 
toda exageración (más propia de otros tiempos).

—	 Otra dificultad que existe es que algunos pasajes que hoy se leen en 
el leccionario son poco conocidos o son más complejos y no se sabe 
qué predicar de ellos 25. De hecho, hay que tener en cuenta que 
“la lectura de estas páginas exige tener una adecuada competencia, 
adquirida a través de una formación que enseñe a leer los textos en 
su contexto histórico-literario y en la perspectiva cristiana” (VD 42) 
en que se interpreta todo basándose en Cristo y su mandamiento 

23  Cf. Aldazábal, J., El ministerio de la homilía, p. 73.
24  Cf. Llopis Sarrió, J., «Exégesis y homilía», en Aldazábal, J., y Roca, J. 

(eds.), El arte de la homilía, pp. 22-24.
25  Cf. Aldazábal, J., El ministerio de la homilía, pp. 64-66.



GABRIEL BAUTISTA NIETO, OSA126

del amor. A esto se une la dificultad de armonizar el mensaje de las 
tres lecturas en la homilía dominical. Habitualmente

“en los domingos del tiempo ordinario la segunda lectura sigue un 
curso independiente de las otras dos, ya que sigue una lectura conti-
nua en el tiempo. Esto hace que no se deba armonizar forzadamente 
con las otras dos lecturas en la homilía. En estos domingos, en las fies-
tas y ferias de los tiempos fuertes la relación entre la primera lectura y 
el evangelio es habitual” 26. 

Siendo así las cosas, no es productivo, si no es natural el buscar 
una relación artificial o forzada de las tres lecturas leídas en una misa. 
Aunque también contamos con la indicación de que es posible predi-
car “primariamente sobre la segunda lectura” (DH 148) … y se podría 
basar la “homilía principalmente sobre el texto del Apóstol” (DH 149). 
Muy provechoso resultará tener con antelación una programación so-
bre qué textos predicar a lo largo del año litúrgico para evitar comentar 
siempre solo el evangelio y no olvidar sistemáticamente los escritos 
paulinos de la segunda lectura.

1.2.	A l servicio de la asamblea reunida

La comunidad cristiana celebra y acoge la Palabra de Dios y es 
a ella a quien se dirige la homilía. Esta está al servicio de la asam-
blea. El que predica no es alguien extraño a la comunidad, sino que es 
miembro de la misma, forma parte de la asamblea. Y está en sintonía 
espiritual con los demás. Habla desde dentro, como un hermano que 
ha recibido el encargo de hacer que la comunidad reciba y acoja la 
Palabra 27.

Por medio de la predicación se ha de buscar la aplicación de la 
Palabra al hoy y al aquí, a la vida y a la historia de la comunidad. El 
predicador cuando habla “debe sacar de los textos antiguos un alimen-

26  Sancho Andreu, J., «Sagrada Escritura», p. 340.
27  Cf. Aldazábal, J., «La homilía es para la comunidad», Phase 207 (1995) 234-

235.



QUÉ ES UNA HOMILÍA 127

to espiritual adaptado a las necesidades actuales de la comunidad cris-
tiana” 28. Se ha de mostrar que la historia de la salvación continúa, que 
Cristo sigue vivo y sigue enseñando como maestro, y actuando tam-
bién hoy, aquí y ahora, entre nosotros, en las circunstancias concretas 
de la historia. La Palabra sigue interpelando con fuerza a cada genera-
ción; no se proclama en vano. Se debe hacer descubrir que el Reino 
también se cumple y se hace presente aquí. La Palabra se encarna en 
cada asamblea que se reúne y la celebra. Los hechos de la actualidad 
deben tener cabida en la homilía 29. Esta ha de saber leer e interpretar 
los signos de los tiempos en los acontecimientos de la comunidad, y 
presentando la Palabra de Dios como viva y actual, hacer que Cristo 
siga vivo hoy, aquí y ahora, entre nosotros. 

Entonces, la homilía recoge y comprende también la vida de la 
comunidad y está estrechamente condicionada por ella: por quienes 
la forman, por su ambiente, por sus circunstancias. No puede estar al 
margen de los hechos de la vida de la comunidad. Se han de examinar 
estos hechos con medios de análisis y valoración para descubrir en 
ellos cómo se cumple el reino de Dios y lo que este nos exige. Se puede 
entender que “la predicación es una forma muy personal de acompa-
ñamiento de una comunidad” 30. Distribuida a lo largo de todo el año 
en cada domingo o a diario la homilía se convierte en un servicio pri-
vilegiado y eficaz para acompañar a la comunidad en el crecimiento y 
educación en la fe. Y, para especificar la relación entre predicación y 
comunidad, se puede decir que no hay auténtica predicación mientras 
no sea ‘recibida’, acogida por la comunidad como luz y como alimento. 

Este conocimiento de la comunidad y la comprensión interpretati-
va del texto deben concitarse con la claridad expositiva. Se ha de hacer 
una traducción fiel al mensaje evangélico, pero de forma inteligible 
para la comunidad a la que se dirige. Debe ayudar a los presentes a que 

28  Pontificia Comisión Bíblica, La interpretación de la Biblia en la Iglesia, Ma-
drid 1996, p. 45.

29  De ahí que las noticias deban ser también tema de la homilía, y el carácter 
“secular” de la homilía, porque habla de la actualidad del hombre situado en el ámbito 
secular, como propone L. Maldonado en Homilías seculares sobre el nuevo leccionario. 
Meditación-exégesis-actualización, Salamanca 1971, 19-20.

30  Calvo Guinda, F. J., Homilética, p. 78.



GABRIEL BAUTISTA NIETO, OSA128

apliquen la Palabra a su vida, porque creemos que la Palabra es actual 
y puede iluminar la vida de la comunidad. Creemos que “la Palabra 
de Dios es viva y eficaz, más tajante que espada de doble filo; penetra 
hasta el punto donde se dividen alma y espíritu, coyunturas y tuétanos; 
juzga los deseos e intenciones del corazón” (Heb 4, 12). Esto lleva a 
saber unir lo que dijo el texto en su momento con lo que nos sigue di-
ciendo hoy y ahora, ya que exégesis e interpretación de la realidad han 
de ir unidas. En toda predicación se dan dos interpretaciones juntas: la 
bíblica, de donde se saca la fundamentación teológica del mensaje; y 
una política, que cuenta con el análisis de la realidad humana, personal 
y social 31.

Para que una interpretación de la Escritura se convierta en predi-
cación hace falta que en ella estén presentes los destinatarios actuales 
a los que se anuncia la Palabra. Simplemente con sacar el contenido 
de un texto no se realiza ya una predicación bíblica. Es necesario que 
el predicador sitúe ese mensaje en el sentido que puede tener para su 
comunidad actual. 

A este respecto conviene confirmar que no todos los pasajes bíbli-
cos tienen algo que decir en toda situación. No hay que realizar una 
predicación forzada y artificiosa. Hay que respetar el sentido literal 
que es el sentido del texto y que manifiesta lo que Dios ha querido 
revelar 32, recordando que fue dicho para una comunidad distinta de la 
nuestra. Por eso “se debe evitar un biblicismo ahistórico que traslada 
sin más el texto bíblico al tiempo actual, sin tener a la vista la diferencia 
entre el contexto social y eclesial de entonces y el de hoy y sin tener 
en cuenta la distancia histórica entre entonces y hoy” 33. Es tarea del 
predicador actualizar el sentido del misterio expresado en el texto para 
que esa Palabra de Dios sea significativa en el presente. Ha de partir 
de una comprensión exegética profunda para hacer una interpretación 
actualizadora de la Palabra y conseguir poner a los creyentes ante el 

31  Cf. Floristán, C., Teología práctica, p. 555.
32  «Lo que Dios ha querido revelar se encuentra en lo que el texto dice, no en 

lo que al lector se le ocurre que el texto podría significar». Una interpretación no puede 
considerarse válida si va en contra del sentido literal”. (Busto Saiz, J. R., «La Sagrada 
Escritura en la homilía», Sal Terrae 104 (2016) 314-315).

33  Calvo Guinda, F. J., Homilética, p. 62.



QUÉ ES UNA HOMILÍA 129

misterio de Dios que se está celebrando, invitar a la misión que hay 
que realizar. Esta actualización del mensaje bíblico lleva a descubrir la 
presencia y eficacia de la Palabra en el hoy de la vida del creyente 34, 
confrontándola con los problemas y situaciones del presente. Es mos-
trar cómo hoy se cumple la Palabra de Dios y sigue siendo eficaz. Esta 
interpretación actualizadora lleva a comprender la historia personal y 
comunitaria como historia de salvación 35. Se ha de presentar con la 
actualidad que poseen todas las noticias cuando aparecen. A esto se 
enfrenta la ley que nos dice que algo que ya es conocido, que se repite, 
pierde interés y deja de ser noticia. Contra esto hay que luchar en la 
predicación utilizando unas nuevas formas de comunicar el mensaje 36.

La comunidad ha de escuchar activamente la Palabra, acogerla, 
hacer que resuene en su interior y ponerla por obra en la vida. Y esto 
lo hace gracias al servicio de los ministerios de la Palabra que contribu-
yen a que esa Palabra pueda llegar de la mejor manera posible al pue-
blo y que lo haga de manera efectiva. A ello contribuyen el ministerio 
del lector, el salmista, el monitor y el predicador 37. A la escucha y aco-
gida interior de la Palabra también contribuyen las posturas externas. 
El estar sentados durante las lecturas y el salmo favorece la atención 
y el recogimiento. El ponerse de pie en la proclamación del evangelio 
expresa respeto y disponibilidad ante las palabras de Cristo 38. La ho-
milía se escucha sentados como acogida meditativa y reflexiva.

Para realizar este servicio de mediador entre Dios y el pueblo de 
hoy, el predicador debe:

—	 Conocer bien la comunidad a la que se dirige y quiénes la com-
ponen, con sus circunstancias, sus deseos, sus preocupaciones, sus 
inquietudes, sus necesidades, sus problemas, su ideología, la situa-
ción comunitaria que está viviendo. Será útil para la predicación 
conocer el barrio en el que vive la gente, su mentalidad, la escala 

34  Cf. Sancho Andreu, J., «Sagrada Escritura», p. 350.
35  Cf. Artola, A. M., y Sánchez Caro, J. M.. Biblia y Palabra de Dios, p. 413.
36  Cf. Guerra, J. L., «Homilía y comunicación», Pastoral Litúrgica 227 (1995) 

29-30.32.
37  Cf. Aldazábal, J., El ministerio de la homilía, 78.
38  Cf. Aldazábal, J., «La homilía es para la comunidad», pp. 233-234.



GABRIEL BAUTISTA NIETO, OSA130

de valores que les mueve, el nivel cultural que tienen, los gustos, 
las diversiones y entretenimientos… Esto no se conocerá más que 
con la cercanía a la gente y al barrio; no es un conocimiento que se 
pueda adquirir en los libros. Si no se da esa cercanía cordial para 
comprender al pueblo no será fácil hacerse entender en la homilía, 
y estas serán aburridas 39. Entendiendo la homilía como una forma 
de diálogo entre un pastor y su pueblo, podemos afirmar que no 
hay un profundo diálogo más que con quien se conoce de verdad. 
Por eso la homilía exige que se conozca a quien va dirigida, porque 
no se habla para una asamblea en general sino para una gente muy 
concreta. El predicador debe adaptar la homilía a la capacidad de 
comprensión y a las expectativas de sus oyentes. Y se convierte 
en una manera de medir la cercanía del sacerdote con el pueblo. 
Esto hará que la Palabra se pueda actualizar, sea iluminadora e 
interpelante en su “hoy” 40. Quien predica es un creyente entre 
creyentes, que al predicar se va acercando más a la comunidad y 
aumentando su respeto hacia los que la componen 41.

De ahí que el Código de Derecho Canónico establezca que el pá-
rroco para conocer a los fieles visite a las familias, “participando de 
modo particular en las preocupaciones, angustias y dolor de los fieles… 
consolándoles…”, ayudando a los enfermos, moribundos, pobres, a los 
que se encuentran solos, los emigrantes y a los padres “para que se 
fomente la vida cristiana en el seno de las familias” (CIC 529 §1). Tam-
bién tiene que conocer el mundo actual en el que se vive. Si no es así 
no podrá realizar un buen servicio a esa comunidad. La homilía ha de 
ser una ayuda a actualizar el sentido de la Palabra para nosotros hoy y 
aquí. Y debe iluminar esta historia.

39  “El problema de las homilías aburridas –por decirlo así– es que no hay cer-
canía. Precisamente en la homilía se mide la cercanía del pastor con su pueblo”. (Fran-
cisco, Diálogo con los estudiantes de los colegios pontificios y residencias sacerdotales de Roma 
(12-mayo-2014) en http://www.vatican.va/content/francesco /es/speeches/ 2014/may/
documents/papa-francesco_20140512_pontifici-collegi-convitti.html) [fecha consulta: 
29-abril-2020].

40  Cf. Artola, A. M., y Sánchez Caro, J. M., Biblia y Palabra de Dios, p. 413.
41  Cf. Aldazábal, J., «La homilía, educadora de la fe», p. 452.



QUÉ ES UNA HOMILÍA 131

—	 Aplicar la intención central de la Palabra con lo que tiene de de-
nuncia o de estímulo a las circunstancias de hoy, de igual manera 
que lo hacía el texto leído a las circunstancias que se daban en su 
momento. Por ello la homilía se ha de centrar en las actitudes y 
en los criterios de actuación, no en los detalles propios del tiempo 
bíblico. La cuestión que se plantea el predicador es qué me dice 
a mí la Palabra de Dios y qué podría decir hoy a los oyentes de 
mi comunidad. ¿Qué mensaje me interpela a mí de modo que sea 
interpelante para los oyentes de la comunidad? ¿Qué relación hay 
entre la situación de la comunidad del texto bíblico y la situación 
de la comunidad a la que se predica hoy el texto? Se ha de pre-
guntar si hay relación entre ambas y cuáles serán las diferencias. 
La interpretación que se haga de un texto tiene que cambiar según 
cambien las circunstancias de la comunidad a la que se dirige. Por 
eso la homilía también tiene un carácter profético ya que anuncia 
que lo que se ha proclamado va dirigido a esta comunidad como 
dicho para ella en estos momentos. El profeta tiene como tarea 
principal el anuncio de que el reino de Dios se hace presente. Tie-
ne que hacer que la Palabra de Dios siga siendo actual para esta 
comunidad y que se sienta interpelada por ella.

—	 Evitar la parcialidad y las preferencias personales a la hora de ser-
vir a la Palabra, centrándose en la intención de la Palabra. No se 
debe partir de la idea que tiene el predicador de la comunidad sino 
de donde realmente se encuentra el oyente. Para que este se sienta 
interpelado por la predicación esta debe partir de la situación de 
vida en la que la comunidad se encuentra y dar respuesta a los 
interrogantes que los fieles se planteen, y no intentar dar respuesta 
a preguntas que nadie se hace 42 o a problemas que a nadie le inte-
resan. Debe preguntarse por las preocupaciones, inquietudes y es-
peranzas que invaden a los fieles y confrontar todas esas realidades 
de la comunidad con los textos bíblicos para darles luz, haciendo 
la función de mediador entre los creyentes y Dios.

—	 Tener en cuenta todas las circunstancias externas que rodean a la 
comunidad: sociopolíticas, eclesiales, laborales… Interpretar con 

42  Cf. Calvo Guinda, F. J., Homilética, pp. 44.50.63.67.



GABRIEL BAUTISTA NIETO, OSA132

la homilía los signos de los tiempos que se encarnan en las actuales 
circunstancias históricas concretas. La Palabra también ilumina y 
juzga estos acontecimientos de la sociedad y de la comunidad. Los 
verdaderos problemas de la comunidad han de ser iluminados o 
encontrar una respuesta en la Palabra de Dios por medio de la 
acción del predicador, cuya acción debe estar al servicio de la co-
munidad 43. El verdadero servicio de la predicación se da cuando 
se unen el mensaje de la Palabra con la situación de la comunidad, 
siendo interpelación para la vida, cuando ayuda a los fieles a tra-
ducir esa Palabra escuchada en actitudes que influyen en su actuar 
en la vida. Ayuda a distinguir lo que hay de alejamiento de Dios 
y lo que es gracia suya en los acontecimientos de la comunidad y 
en las actuaciones de las personas y la comunidad. Este es el papel 
de la comunidad sobre la homilía. Y para poder desempeñarlo 
bien hace falta estar informado de los acontecimientos, las noti-
cias, que se producen en el ámbito más cercano y en el mundo. 
Se requiere por parte del predicador capacidad de escucha, saber 
discernir cuáles son los actuales dramas sociales, las inquietudes o 
preocupaciones principales de las gentes de la comunidad. De esta 
manera se podrá poner en relación la Palabra con los intereses y 
problemas de los hombres 44.

—	 Provocar una respuesta de acogida y compromiso personal con la 
Palabra, abriendo horizontes de esperanza. Tiene que hacer que 
resuene la Palabra en el corazón de los oyentes, en su historia y en 
su proyecto de vida. La homilía ilumina la existencia de los fieles 
y es interpelación profética que mueve al compromiso profético 
con la vida concreta. Y esto no se puede hacer con una homilía 
ya escrita por otra persona en cualquier sitio y tomada para otra 
comunidad concreta. No valdrá una homilía preparada para cual-
quier situación y para ‘todos los públicos’. Será necesario que esté 
adaptada a los oyentes a los que se dirige, que abarque la situa-
ción en que se encuentran. Solo será posible esto si es una homilía 

43  Cf. Brosse, O. de la, «La predicación», en Laurent, B., y Refoulé, F. 
(dirs.), Iniciación a la práctica de la Teología, t. V, Madrid 1986, p. 335.

44  Es lo mismo que refiere K. Barth de que preparaba sus homilías con la Biblia 
en una mano y el periódico en la otra, cf. Aldazábal, J., El ministerio de la homilía, p. 80.



QUÉ ES UNA HOMILÍA 133

‘nueva’, hecha para cada ocasión y contando con las personas a 
las que va dirigida 45.

En esta aproximación que hace el predicador a la comunidad en-
cuentra una dificultad en que hoy en día muchas comunidades tienen 
una composición muy variada y heterogénea en cuanto a las personas 
que la forman, con formación religiosa y actitudes espirituales diver-
sas. Suele haber diferencias en cuanto a la edad, la condición social, 
la procedencia de diversas culturas (procedentes de la inmigración), 
diferentes niveles de interés y de escucha... Muchas veces, sobre todo 
en las ciudades, más que una comunidad o asamblea, lo que tenemos 
es un público religioso y anónimo: un conjunto diverso de fieles que 
se juntan para la celebración pero que no se conocen y tienen poca 
relación 46. En el caso de la predicación circunstancial que se produce 
en determinadas ocasiones, como es un bautizo, unas exequias, unas 
primeras comuniones o en las fiestas patronales, la diversidad de fieles 
que se reúnen es mayor. Y esta es otra circunstancia que hay que tener 
en cuenta 47. No podrá dirigirse la predicación a todos ni tener en cuen-
ta todas las circunstancias. Pero la homilía no se podrá dirigir siempre a 
los convencidos y dejar de lado a los demás, a distintos grupos o sensi-
bilidades presentes en la asamblea, porque la Palabra se dirige a todos 
y ha de ser hecha de tal manera que todos los que asisten la puedan 
comprender 48.

También hay que tener en cuenta que la acogida que tenga la ho-
milía va a depender de la actitud religiosa y el grado de compromiso 
cristiano que tengan los que asisten a escucharla. No se puede presupo-

45  Cf. Calvo Guinda, F. J., Homilética, p. 50.
46  Hoy en día se ha roto bastante el estereotipo de comunidad uniforme ya 

que la movilidad de la gente y los desplazamientos durante el fin de semana a la vez 
que el turismo hace que los asistentes que se congregan en una celebración no sean los 
mismos y se dé mucha variación de personas.

47  Cf. Aldazábal, J., El ministerio de la homilía, pp. 80-82.84-85.
48  Es muy difícil hacer una ‘homilía mixta’ adecuada para niños y para adultos 

a la vez, porque su nivel de comprensión e intereses son muy distantes. Por esta razón 
es muy recomendable la misa de niños ya que permite una predicación adaptada a 
su nivel de comprensión y vivencias infantiles, que los adultos también son capaces 
de entender, cf. Spang, K., El arte del buen decir. Predicación y retórica, Barcelona 2002, 
pp. 36-37. 



GABRIEL BAUTISTA NIETO, OSA134

ner que en una asamblea dominical en la que se reúne una mayor can-
tidad de personas todos son creyentes convencidos. Los habrá con una 
fe convencida y con una fe débil; unos más críticos con lo que reciben; 
otros que esperan ser reafirmados en lo que ya creen y quienes son asi-
duos practicantes que esperan reafirmar su fe en la celebración. Hoy, 
en la sociedad secularizada en la que vivimos, hay una difusa división 
entre los plenos creyentes, los menos convencidos, los que dudan y 
los que están buscando. Las diferencias en este público pueden ser 
grandes. Habrá gente que posea una gran cultura y otros no; unos con 
formación bíblica y otros que desconozcan casi todo de ella. Por eso es 
importante que el homileta se preocupe de conocer las vivencias de fe 
de los que le escuchan, qué les inquieta, cuáles son sus dificultades para 
expresar su fe en un mundo que se vuelve cada vez más indiferente y 
menos necesitado de Dios. Los fieles que viven en medio del mundo 
tienen estas vivencias, preocupaciones, miedos… y con ellos van a la 
Iglesia donde se confrontan con la palabra que reciben.

Por parte del que predica puede venir otra dificultad en cuanto a 
saber captar la situación histórica y la problemática que se plantea en 
cada momento; primeramente, en la vida de la comunidad y, después, 
en la sociedad o país en el que se vive. Es cierto que la predicación tie-
ne que estar atenta a esto, pero no puede centrarse solamente en ello.

1.2.1.  Actitudes del predicador respecto a la comunidad

El predicador debe formar parte de la comunidad y muy difícil-
mente podrá realizar bien esta labor una persona que viene de fuera 
y que no la conoce. Su palabra será mejor aceptada si es visto por la 
comunidad como uno de ellos, no como alguien de fuera. Su labor es 
escuchar la Palabra como uno más de la comunidad, compartir la eu-
caristía con ellos y pensar lo que la Palabra dice a toda la comunidad. 

El predicador sabe acoger y escuchar a la gente de la comuni-
dad para conocer lo que le sucede, cuáles son sus problemas, lo que 
mueve sus corazones, sus preocupaciones, sus conversaciones, etc., en 
definitiva, conoce el contexto en el que viven las personas a las que 
habla. Este conocimiento se adquiere solo por medio de la charla con 
la gente, el encuentro en la calle, las visitas familiares, las horas de 



QUÉ ES UNA HOMILÍA 135

despacho, en los encuentros con novios o con los padres que piden el 
bautismo, es decir, en la observación de la vida de la parroquia con 
vistas a la predicación 49. Al que va a predicar le resultará muy útil para 
ello mantener un diálogo con los más cercanos y comprometidos de la 
parroquia, con los miembros del consejo pastoral parroquial, en el que 
pueda conocer de cerca la situación de la comunidad. De ahí podrá ob-
tener orientaciones que guíen y centren su predicación. Mientras más 
extensa y exacta sea la percepción que tenga el homileta de quienes 
forman la comunidad que le escucha mejor podrá dar respuesta a los 
interrogantes que se plantea. 

Pero la persona que habla para toda la comunidad no solamente 
tiene que procurar tener el mayor conocimiento de la misma. Ha de 
ser alguien que ame a esa comunidad concreta a la que habla. Amar a 
todos supone tener sentimientos de acogida, no desconfiar de los que 
vienen a escucharle, suponiéndoles buena voluntad. Un buen pastor 
debe ser alguien que acepte y acoja a todos, tanto a los que son más 
cercanos como a los más alejados, para ayudar a unos y otros con sus 
palabras a vivir su fe y a ser mejores cristianos 50. Sus palabras se deben 
convertir para todos en palabras de buena noticia, sin tener que ‘echar-
les la bronca’, ni usar palabras agresivas o de regañina.

De ahí la norma de que los párrocos deben vivir normalmente 
cerca de la parroquia (CIC 533 §1: “El párroco tiene la obligación de 
residir en la casa parroquial, cerca de la iglesia”). “El sacerdote debe 
acrecentar y profundizar aquella sensibilidad humana que le permite 
comprender las necesidades… ser capaz de encontrar a todos y dialo-
gar con todos. Sobre todo, conociendo y compartiendo” (PDV 72). La 
solicitud se ha de mostrar con los que van a misa a diario, con aquellos 
fieles que solo acuden a la misa dominical y los que solo acuden en 

49  Cf. Calvo Guinda, F. J., Homilética, 52. Este conocimiento que se pide al 
predicador es igual que el que se exige al profesor de sus alumnos, de acuerdo con el 
famoso dicho inglés de: “Para enseñar latín a John, no es suficiente saber latín es nece-
sario también conocer a John y amarlo”, citado por Juan Pablo I en el Ángelus del 17 
de septiembre de 1978, disponible en http://www.vatican.va/content/john-paul-i/es/
angelus/documents/hf_jp-i_ang_17091978.html [fecha consulta: 20-septiembre-2020].

50  Cf. Aldazábal, J., «La homilía es para la comunidad», p. 236.



GABRIEL BAUTISTA NIETO, OSA136

ocasiones señaladas. Deberá amar y ser fiel a las cosas de Dios y amar 
y ser fiel a la comunidad. 

Por medio de su discernimiento y juicio debe conocer cómo afecta 
la Palabra a la vida de esta comunidad y saber trasladar el mensaje de 
la Palabra a la situación comunitaria en la actualidad. Se podría expre-
sar diciendo que tiene que traducir el “en aquel tiempo” de los textos 
bíblicos al “hoy” en el que se vive. La homilía no se queda en relatar lo 
que sucedió en el pasado, sino que actualiza lo que dice la Palabra para 
mostrar cómo se cumple también en la actualidad. Este traspaso del 
“entonces” al “hoy” es en lo que consiste la tarea más propia y perso-
nal del predicador. Para hacer esto es necesario descubrir las actitudes 
humanas que aparecen en el pasaje bíblico para traducirlas al mensaje 
que se quiere transmitir 51. A ese análisis le ha de seguir la meditación 
y la oración personal del predicador.

La verdadera homilía interpela a toda la vida, tanto en lo personal 
como en lo comunitario. Por eso la homilía nos debe ayudar a descu-
brir la presencia de Dios en todo. Habrá veces que nos interpele en 
nuestra relación con Dios y en nuestra vida de fe. Otras veces hará que 
abordemos nuestra relación con los demás y los problemas sociopolí-
ticos de nuestra sociedad.

Tarea del predicador es percibir e interpretar las múltiples facetas 
de la realidad, mostrando cómo la Palabra sigue siendo actual porque 
ayuda a comprender los acontecimientos e interpretar los hechos de 
nuestros días. Tiene que conectar con el estado de ánimo colectivo que 
se produce por los sucesos, acontecimientos o hechos que son relevan-
tes y que son conocidos por todos. Para ello el predicador ha de estar 
atento a la vida social y política del entorno, a las preocupaciones que 
más inquietan a la población del país, a los problemas de convivencia 
que se dan entre los ciudadanos, a lo que atañe a la Iglesia universal y 
a la Iglesia local. De diferente manera, en las homilías de un ciclo litúr-
gico, se ha de ser sensible a los pobres; no se les puede ignorar, pues 
ellos son los primeros destinatarios de la buena noticia. No olvidarse 
de la causa de los pobres (cf. Gál 2, 10) debe ser un imperativo de todo 

51  Cf. Aldazábal, J., El ministerio de la homilía, pp. 86-88; Blázquez, R., «Sobre 
la homilía», Phase 289 (2009) 46.



QUÉ ES UNA HOMILÍA 137

predicador evangélico, ya que los últimos y los más necesitados son 
objeto primordial del amor de Cristo.

Si un sacerdote hace una homilía fiel a la Palabra tendrá ocasiones 
a lo largo del año de mostrar cómo su mensaje es adecuado para las 
situaciones de la vida que se dan en ese momento de la historia. Pero 
se ha de llevar a cabo esta tarea de manera equilibrada con un cierto 
criterio, ya que “no tiene que convertir la homilía en un telediario, 
pero tampoco debe hacerla atemporal y aséptica” 52.

Dentro de este tratar asuntos de historia y del mundo contempo-
ráneo, en la homilía también se ha de hablar de las ideas y los hechos 
políticos y sociales, aunque sea este un tema delicado. El cristiano debe 
ser un ciudadano responsable en la sociedad y debe preocuparse por 
las cuestiones sociales, políticas y económicas del mundo en que vive. 
La fe cristiana no puede ser neutral ante postulados o hechos que nie-
guen sus fundamentos. Esto es reconocer la dimensión política o públi-
ca de la fe y de la vida cristiana. El cristiano no es alguien aislado de es-
tas realidades, sino alguien que se compromete con la realidad humana 
desde actitudes cristianas. La guía de las actuaciones sociopolíticas de 
un cristiano ha de ser la fe. Por eso tiene que vivir esta dimensión de la 
realidad iluminado por la Palabra de Dios. Para un cristiano la fe debe 
iluminar todas las parcelas de su vida sin excluir ninguna y ser la guía 
de sus actuaciones y de las de la comunidad. Y la homilía en cuanto 
que ayuda al cristiano a vivir de acuerdo a la Palabra puede abordar 
estos temas sociales, pero mostrando en ellos el mensaje evangélico 53. 
Esta es la incidencia social de la homilía en la vida de las personas y 
de la sociedad, porque si no incide en la vida de la gente pierde su 
sentido. Hace que la Palabra de Dios tenga incidencia en la vida de 
las personas con el fin de transformar la sociedad según la voluntad de 
Dios 54. Deberá tener una palabra en defensa de los derechos humanos, 
en contra de las injusticias, de denuncia de lo que se silencia o se calla, 
de la carrera de armamentos, del problema del hambre en el mundo, 

52  Aldazábal, J., El ministerio de la homilía, p. 91.
53  Cf. Llopis Sarrió, J., «Homilías y política», Phase 91 (1976) 60-62.
54  Cf. Tatavull Anglada, S., «La incidencia social de la predicación», Phase 

55 (2015) 473.480.



GABRIEL BAUTISTA NIETO, OSA138

en favor del cuidado y conservación del medioambiente, de la paz, de 
los problemas raciales y de discriminación…

La Palabra y la homilía no pueden dejar tampoco su carácter pro-
fético de denuncia de situaciones injustas, de todo lo que vaya contra 
los derechos humanos, revalorizando el Evangelio como medio que 
tiene que servir para construir un mundo más justo. Estas cuestiones 
políticas se han de abordar siempre con delicadeza y equilibrio, sin 
caer en partidismos políticos. Un predicador con sus palabras habrá de 
tomar parte a favor de las causas que estén en coherencia con el Evan-
gelio, pero no podrá tomar partido por una corriente política. Se tiene 
que hacer una homilía litúrgica y no un alegato político o un mitin. No 
se debe aprovechar para manifestar sus opiniones políticas personales.

El fiel, de manera más o menos manifiesta, tiene su opción políti-
ca con un grado mayor o menor de militancia. El sacerdote debe ser 
factor de unidad y no de disgregación en la comunidad, por eso en la 
predicación no debe mostrar su inclinación hacia un partido político 
concreto, pero sí puede hablar de política, respetando todas las op-
ciones políticas legítimas desde lo que aporta la Palabra a las distintas 
cuestiones sociales 55. Lo ha reflejado el papa Francisco en su última 
encíclica: “Es verdad que los ministros religiosos no deben hacer políti-
ca partidaria, propia de los laicos, pero ni siquiera ellos pueden renun-
ciar a la dimensión política de la existencia que implica una constante 
atención al bien común y la preocupación por el desarrollo humano in-
tegral” (FT 276). Sería de desear que la predicación homilética tuviera 
una mayor repercusión en la sociedad, pues sería signo de que traspasa 
los muros de la iglesia y llega a los demás hombres como semillas de 
los valores del reino de Dios que queremos instaurar en nuestro mun-
do. En muy contadas ocasiones alguna homilía tiene repercusión en 
los medios de comunicación por ser una denuncia contra valores que 
no están de acuerdo con el Evangelio en nuestra sociedad.

Debe interpretar la realidad del mundo en coherencia con el texto 
bíblico. Hay que tener en cuenta las cuestiones y problemas sociales de 
la actualidad que vulneren los derechos humanos o la dignidad de las 

55  Cf. Aldazábal, J., El ministerio de la homilía, pp. 92-93; Calvo Guinda, F. 
J., Homilética, pp. 73-74.



QUÉ ES UNA HOMILÍA 139

personas. Es imitar la actitud de Jesús que se preocupaba de los dramas 
de los demás. Por ello el papa Francisco recuerda que “es importante 
que la catequesis y la predicación incluyan de modo más directo y 
claro el sentido social de la existencia, la dimensión fraterna de la espi-
ritualidad, la convicción sobre la inalienable dignidad de cada persona 
y las motivaciones para amar y acoger a todos” (FT 86). Pero sin tener 
la necesidad u obligación de tener que hablar de todo acontecimiento 
ni de todo problema. Lo que no sería admisible es obviarlos sistemáti-
camente, pues se traiciona el carácter profético de denuncia que tiene 
la Palabra de Dios. Cuando un predicador no se sienta capacitado para 
hablar de estos temas, o piense que será mal comprendido, lo mejor es 
no tratarlos o dejar que sean abordados por otro.

La homilía no solo debe formar e informar, sino que debe ser una 
invitación a una respuesta de acogida de la Palabra porque interpela 
la vida del oyente. No se concibe como un monólogo, aunque normal-
mente solo intervenga el orador, sino que debe ser un acto dialogal en 
el que no solo el predicador habla a la comunidad, sino en el que la 
comunidad también le habla a él. Como en todo acto de comunica-
ción, en la homilía también se da un feedback, una retroalimentación 
de la comunidad hacia quien habla. El predicador debe estar atento a 
dialogar con la comunidad, a saber cómo son acogidas sus palabras, a 
preguntar a los fieles qué grado de aceptación tiene lo que está dicien-
do. Esto muestra el éxito o el fracaso de la comunicación.

La expresión de la cara, los gestos, las posturas de quienes están 
en la iglesia asistiendo a la celebración le hablan al homileta sobre la 
actitud y disposición a escuchar que manifiestan los que tiene delante. 
Sus gestos y expresiones dicen mucho de cómo está siendo recibida la 
homilía. El predicador ha de saber descifrar el mensaje que le envían 
quienes reciben sus palabras. Tiene que escuchar lo que los oyentes le 
están transmitiendo. El gesto inexpresivo de la asamblea es señal de 
su distracción o ausencia. Y si percibe que sus palabras no encuentran 
buena acogida tiene que rectificar sobre la marcha o saber que es hora 
de terminar. No se puede ser indiferente ante quienes están escuchan-
do 56. Pero este estar atento a los gestos de los oyentes puede tener una 

56  Cf. Coll-Vinent, R.,  «La comunicación en las homilías», Phase 91 (1976) 



GABRIEL BAUTISTA NIETO, OSA140

contrapartida. También estos con algún comportamiento o movimien-
tos durante el desarrollo de la predicación pueden llegar a despistar y 
distraer al que habla o hacerle perder el hilo de lo que dice.

La acogida será mayor cuando entre la comunidad y el predica-
dor hay una buena empatía. Cuando los fieles ven a un sacerdote en-
tregado y sincero, que vive lo que dice y siente lo que transmite, las 
palabras que pronuncia en la predicación van a encontrar un terreno 
mejor abonado y va a ser una comunidad más receptiva a lo que les 
diga. Cuando hay una buena relación entre el sacerdote y los feligre-
ses, estos acogerán mejor sus palabras y le disculparán más fácilmente 
sus carencias pedagógicas en la manera de comunicar el mensaje o el 
que se alargue un poco más. Cuando la relación no es adecuada, todo 
esto será más severamente juzgado por los fieles 57. La falta de simpatía 
dificulta la comunicación. Estas actitudes interiores sí son percibidas 
por quienes escuchan al predicador de manera habitual y facilitan o 
dificultan la acogida de sus palabras.

Por último, la comunidad cristiana puede ayudar al homileta a me-
jorar en su ministerio homilético haciendo conjuntamente una revisión 
de la celebración y una evaluación de lo que piensan los fieles sobre 
las homilías que reciben y de cómo desean que fueran. Mucho pueden 
aprender los sacerdotes cuando se hace un análisis serio y respetuoso de 
este ministerio 58. La comunidad, de alguna manera, predica al predica-
dor, le interpela, le enseña y ayuda a realizar mejor su servicio eclesial.

1.3.	A l servicio de la celebración litúrgica 
que se realiza

La Palabra de Dios está en conexión estrecha con la acción litúr-
gica en la que se proclama. No hay celebración litúrgica en la que no 
se proclame la Escritura. En efecto, “todo acto litúrgico está por su na-
turaleza empapado en Sagrada Escritura” (VD 52). La homilía, como 

58-59.
57  Cf. Calvo Guinda, F. J., Homilética, p. 88.
58  Cf. Aldazábal, J., El ministerio de la homilía, pp. 93-94.



QUÉ ES UNA HOMILÍA 141

parte de la liturgia que es, debe conducir de la Palabra proclamada y 
comentada a la Palabra celebrada en el rito sacramental. Tiene una 
función mistagógica de dar paso al rito, de introducir en el aconteci-
miento sacramental, es decir, iluminar en el aquí y en el presente para 
nosotros el misterio de Cristo que se celebra. Esto es lo que recoge Be-
nedicto XVI cuando expresa que la liturgia “es el ámbito privilegiado 
en el que Dios nos habla en nuestra vida, habla hoy a su pueblo, que 
escucha y responde” (VD 52). Pretende el encuentro y la comunión 
con Dios, por medio de Jesucristo en el Espíritu Santo. Se le ha llegado 
a llamar “gozne” o “bisagra”, porque facilita y propicia el “paso de la 
Palabra proclamada a la Palabra sacramental” 59, en la que se actualiza 
el misterio pascual de Cristo proclamado en la liturgia de la Palabra. 
Ayuda a captar la relación dinámica entre la Palabra y el signo sacra-
mental que le sigue. La homilía dispone a la asamblea a la profesión de 
fe, a la oración universal y conduce a la liturgia eucarística 60. 

Lo específico de la homilía dentro del ministerio de la Palabra es 
que se desarrolla dentro de la celebración litúrgica, con una comunidad 
de fieles reunidos formando una asamblea que celebra y presididos por 
un ministro, que de ordinario es quien dirige la homilía, porque quien 
parte el pan debe repartir también la Palabra. La homilía se puede te-
ner también en una celebración de la Palabra y tendrá un carácter más 
catequético; dentro de la celebración de la liturgia de las Horas –reco-
mendada sobre todo en la celebración de Laudes y Vísperas con asis-
tencia del pueblo (cf. OGLH 47)–, y será más oracional, de modo que 
se subrayarán los aspectos del mensaje bíblico que tienen aplicación al 
tiempo litúrgico, a la fiesta u hora correspondiente; o en las celebracio-
nes de los sacramentos y será más sacramental 61. Se puede decir que sin 
liturgia no hay homilía; puede haber enseñanza, catequesis, instrucción 
o una conferencia, pero no una predicación litúrgica. La homilía se ca-
racteriza por ser predicación litúrgica y estar siempre orientada y enca-
minada principalmente a la acción litúrgica sacramental. Se establece 
como un decir litúrgico que señala cómo se da el paso de la palabra al 

59  Astigarraga, A., «El ‘Directorio homilético’ en relación con ‘Verbum Do-
mini’ y ‘Ordo Lectionum Missae’», Liturgia y espiritualidad 46 (2015) 416.

60  Cf. Sancho Andreu, J., «Sagrada Escritura», p. 350.
61  Cf. Floristán, C., Teología práctica, p. 547.



GABRIEL BAUTISTA NIETO, OSA142

rito y cómo tiene su cumplimiento en la celebración el mensaje que la 
Palabra anuncia. El trasfondo significativo de la liturgia (eucarística), de 
la predicación y del domingo –día por excelencia para tener la homilía– 
es el mismo: la muerte y resurrección de Cristo 62.

Es frecuente que los documentos del Magisterio hablen de la doble 
mesa: la mesa de la Palabra de Dios y la mesa de la Eucaristía. Am-
bas se dan siempre íntimamente unidas y en conexión. Así se percibe 
como “en la misa se dispone la mesa, tanto de la Palabra de Dios como 
del Cuerpo de Cristo, en la que los fieles encuentran instrucción y ali-
mento” (OGMR 28). La homilía da unidad a las dos partes de la única 
celebración, pues relaciona la Palabra con el sacramento, invitando a 
celebrar este desde la fe que suscita la primera. Ha de mostrar cómo se 
da la presencia de Cristo tanto en la Palabra como en la liturgia euca-
rística. De esta manera la lectura y el rito se interpretan como historia 
de la salvación que se actualiza y se hace viva en la celebración. 

“La relación entre la liturgia de la Palabra y la liturgia del sacrificio, 
la doble mesa del Señor donde se nos da el Pan de vida (cf. DV 21; PO 
18), tiene en la homilía un elemento de conexión y de entronque para 
mostrar la íntima unidad de la celebración (cf. SC 56)… De manera 
análoga la predicación litúrgica está también ligada a la unidad entre 
la Palabra y los elementos rituales de los sacramentos. Pues los fieles, 
recibiendo la Palabra de Dios y nutridos por ella, son conducidos a una 
más fructífera participación en los misterios de la salvación” (PPP 12). 

“La Palabra y el sacramento están íntimamente relacionados” 63, 
pues en ambos está presente Cristo que comunica y actúa la salvación. 
Lo que se da en la Palabra, el sacramento lo efectúa en su propio modo 
y lenguaje. En realidad, se trata de dos modos distintos de dársenos 
Cristo resucitado: en la Palabra y en el sacramento. La Palabra tiene 
su plena realización en el sacramento y este encuentra su sentido más 
pleno en la Palabra. “Esta conexión entre la palabra y el rito aparece 
más clara cuando la homilía se nutre de las lecturas bíblicas que se han 

62  Cf. Maldonado, L., La homilía. Predicación. Liturgia. Comunidad, Madrid 
1993, pp. 93.110.113.

63  Aldazábal, J., El ministerio de la homilía, p. 102.



QUÉ ES UNA HOMILÍA 143

proclamado y en cierto modo el que predica continúa proclamando las 
maravillas obradas por Dios en la historia de la salvación” (PPP 12) 64.

Esta inclusión de un texto en una celebración ya le aporta unas cla-
ves de interpretación, de acuerdo al “modo propio que tiene la liturgia 
de leer la Palabra de Dios” (PPP 21). La distribución que tiene la Iglesia 
de las lecturas de la Biblia en la liturgia “quiere proponer unas claves de 
interpretación de la Escritura, de cara a la liturgia, esencialmente cristo-
lógicas y pascuales. Dicho de otro modo, está refiriendo a Cristo y a su 
Misterio Pascual todos los contenidos de las lecturas bíblicas” (PPP 21). 
En la predicación dentro de la eucaristía se han de buscar puntos de co-
nexión entre las lecturas proclamadas, que normalmente no se escogen, 
sino que siguen un ritmo anual establecido, y algún aspecto del sacra-
mento que se celebra para ponerlo en relación y conseguir esa unión 
entre Palabra y rito sacramental. La homilía ha de introducir en la euca-
ristía y conducir al sacramento. Para mostrar esto puede hacer relación 
a otros elementos del sacramento como oraciones, ritos, gestos, cantos…

Esta interconexión se ve muy clara en los sacramentos en los que 
las lecturas se refieren directamente al misterio sacramental que sigue. 
Por eso se dice que la homilía tiene esta función mistagógica que intro-
duce desde la proclamación de la Palabra hasta el misterio sacramental 
que se celebra 65. Cuando la liturgia propone unos textos determinados 
para un tiempo del año litúrgico o para una fiesta de la Virgen o de los 
santos que se celebra, es porque tienen una relación directa con ellos. 
Es necesario descubrir y poner de relieve algún aspecto de su vida, de 
sus virtudes o carismas. Por lo tanto los tiempos litúrgicos también diri-
gen y ambientan la homilía y le pondrán sus propios matices 66. “Otro 
aspecto importante a tener en cuenta al estudiar las lecturas de la misa 

64  En la eucaristía tenemos un detalle que nos confirma lo dicho, y es la antífo-
na de comunión. Esta es una frase breve tomada de las lecturas proclamadas y que se 
recita cuando no hay canto de comunión. Con ella se expresa cómo en la participación 
en la eucaristía por medio de la comunión se está cumpliendo lo que se ha anunciado. 
En el momento de recitarla se puede hacer también alguna referencia a la homilía 
celebrada, cf. Maldonado, L., La homilía, p. 99.

65  Cf. Aldazábal, J., «Predicación», pp. 822-825.
66  Cf. Ramos Domingo, J., Cómo transmitir hoy la Palabra. Indicaciones para la 

homilía, Madrid 1998, p. 38.



GABRIEL BAUTISTA NIETO, OSA144

para preparar la homilía, es la aplicación particular que la liturgia hace 
de ellas al misterio celebrado dentro de la solemnidad o fiesta e incluso 
dentro del tiempo litúrgico” (PPP 23). 

En la celebración de los otros sacramentos (bodas, exequias, matri-
monio, penitencia) es más fácil dar el “paso al rito” ya que las lecturas 
permiten una conexión más fácil con la celebración a la que nos pre-
para. Se pueden encontrar más puntos de conexión. La Escritura por 
ser palabra viva, siempre actual, ayuda a interpretar el sentido de las 
distintas celebraciones a lo largo del año litúrgico. Un mismo pasaje 
bíblico según una interpretación acomodada a cada circunstancia pue-
de ser utilizado en la homilía de una celebración cristológica, o de una 
fiesta mariana o bien en la celebración de un determinado sacramen-
to 67. La Palabra se acomoda a la celebración y tiene una resonancia o 
significación distinta según la celebración.

Siempre es posible destacar algún sentido distinto de un mismo texto 
bíblico leído en un tiempo litúrgico o en otro, en una fiesta, o en la cele-
bración de un sacramento o sacramental. “La Palabra resuena de distinto 
modo según sea la celebración litúrgica o el tiempo del año o la fiesta en 
la que se proclama. Precisamente porque no es solo un texto, una página 
de un libro sagrado: sino Palabra viva, acontecimiento siempre nuevo” 68. 
La homilía sobre un mismo texto ayuda a vivir los diferentes tiempos 
litúrgicos bajo aspectos propios según los acentos que se pongan, pero 
todos centrados en el misterio central de Cristo, que es la Pascua. 

“El año litúrgico, por tanto, aparece como el principal itinerario 
del quehacer homilético, para que la Iglesia lo recorra avanzando pro-
gresivamente en la historia de la salvación. La homilía… debe situarse 
siempre bajo la potente luz de la Pascua que en todos los tiempos li-
túrgicos revela el sentido pleno de los textos proclamados” (PPP 14).

Gabriel Bautista Nieto, OSA

67  Cf. Aldazábal, J., El ministerio de la homilía, pp. 103-106.
68  Aldazábal, J., «De la Palabra al Sacramento», en Aldazábal, J., Roca, 

J. (eds.), El arte de la homilía, p. 49. Se pueden dar interpretaciones o explicaciones 
distintas de un mismo texto según las circunstancias, pero no pueden ser tan diferentes 
que parezcan ser de textos distintos, cf. ibíd., 74.


