
LA TEODICEA AXIOLÓGICA DE JOSÉ MARÍA MÉNDEZ: UNA... 65

La Teodicea Axiológica de José María Méndez: 
una valoración crítico-expositiva 

de sus escritos introductorios

A D. José María Quintana Cabanas, in memoriam 1

Resumen

La Axiología o Filosofía de los Valores tuvo su cénit en el siglo XX con au-
tores como M. Scheler o N. Hartmann. Ambos propusieron sendas concep-
ciones filosóficas del “valor” y sus respectivas jerarquías o escalas. En esta 
corriente filosófica se inserta la obra de D. José María Méndez, pensador 
español que cultiva esta disciplina desde hace décadas. Su propuesta es cier-
tamente original y se presenta como una categorización de la filosofía moral 
o ética de tintes universalistas, válida para todos por su racionalidad intrín-
seca. En este contexto, el pilar fundamental donde se sustenta su sistema de 
pensamiento es el “Valor de valores” (Dios) al cual se accede intelectualmen-
te por el uso de la razón axiológica, que es una suerte de Teología Natural, 
previa a la fe religiosa. Estudiamos en este artículo el alcance y límites de esta 
propuesta teórica.

Palabras clave: Axiología, Filosofía de los valores, ética universal, Teodicea.

1  D. J. M. Cabanas (catedrático emérito de Pedagogía de la UNED, doctor en 
Filosofía y Pedagogía, elaboró un sistema de pensamiento pedagógico monumental 
que denominó “Pedagogía Humanista” que aborda prácticamente toda la temática 
educativa en perspectiva filosófica. Fue el maestro que me introdujo en la Axiología 
filosófica, con su magisterio y con sus obras, especialmente: Pedagogía Axiológica. La 
educación ante los valores. Dykinson, Madrid, 1998 y La Axiología como fundamentación 
de la Filosofía. UNED, Madrid, 2000. Quisiera hacer asimismo mención expresa a los 
profesores Pedro Santolaria y Pablo Sánchez Garrido por sus valiosas sugerencias y 
aportaciones.

CiuD-Ra 235-1 (2022) 65-114



GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCÍA-CRESPO66

Summary

The Axiology or Philosophy of Values had its top in the XX Century with 
authors as M. Scheler or N. Hartmann. Both of them proposed “values” phi-
losophical views and their jerarquies and scales. The thought of José María 
Méndez belongs to this philosophical tendency and he is a spanish thinker 
that works in this issue decades ago. His proposal is certainly original and 
it was introduced as a universalist conception of the Moral Philosophy or 
Ethics, valid for everyone for its intrinsic reasonability. In this context, the 
most important ground where lies his system of thought is the “Value of Va-
lues” (God) who we can reach intellectualy using the axiological reason, that 
is a kind of Natural Theology, previous to the religious faith. We study the 
extent and limits of this theoretical proposal.

Key words: Axiology, Philosophy of values, universal Ethics, Natural Theology.

I.	I ntroducción

Previmente al desarrollo del contenido de este artículo, son nece-
sarias algunas precisiones metodológicas. En primer lugar, con inten-
ción de no dificultar la lectura a los no iniciados en la lógica matemá-
tica, traduciré de alguna manera al lenguaje académico los cálculos 
lógicos que en muchas ocasiones sustentan las argumentaciones del 
autor que aquí se estudia (que formaliza simbólicamente muchos de 
sus argumentos con el rigor de la lógica matemática). También facilita 
esta tarea el asunto a analizar en este artículo, pues el enfoque es mayo-
ritariamente discursivo –aunque en algún momento se precise aludir a 
algunas cuestiones lógicas–. Por otra parte, dada la extensión y disper-
sión de la obra de Méndez, publicada en varios formatos: opúsculos, 
libros de ensayo, manuales y tratados, me limitaré en este ensayo a tra-
tar sobre todo los escritos donde –de una manera condensada– expone 
de una manera deliberadamente concisa –a modo de compendio para 
el interesado– el núcleo de su pensamiento 2 (aunque pueda referirme 
a otros trabajos por su relación con lo estudiado). Por ello, tómese esta 
aportación como una iniciación al estudio y análisis, en un primer acer-
camiento, del pensamiento axiológico del autor, desde la perspectiva 

2  Los escritos introductorios a los que hago referencia son: Inicio del Filosofar 
(2004), Introducción a la Ontología (1996), Introducción a la Axiología (2003) y los capítulos 
sobre teodicea de la última revisión de su Introducción a la Axiología (2013) (que incluye es-
critos publicados anteriormente como el suplemento I: Valor Valorum y los cap. V y VIII)



LA TEODICEA AXIOLÓGICA DE JOSÉ MARÍA MÉNDEZ: UNA... 67

de la Teología Natural, tarea –por supuesto– siempre pendiente de una 
ulterior mayor profundización y meditación.

Finalmente, debo explicar que la elección del tema objeto de re-
flexión y estudio que encabeza estas líneas se debe a que, sin duda, re-
mite al núcleo de la filosofía de los valores que aquí se aborda –a dife-
rencia y quizá contraste– del pensamiento de autores como N.Hartmann 
y M. Scheler 3. En este sentido, se apunta así una de las originalidades y 
aportaciones novedosas de la propuesta filosófica cuyas líneas maestras, 
de algún modo, a continuación, se expondrán y valorarán críticamente. 
El contenido de su reflexión y el enfoque sugerente e innovador de las 
grandes cuestiones intemporales que trata ameritan una mayor difusión 
y estudio de la obra de este destacado axiólogo en lengua española con-
temporáneo nuestro 4. Y, por descontado, el debate y discusión que aquí 
pretendo suscitar e impulsar para un mejor conocimiento y valoración 
del alcance de su filosofía de los valores –en nuestro ámbito lingüístico–.

II.	E l inicio de la Filosofía 5. Bosquejo introductorio 
de las ideas preliminares

Así como Descartes inició la denominada segunda navegación 
del pensar filosófico con la revolución copernicana del cogito, ergo sum, 

3  “Partiendo de la concepción axiológica de Scheler y Hartmann llega a la suya 
propia, tan interesante como original. Aun aprovechando muchas ideas de Hartmann, 
descubre en este autor otras que le parecen inaceptables (…) Méndez se sitúa en una posi-
ción próxima a la neoescolástica, si bien usando unos esquemas de pensamiento bastante 
personales.” Pedagogía Axiológica. La educación ante los valores, Dykinson, Madrid 1998, p. 95.

4  D. J. M. Méndez (1929) es Inspector de Financias del Estado, doctor en Teo-
logía y sacerdote diocesano. Su amplia obra incluye títulos como Agricultura y Desarrollo 
Económico (1963), Economía y Ética (1970), El FMI. La segunda enmienda (1978), Valores Éticos 
(1976, 1985, 2014), Teoría del Valor. Un ensayo de Eonomía axiológica (1988) y Valores estéticos 
y ascéticos (1990) –reunidos ambos en una reimpresión (2014)–, Curso completo sobre Valores 
Humanos (2007), Introducción a la Axiología (I y II, 1995 y 1997, con una reedición ampliada 
y revisada en 2013), ¿Crisis económica o crisis de valores? Una propuesta axiológica (2012), Adiós 
al semicomunismo (2014), y numerosos artículos, opúsculos y colaboraciones en libros. Su 
última obra, síntesis de su pensar, es La reconstrucción de occidente (2019).

5  Cf. para lo que sigue, el opúsculo: Inicio del filosofar, Estudios de Axiología, 
Madrid 2004, 42 pp.



GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCÍA-CRESPO68

verdad clara y distinta de la que partir para edificar el edificio del pen-
samiento, Méndez sitúa el comienzo del pensar en algo más sencillo 
aún: el negador lógico ( ), que a diferencia del “pienso, luego existo” 
(proposición compleja condicional ( ) –con un operador diádico por 
tanto–) es un simple operador monádico.

Esta aseveración requiere una breve explicación. El pensamien-
to axiológico de D. J. M. Méndez está estructurado intelectualmente, 
como queda dicho, por la lógica matemática o simbólica. De ahí que 
confiera la precedencia, en el hecho del lenguaje, al aspecto formal 
(leyes/operadores lógicos) antes que al material (la palabra): según su 
postura personal esto no fue del todo posible hasta la aparición en 
escena de la formalización de la lógica a finales del siglo XIX (Frege, 
Peano, Boole como precursor, etc.) De tal manera, que el inicio del 
filosofar, el inicio del lenguaje y del mismo pensamiento –del que el 
anterior no es sino expresión– no habría que situarlo en el “asombro” 
aristotélico o en el cogito cartesiano, sino en el operador lógico moná-
dico que es el afirmador/negador (simbolizado formalmente así: ).

Se ha hablado de una “primera navegación” de la Filosofía refe-
rida a la etapa en el pensamiento que se inicia con la metafísica de 
Parménides. Una “segunda navegación” la habría iniciado la duda 
metódica de R. Descartes 6 y, por fin, la “tercera nevegación” corres-
pondería a, según los raciovitalistas, el periodo abierto por la razón 
vital –como sistema de pensamiento (en la tradición hispánica, Ortega 
y Gasset, el primer G. Morente, etc)–. En este sentido, la etapa par-
menídea se basó fundamentalmente en el llamado principio de identidad 
(el ser es, el no-ser, no es) formulado contra la inconsistencia lógica de 
Heráclito, y que es derivación, como es fácil observar, del principio de 
no contradicción (es decir: ). Este es el pilar fundacional 
tradicionalmente señalado del discurso filosófico y el inicio de la me-
tafísica –que permite construir el edificio intelectual de la búsqueda 
reflexivo-racional– y cabría preguntarse, ante la afirmación fundante 
del autor aquí estudiado, si el negador/afirmador lógico no está ya 
implícito en este gran principio. Al afirmarse que no se puede ser a la 

6  “Comienza en este momento la segunda navegación de la filosofía. La pri-
mera la inicia Parménides; esta segunda la inicia Descartes”, García Morente, M., y 
Zaragüeta, J., Fundamentos de Filosofía, Espasa Calpe, Madrid 1947, p. 139



LA TEODICEA AXIOLÓGICA DE JOSÉ MARÍA MÉNDEZ: UNA... 69

vez algo y su contrario estamos afirmando que algo es ello y no puede, 
a la vez, ser lo inverso: negación y afirmación están implícitas; luego 
no habría tanta diferencia respecto a la propuesta de Méndez, que 
lo que añade es la simbolización lógico-formal pero no el punto de 
partida que, a mi modo de ver, es un concepto muy similar hablando 
en puridad 7.

Por supuesto, continuando en otro orden de cosas, insiste el autor 
en que el negador lógico, en realidad, es un operador unido al afir-
mador, no se pueden separar, y que en el lenguaje el mero enunciado 
de una proposición ya sobreentiende su afirmación y únicamente es 
preciso utilizar este negador-afirmador en caso de negarse la verdad de 
dicho enunciado: de ahí que hablemos más bien del negador –siendo 
realmente, como de hecho son, dos operadores lógicos–; como si de 
dos vertientes del mismo operador monádico se trataran (cfr. p.10). En 
este sentido creo importante reiterar lo dicho respecto a la semejanza 
de este planteamiento con el llamado principio de no contradicción, donde 
va de suyo que al afirmar algo negamos su contrario, o, viceversa, al 
negarlo afirmamos lo contario de lo que afirmamos. No parece haya 
mucha diferencia, como ya se indicaba, excepto la simbolización for-
malizada y el desplazamiento de la referencia del ser de las cosas al 
pensamiento sobre ellas.

Afirma nuestro pensador que: “Si no hay negador lógico no hay ni 
lenguaje ni pensamiento” (p. 7). Añade que los seres vivos animados 
no racionales están sujetos a los dinamismos naturales del instinto y 
de las leyes biológicas pero el ser humano es independiente respecto 
al mundo de la naturaleza causal y puede contrarrestar, negándose a 
sujetarse a ellos, los impulsos originados por el cuerpo y la psique: en 
términos metafísicos hablamos de la libertad –frente a la condición ani-
mal– del sujeto racional (cfr. ibíd). Aunque, como hoy ya conocemos, 
esta es una afirmación que no podemos realizar de manera categórica 

7  “Hay un juicio naturalmente primero, que está supuesto en todas las demás 
proposiciones: ‘es imposible ser y no ser a la vez y en el mismo sentido’ (…) Ese 
juicio primero se llama principio de no contradicción, porque expresa la condición 
funsamental de las cosas, es decir, que no pueden ser contradictorias. Este principio se 
funda en el ser”, Alvira, T.; Clavell, L., y  Melendo, T., Metafísica, Eunsa, Pamplona 
1984, p. 43.



GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCÍA-CRESPO70

y requiere matices –dados los múltiples condicionantes de todo tipo 
que nos influyen y de los que a duras penas somos conscientes: genéti-
cos, educacionales, sociales, culturales, ambientales, etc.– Es cierto que 
habría que señalar, insisto, que esta afirmación es una quaestio disputata 
en el ámbito de la antropología y las neurociencias –más no es ahora el 
momento ni el propósito de este artículo abordar la cuestión en toda su 
complejidad–, aunque en el debate filosófico actual no cabe enunciarla 
sin más por lo problematizado del asunto.

Quedémenos con la idea sugerente de que la capacidad de afirmar 
o negar nos exime de la sujección al determinismo de la naturaleza. A 
diferencia del psicosoma (aquí se sobreentendería una división tripar-
tita del ser humano en tres niveles: soma, psique y espíritu), el espíritu 
–continúa argumentando– es independiente de lo material y bastaría 
con entender “espíritu” como la “capacidad de usar el negador lógico, 
ser libre de afirmar o negar, con una decisión que nace de alguien y 
no está condicionada por cualesquiera fuerzas, impulsos o tendencias 
ajenas a ese espíritu” (p. 8). Podemos decidir y somos capaces de afir-
mar una verdad o de mentir (negarla), expone nuestro autor. Libertad 
y Verdad, dos conceptos de un profundo calado metafísico, se coim-
plicarían entonces: soy libre para decir la verdad o esconderla y, si lo 
hago, quiere decirse que tengo libertad (cfr. ibíd). Este es un argumento 
central en Méndez. El primer valor ante el que ejercemos nuestro libre 
albedrío es el de verdad, al afirmar o negar algo. Es importante aquí, 
antes de continuar, aclarar su definición de verdad: “la palabra verdad 
siempre la entendemos como correlación entre lenguaje y realidad. 
Decir de lo que es, que es y de lo que no es, que no es, según la clásica defini-
ción aristotélica” (p. 27) 8.

8  Obsérvese que se desplaza el fundamento del pensar de una verdad primera, 
fundamento de las demás certezas, como es el juicio naturalmente primero (principio 
de no contradicción) –principio básico que hace referencia al ser y por ello correspon-
de a la metafísica– a otra verdad, que hace referencia a nuestra decisión, no al ser de 
las cosas, y por ello lo remite a la lógica transitando de la ontología a la antropología, 
de la metafísica a la gnoseología. Este desplazamiento es el que está en el origen del 
logicismo del pensador. Por ello, a mi modo de ver, malinterpreta la definición aris-
totélica de verdad –que no alude a la posibilidad de falsedad, sino de error–. Este 
deslizamiento de lo objetivo al sujeto nos obligará a no pocas incursiones en excursus 
antropológicos que, para no desviar la argumentación principal, trataré de consignar 
en las notas a pie de página.



LA TEODICEA AXIOLÓGICA DE JOSÉ MARÍA MÉNDEZ: UNA... 71

La cuestión problemática, a modo de ver, en relación a todo lo 
anterior es que no es tan claro que dejemos de decir la verdad (la no 
correspondencia con los hechos o lo objetivo) –en un ejercicio libérri-
mo– porque mintamos (que es una valoración moral, esto es, no decir 
deliberadamente lo cierto); en ocasiones el sujeto se puede ver afectado 
por múltiples deformaciones de su percepción o hábitos viciosos adqui-
ridos, en términos aristotélicos, que –como enfermedades del espíritu, 
y a veces de la psique– le conducen a no distinguir la verdad objetiva 
de sus criterios subjetivos por confundirse ambos en los propios pen-
samientos 9. Esto es importante de cara a no olvidar que hay una gama 
de posturas entre la verdad y la falsedad (que pudiera ser producto del 
error o de la mentira, aspectos muy diferentes). Esta disyuntiva rige en 
la lógica sentencial bivalente, pero no es la única, ni tampoco la modal 
o la cuantorial). J. Lucasiewik, por ejemplo, avala esta postura dentro 
de las llamadas lógicas divergentes (no-clásicas, heterodoxas), con una 
idea de la lógica que admite valores intermedios entre los de verdad y 
falsedad de un enunciado (obsérvese bien que las lógicas clásicas que 
maneja Méndez son sobre todo las tres citadas anteriormente 10).

¿Hasta qué punto somos libres?  11 Esta cuestión de alcance an-
tropológico–metafísico, como no podía ser de otra manera, también 

9  De hecho, es habitual que se mienta inconscientemente por diversos mecanis-
mos de negación, sublimación o racionalización de la realidad. Además, las pasiones 
pueden llegar a ofuscar la inteligencia y confundir las propias percepciones. Incluso se 
ha llegado a afirmar, en esta línea, que nos mentimos a nosotros mismos para mentir 
con más eficacia –como mecanismo evolutivo–.

10  Por otro lado, los enunciados normativos son objeto de otro nuevo desarro-
llo de la lógica, la lógica deóntica, que aparece como tal disciplina en el siglo XX y a 
consecuencia de la Filosofía Analítica del Lenguaje. Siendo central en la argumenta-
ción de J. M. Méndez la cuestión de la obligación moral, se echa de menos la alusión a 
la forma en que lo normativo se formaliza mediante la lógica deóntica. La intersección 
entre la lógica modal y la deóntica es terreno fértil de profundos debates filosóficos 
sobre su naturaleza y límites por sus implicaciones.

11  Lo que pretendo expresar es que las cosas no son tan sencillas. Lo cual sig-
nifica que pudiera restarse parcialmente responsabilidad moral a los actos humanos, o 
quizá no –habría de determinarse en cada caso–, por ser mecanismos adquiridos de-
bido a actitudes personales no virtuosas o, en otro sentido, mecanismos inconscientes 
de evitación de la realidad –dependiendo de las circunstancias–. En este sentido, no 
se pueden llevar a cabo afirmaciones monolíticas sobre la libertad de afirmar o negar 
aspectos de lo real porque nosotros mismos podemos autoengañarnos o desdibujar 
nuestras percepciones: voluntaria o involuntariamente.



GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCÍA-CRESPO72

afecta a la lógica y sus mecanismos fundamentales que, solo en abstrac-
to, desde lo universal y genérico regula la racionalidad humana –no 
el pensamiento del hombre concreto, del que siente, vive, goza y pa-
dece– que se ve afectado por su condición multifactorial (afectividad, 
memoria, imaginación, incosciente, biografía, etc). En este sentido, el 
planteamiento de Méndez se adscribe al conjunto de las históricamen-
te primeras e incompletas teorías filosóficas sobre la conducta humana, 
que eran de carácter intelectualista: todo se explica por dos únicas fa-
cultades superiores, la inteligencia y la voluntad. Pero el conocimiento 
antropológico ya ha mostrado que la condición humana es más polié-
drica y compleja 12.

Resumiendo lo hasta aquí dicho, el negador lógico implicaría para 
el autor –siguiendo el hilo de su razonamiento– la aparición de un 
espíritu que puede pensar y transmitir su pensamiento mediante el 
lenguaje, y también decir la verdad o mentir, esto es: ser libre (p. 9). 
Ahora bien, en mi opinión, es importante recordar, y de hecho así lo 
señalan los antropólogos evolutivos, que el llamado “umbral de homi-
nización”, es decir, la frontera donde se cruza el Rubicón del homínido 
al ser humano actual (sapiens sapiens), lo señalan aspectos como la ca-
pacidad de abstracción o conceptualización –como pueden ser expre-
sados en el arte simbólico o los enterramientos rituales– antes que en 
el pensamiento articulado o en el lenguaje hablado –realidades donde 
sí es posible tergiversar la realidad–. Anteriormente, lo que existe es 
una comunicación simbólica, que intenta ser fiel reflejo de la realidad, 
y donde difícilmente cabe la mentira deliberada pues es vehículo de la 
expresión básica para la vida y la muerte 13.

12  “Lo que debe morir es la autoidolatría del hombre que se admira de la ram-
plona imagen de su propia racionalidad (…) Ante todo, el hombre no puede verse 
reducido a su aspecto técnico de Homo Faber, ni a su aspecto racionalístico de Homo 
sapiens. Hay que ver en él también el mito, la fiesta, la danza, el canto, el éxtasis, el 
amor, la muerte, la desmesura, la guerra. No despreciarse la afectividad, el desorden, 
la neurosis, la aleatoriedad. El auténtico hombre se halla en la dialéctica sapiens-de-
mens”, El paradigma perdido: el pasado olvidado. Ensayo de bioantropología, Kairós, Barce-
lona 1974, pp. 227 y 235.

13  Se suelen señalar tres funciones del lenguaje: la existencial; la representati-
va, cognoscitiva o descriptiva y, finalmente, la función comunicativa o intersubjetiva. 
Sostengo que la primera de las tres fue la primigenia en la especie humana y en lo más 
profundo de su ser: “signos y símbolos durante la vida en la tierra están vinculados de 



LA TEODICEA AXIOLÓGICA DE JOSÉ MARÍA MÉNDEZ: UNA... 73

Cabría decir que en este estadío se puede ya hablar de la apari-
ción del “espíritu” en el ser humano pero que hace aparición mucho 
antes en el ámbito de la representación e interpretación del mundo 
(expresión artístio-mágica, ritual, etc) que en el del lenguaje hablado 
o escrito 14 (que es mucho más sofisticado, no digamos el formalizado 
simbólicamente) y en el cual, ya sí, cabe la posibilidad del falseamiento 
deliberado. Lo anteriormente mencionado es demasiado intrínseco al 
ser humano como para mentirse a sí misma la especie o a los indivi-
duos, pues son mecanismos fundamentales de instalación vital en el 
mundo –en términos orteguianos–.

Habría que añadir a todo lo anterior –afirma Méndez– que el pen-
samiento es la base del lenguaje, aunque en rigor no se puedan identi-
ficar exactamente –como equivocadamente hacía Wittgenstein– (p.11); 
el primer Wittgenstein, matizo yo: no así el segundo. Pero habitual-
mente, es cierto, no solemos pensar sin palabras (aunque en el trans-
curso de la evolución humana probablemente sí habría sido así: pues 
el pensamiento primitivo se articularía originariamente sin un lenguaje 
verbal) 15. Lo decisivo para Méndez, en cualquier caso, es el tránsito de 
no poseer negador lógico a poseerlo, es decir, la expresión de un nivel 
de conciencia superior independiente de la propia naturaleza (p. 14).

Lo que sería discutible, considero, es que la conciencia superior 
venga definida por la aparición del negador lógico. Sería más bien por 

un modo esencial a lo metafísico y a lo espiritual (…) el símbolo, en virtud de la analo-
gía, es su medio de expresión más adecuado”, El enigma del hombre. De la antropología a 
la religión, M. Guerra, Pamplona 1981, p. 59.

14  “Gracias a él (grado de abstracción no figurativa, informal) surgieron los je-
roglíficos, los ideogramas, las pictografías, primeros pasos de la palabra escrita”, Gue-
rra. M, o.c., p. 75.

15  Al afirmar que, al contrario de lo que suponen lingüistas y paleontólogos 
la clave en el lenguaje sería el negador lógico y no la fonación o la existencia de una 
zona cerebral responsable (canal hipoglosal, protuberancia de Broca, etc.) (cfr. p.12) se 
está confundiendo, a mi modo de ver, la capacidad de pensamiento complejo –que sí 
podría deberse al tamaño del cerebro o al uso de la tecnología (el Homo habilis como 
homínido de transición al Homo sapiens)– con la capacidad linguística; el hecho de que 
puede existir lenguaje sin sonidos, lo que demuestra es que puede haber pensamiento 
no verbal o verbalizado –no que el lenguaje tenga su base en el pensamiento, pues los 
animales tienen lenguaje y no pensamiento–: eso dependerá de qué tipo de lenguaje 
hablemos, de qué clase.



GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCÍA-CRESPO74

la aparición del pensamiento complejo-abstracto que, junto con la capa-
cidad de decisión, nos permite liberarnos del determinismo natural 16. 
El pensamiento racional, y la mente humana en toda su complejidad, 
es mucho más que la expresión formal en un operador monádico (esto 
es un cierto reduccionismo logicista). Más bien podríamos hablar de 
la capacidad metafísica, de ir más allá de lo sensible, para –en la capa-
cidad de abstracción– elaborar conceptos como el de principio de no 
contradicción, principio de identidad, verdad o falsedad que posterior-
mente ya podremos expresar con un lenguaje matemático-formal. Si 
se afirma que lo primero que habría hecho aparición, con el operador 
monádico negador-afirmador, sería la capacidad lógica, a la que sería 
indiferente el modo de comunicación (gestual 17, a través de sonidos, 
palabras o la escritura) sería una contradicción afirmar que el gran hito 
es la aparición del negador lógico –que no es sino expresión matemáti-
co-simbólica del pensamiento metafísico previo: “el ser es, el no ser no 
es”/principio de identidad–. Este planteamiento es una consecuencia 
más del desplazamiento al que nos referimos anteriormente del orden 
del ser/ontológico y el conocer/abstracto, al de la lógica formalizada.

“Las leyes lógicas serían las mismas para todos los humanos” (p.15) 
y el uso del lenguaje y su comprensión implicaría manejar las mismas 
leyes lógicas. Esta afirmación será defendible en función del nivel de 
pensamiento complejo del ser humano 18. Históricamente ocurrió que 
en el origen de la filosofía –con los presocráticos–, en Grecia, el paso 

16  “El hombre puede producir cultura por ser racional y, más concretamente 
por su capacidad de abstracción (…) es también la prueba de la autotrascendencia 
humana o facultad de trascender lo material que es y hay en el hombre”, Guerra. 
M., o.c., p. 73.

17  Esta referencia es muy imprecisa. Algunos psicólogos darwinistas consideran 
el lenguaje gestual como algo no aprendido ni mediado culturalmente, sino de carácter 
innato. Por los últimos descubrimientos en neonatología sabemos que los fetos huma-
nos expresan hasta seis tipos de gestos, lo que avalaría lo que acabamos de afirmar.

18  Aún hace pocas décadas se descubrían tribus indígenas que habían habitado 
completamente aisladas de la civilización hasta nuestros días. En su primitivismo y 
pensamiento no complejo cabe preguntarse si poseen las mismas reglas lógicas que el 
resto de Homo sapiens sapiens formados por culturas y formas de educación más com-
plejas. Desde luego carecen del negador lógico, lo que no quiere decir que no atisben 
el principio de identidad o el de no contradicción. Pero de lo que no cabe duda es que 
nos encontramos muy posiblemente ante habilidades lógicas menos desarrolladas y, 
por lo tanto, más pobres.



LA TEODICEA AXIOLÓGICA DE JOSÉ MARÍA MÉNDEZ: UNA... 75

del mito al logos monstró que el pensamiento lógico y racional no ha 
ocupado, ni mucho menos, todo el devenir de la Humanidad: “Parmé-
nides se encuentra con el descubrimiento (hecho por los pitagóricos y 
los geometras) de la razón, del pensamiento humano” 19.

Otro asunto diferente es que las leyes lógicas presúntamente co-
munes a todos se pudieran adquirir por aprendizaje pero, entonces, 
ya no serían innatas sino adquiridas –lo que rebatiría el que fueran 
leyes lógicas universales–. Esas hipotéticas leyes lógicas preexistentes 
en la mente humana se asemejan, en cierto sentido, a la “gramática 
generativa” de Chomsky que afirma que tenemos como especie las 
misma estructuras linguísticas que posteriormente se han desarrollado 
culturalmente en las diferentes lenguas. Desde niños, no aprendemos 
gramática pero la usamos: de ahí la rapidez del aprendizaje del len-
guaje. Para explicar fenómenos como éste, su teoría innatista defiende 
la existencia de estructuras generativas profundas e innatas comunes a 
todos los hombres, junto a otras más superficiales y adquiridas, varia-
bles según las lenguas. En su caso, se defienden, de alguna manera, las 
bases biológicas del conocimiento.

En la línea de Descartes y Kant, apuesta por la existencia de es-
tructuras innatas lingüísticas y cognitivas trasmitidas por herencia ge-
nética: que haya principios innatos a la mente que hacen posible el 
conocimiento, según la concepción kantiana, no debe sorprender –así 
lo afirman los biólogos– (lo mismo, cabe recordar, se ha llegado a afir-
mar como posibilidad respecto al lenguaje gestual). Por la tanto, la tesis 
de Méndez no deja de ser problemática en cuanto refiere el origen de 
las leyes lógicas a una instancia trascendente a la propia naturaleza al 
modo platónico.

¿Es cierto que pensamiento y lenguaje son lo mismo? Para el autor, 
matizando, no podemos pensar sin palabras y, sobre todo, sin palabras 
u operadores lógicos, de las que el negador lógico es la primera (p. 23) 
Ciertamente, sin el lenguaje el pensamiento no llega prácticamente a 
desarrollarse. Con la matización de no llegar al extremo de la afirmación 
wittgensteiniana de su absoluta equiparación (en el primer Wittgenstein), 
conocemos y pensamos mediante palabras. Sin embargo, nuestra po-

19  García Morente, M, y Zaragüeta, J, o.c., p. 139.



GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCÍA-CRESPO76

sibilidad de lenguaje hablado ¿se basa en la superior complejidad del 
cerebro humano o en leyes lógicas preexistentes? Junto a la experiencia, 
el lenguaje es no sólo una condición de posibilidad del conocimiento, 
también uno de sus límites. No obstante para los linguistas generativistas, 
conocemos y pensamos con el lenguaje, y como nos ha sido trasmitido 
socialmente, es evidente que pensamos con y gracias al pensamiento de 
la comunidad lingüística a la que pertenecemos. No por estructuras lógi-
cas universales preexistentes. He aquí una notable discrepancia.

A diferencia de este planteamiento citado, Méndez piensa que “to-
das las gramáticas de todas las lenguas del mundo no son sino instruccio-
nes útiles para evitar las contradicciones (…) pero con todo sigue siendo 
cierto que sin respetar la lógica sería imposible la comunicación huma-
na” (p. 26) La afirmación básica que sustentaría es que sin lógica no exis-
tirían ni gramáticas, ni el pensamiento ni el lenguaje. (cfr. p. 26) Como 
se indicó más arriba, otorga prioridad a lo formal frente a lo material. Lo 
que quedaría por ver, subrayo, es cuál es el origen de dichas estructuras 
o leyes, si innato (genético-cerebral) o participado (de una Verdad pri-
mera, en este último caso). He aquí la gran clave de la cuestión.

Es pertinente que nos detengamos en ello por las similitudes entre 
ambos planteamientos. Chomsky habla de una gramática generado-
ra como “un sistema de reglas que, en cierto modo explícito y bien 
definido, asigne descripciones estructurales a las frases”, no ya como 
un modelo presente en hablantes y oyentes de una lengua concreta 
sino “como la descripción estructural de las frases que se producen en 
aquella lengua” 20. Trataría de responder al problema de cuáles son las 
estructuras gramaticales que hacen posible efectuar previsiones válidas 
y verificables respecto a lenguas concretas. Para ello hay que buscar 
los modelos estructurales de cada lengua y luego establecer previsio-
nes verificables, concernientes a las estructuras comunes a todas las 
lenguas. Estas, es importante, serían fruto de estructuras cerebrales 
previas comunes al desarrollo antropológico, pero no se tratarían de 
leyes existentes en una realidad “en sí” previas como afirma Méndez 
respecto a las leyes de la lógica.

20  Aspects of the Theory Sintax, pp. 8 y ss. Cit. en Abbagnano, N., Historia del 
Pensamiento, Sarpe, Barcelona 1988, vol. 6, p. 370.



LA TEODICEA AXIOLÓGICA DE JOSÉ MARÍA MÉNDEZ: UNA... 77

De hecho, el método estructuralista de la lingüística presenta pare-
cidos con el método de la axiomatización empleado en las ciencias ma-
temático-naturales (por ello era interesante la comparación). Se trata, 
en este caso, de construir un modelo que, en lugar de objetos provistos 
de caracteres intuitivos, se valga de símbolos oportunos cuyas reglas de 
combinación sean enunciadas por los axiomas. Exactamente esto es lo 
que ocurre en la lógica formalizada. Se parte de axiomas, como el prin-
cipio de no contradicción o la ley transitiva y se idean los símbolos que 
representan a los operadores monádicos básicos, de los que parten los 
demás, y se establecen las reglas derivadas desde el punto de partida 
de los principios axiomáticos 21.

En este sentido, la lógica estudia las estructuras formales de la in-
ferencia: el razonamiento. Analiza la estructura del mismo y en qué 
condiciones se da su validez. Y a los esquemas que pueden dar lugar 
a razonamientos formalmente válidos, se les llama leyes de la lógica 
proposicional (existen infinitas: en los libros, únicamente aparecen las 
más frecuentes) Para Boole, el gran pionero, la lógica aparece como un 
cálculo algebraico: con simbolización, enunciados lógicos como ecua-
ciones, y formulación de leyes lógicas. El álgebra se convierte así en 
modelo de la lógica. Y para Peano, la lógica supone un instrumento de 
sistematización de las matemáticas.

En otro orden, el hecho de que los llamados “niños salvajes” –ha-
biendo rebasado un determinado umbral– no sean capaces de apren-
der bien el lenguaje hablado, la lengua que fuere, nos habla de que 
pensamiento y lenguaje pueden estar casi ausentes en el ser humano 
por falta de un desarrollo social, en una comunidad humana, y, pos-
teriormente, dificultarse así su adquisición: ¿cabría entonces hablar de 
una preexistencia de estas estructuras de manera universal y recupera-
bles de la memoria preexistente –proceso educativo platónico–? Este 
tipo de casos hablarían más a favor de la tesis de la “gramática genera-
tiva” chomskyana. Mutatis mutandis, ¿cabe hablar de unas estructuras 
o leyes lógicas inscritas previamente en el intelecto humano? Si fuera 
así, se podrían recuperar mediante la ananmesis socrático-platónica y se 

21  Cfr. Ibíd.



GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCÍA-CRESPO78

podrían desarrollar a partir de una solamente aparente ausencia. Y no 
parece que sea así.

Continuando con el examen de los planteamientos mendezia-
nos 22, afirma que nos percibimos como espíritus diferentes de nuestras 
sensaciones externas y movimientos internos, separándolas de lo que 
convenimos en llamar el “yo” (self, en terminología actual). Tener con-
ciencia de mi “yo”, de ser un sujeto pensante, es inseparable del pen-
samiento. Los animales no la tienen porque carecen de él y no poseen 
el negador lógico (exige dicho tipo de pensamiento). La inteligencia, 
capacidad de resolver problemas, también la poseen, no así la capaci-
dad de abstraer. El ser humano es el que posee pensamiento abstracto 
(categorizaciones, procedimientos inductivos y deductivos). En defini-
tiva, la autoconciencia es un acto exclusivo del espíritu. Para D. J. M. 
Méndez “el espíritu es la substancia autoconsciente, que se denota a 
sí misma con la palabra material ‘yo’” (p. 40). La palabra “espíritu” le 
parece la menos equívoca porque incluso los materialistas la aceptan, 
aunque sea para rechazar su existencia; sería la más conveniente para 
designar la substancia pensante y volente que somos por el hecho de 
poseer el negador lógico. Le parece incluso más adecuada que el con-
cepto de “persona”, que es más polisémico (cfr. pp 41-12).

Hoy en día, en todo caso, a diferencia de su postura, en filosofía 
se utiliza habitualmente del término “mente”: el concepto “espíritu” 
posee unas connotaciones teológico-metafísicas que hacen que haya 
sido descartado en el ámbito de las ciencias humanas, para bien o para 
mal, esa no es la cuestión: y se convierte en inteligible. Se hace re-
ferencia sobre todo al problema cerebro-mente, ya que hoy son los 
psicólogos y neurofisiólogos, más que los filósofos, los que se ocupan 
mayoritariamente de ello (desde las neurociencias). Otro asunto es que 
no reduzcamos la mente humana a la evolución compleja de la mate-
ria o que no la confundamos con ella, en un reduccionismo monista, e 
incluso que afirmemos claramente que la trasciende pero para enten-
dernos hoy, incluso los que defienden esta postura, hablan mejor de la 
mente, y en ella, de una dimensión o nivel superior a la pura materia 
–pues, aún admitiéndola, no todos los fenomenos mentales son nece-

22  Cfr. para lo que sigue: Inicio del Filosofar, p. 39.



LA TEODICEA AXIOLÓGICA DE JOSÉ MARÍA MÉNDEZ: UNA... 79

sariamente espirituales–. El concepto “espíritu” ha quedado relegado, 
en tiempos de postmodernidad, al discurso metafísico-teológico y por 
ello es difícil de hacerse comprender en otro registro que no sea ese 
nivel de reflexión.

A la cuestión de: ¿cómo surge el espíritu? (véase p. 19), afirma 
nuestro autor que si bien se podría conceder, aunque no esté probado, 
que la materia inerte pueda dar lugar a la vida –en cualquier caso– la 
aparición del lenguaje (y antes, del pensamiento) implica capacidad de 
autonomía frente a lo material. El lenguaje aparecería con el operador 
monádico del negador lógico y ello conlleva, como queda dicho, liber-
tad frente al determinismo causal 23.

Para nuestro pensador, la tesis central consistiría en que por el 
mero hecho de hablar y ser entendido no se puede sostener que el 
espíritu proceda de la materia a no ser que nuestro lenguaje fuera au-
tomático, a impulsos instintivos, no modulado mentalmente y sujeto a 
las causas orgánico-biológicas –como ocurre en los animales– lo cual 
no parece ser el caso (pp. 19 y 20). Para José María Méndez, lenguaje 
y pensamiento implican la no determinación de la materia. De modo 
que tampoco el llamado emergentismo 24 sería plausible pues el ne-
gador lógico implica que la razón, el pensamiento, hizo aparición sin 
solución de continuidad con la materia: esto es, fue un obsequio que la 
materia no pudo ofrecer.

La lógica de este argumento consistiría en que en el lenguaje ma-
terial comprendido subyacen unas reglas lógicas, que no son materia-
les sino mentales (y no en el sentido biológico o psíquico), sino espiri-

23  Es problemática esta afirmación –a mi entender–. Ya queda expresado que 
puede existir un lenguaje animal y un lenguaje humano primitivo no desarrollado, 
además de que su aparición lo que denota es la irrupción de la capacidad de abstrac-
ción, metafísica, que se puede expresar en el simbolismo lógico u otros lenguajes. 
Cabría decir mejor que el lenguaje aparece, es cierto, no con los órganos fonadores o 
desarrollo de zonas cerebrales, pero sí con la mente humana en su nivel superior: la 
conciencia racional. La capacidad de razonar y comprender conceptos abstractos hace 
que podamos desarrollar formalizaciones como las lógico-simbólicas y aún antes los 
signos, símbolos y los principios básicos de la físico-matemática.

24  Hipótesis según la cual la mente humana surge, de un modo aún no explica-
do, de la evolución compleja de la materia suponiendo un salto cualitativo y diferen-
cial en la naturaleza.



GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCÍA-CRESPO80

tual-racionales y dominadas por nuestro yo consciente (que denomina, 
recordemos, espíritu). Regresamos de este modo, circularmente, a nues-
tras observaciones de partida: más que reglas lógicas, se trataría en mi 
opinión de la capacidad metafísica, es decir, de la capacidad de abstrac-
ción que la inteligencia humana expresa moduladamente en el lengua-
je verbal como vehículo de comunicación pero que, con anterioridad, 
como afirmaban los medievales, se gesta en la percepción sensible, la 
elaboración mental del concepto (abstracción del universal/singular) y 
formulación del juicio (que afirmamos o negamos, según el principio 
de no contradicción: y que es formalizado simbolico-matemáticamente 
mucho después, en el s. XIX) 25 De hecho, si el negador lógico (como 
operador monádico) fuese el que indica la aparición de la inteligencia 
humana, ésta pareciera que no hubiese existido hasta Boole, Frege y 
Peano, o hasta Whitehead y B. Russel (y sus Principia Mathematica).

El espíritu humano es independiente de la naturaleza pero, ade-
más se añade, continua nuestro axiólogo, el hecho de que el orden del 
Cosmos reclama un Logos pues la naturaleza –de suyo– no puede ser 
reguladora de sí misma pues tiende a la entropía creciente (p. 21). El 
orden reclama una inteligencia ordenadora anterior al propio orden: 
no se puede convertir el efecto o fin teleológico en la condición de ne-
cesidad de la determinación del fin y la cadena de medios conducentes 
a él. En este asunto habría que rebatir por qué no es válido defender 
una teleonomía (al estilo de J. Monod y su Azar y necesidad 26) para que 
el argumento fuese completo. No obstante, Méndez recoge así la im-
periosa necesidad de una Inteligencia que haya originado el “cosmos” 
(orden) en vez del “caos” (desorden) o la entropía a la que tiende la 
propia naturaleza. Es, expresada de otro modo, la clásica quinta vía de 
Sto. Tomás.

25  “Al espíritu humano se llega por la razón (…) es capaz de abstraer lo mate-
rial convirtiéndolo en idea, en algo ‘espiritualizado’.” Véase también: “Gracias a estos 
signos, fruto de la abstracción, podemos afirmar la racionalidad del hombre”, Guerra, 
M., o.c., pp. 77 y 80.

26  También sería necesario entrar en discusión sobre si el azar es “ciego” u obe-
dece a leyes (paradójicamente) desconocidas. Ciertos autores sostienen que la materia 
posee unas leyes inscritas por Dios (p. ej. G. Salet o el “materismo” de P. Laín Entralgo) 
y otros que el azar obedece a alguna ley: por ejemplo, E. Borel y hasta el mismo Mo-
nod. Cfr. Guerra, M., o.c, pp. 190-192.



LA TEODICEA AXIOLÓGICA DE JOSÉ MARÍA MÉNDEZ: UNA... 81

Si la mente no emerge de la materia (metafísicamente imposible) 
su origen es entonces dado –por el principio de razón suficiente– por 
otra instancia y habría que buscarlo fuera del universo material: sería 
esa Inteligencia ordenadora que no se confunde, a su vez, con el mun-
do que ordena, es decir, lo trasciende. Este acto creador, sigue expo-
niendo, se ha de multiplicar necesariamente por cada ser humano vivo 
que haya, que comprende y razona (y por todo ello, que es irreductible 
a lo material). La racionalidad es un don que nos es regalado y que no 
proviene de lo inmanente. La razón última sería la semilla divina del 
logos: la capacidad de manejar las palabras con los operadores lógicos 
(p. 22), así lo expresa Méndez, pero –a mi modo de ver– el lenguaje 
material que representa conceptos o juicios verbalizados es, de suyo, 
aprendido de manera natural y espontánea –por simbiosis social– con-
jugado con lo que denominaría, con otros autores (así, por ejemplo, J. 
H. Newman), una “lógica natural”–categoría que Méndez no mane-
ja–. Sólo entonces, es susceptible de ser formalizado y puesto en juego 
con los operadores lógicos (lógica formal-simbólica). No utilizamos las 
palabras gracias a los operadores lógicos, sino que el desarrollo inte-
lectual de la mente humana conduce a un pensamiento complejo que 
dota de rigor y sistematicidad al lenguaje, que una vez expresado, pue-
de ser simbolizado lógicamente. Digamos que los operadores lógicos 
son expresión de la sofisticación de la mente humana y sistematización 
de su modo de proceder. Por lo tanto a posteriori, no una especie de 
categorías trascendentales al modo idealista kantiano 27.

Prosigue el autor afirmando que, en el mundo que vemos, si no 
hay materia no hay “espíritu”: sin cerebro no pensamos. Pero lo di-
cho, para nuestro axiólogo, no es extrapolable a toda posible realidad 
supramaterial: es decir, que potencialmente pudiera existir espíritu sin 
materia: el propio Kant habla en su “Ética” de entes racionales (p. 
42); podría haberlos en otro orden de realidad distinta a la nuestra: 
una “suprarrealidad”. Lo que únicamente sabemos con la razón es que 
afirmar que sin materia no habría espíritu en todo mundo posible es 

27  En sí mismas las operaciones intelectuales del alma no están sometidas ni al 
espacio ni al tiempo (categorías apriori kantianas del conocer). Por lo tanto son espiri-
tuales, lo mismo que su principio, el espíritu humano, ya que el obrar sigue al ser. Por 
este motivo, los operadores lógicos, que facilitan los cálculos lógicos, no tienen una 
existencia “en sí”, ni son preexistentes, sino operaciones del alma racional.



GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCÍA-CRESPO82

falso (sólo se puede aseverar absolutizando nuestro mundo y nuestro 
modo de conocer) y ello explicaría que el “espíritu” sea algo novedoso 
–respecto a lo material y no condicionado por el cuerpo– de manera 
suficiente y necesaria (p. 41). En este punto, creo que se haría precisa 
una explicación de esta composición alma-cuerpo (en términos clási-
cos) que no cayera en “el error de Descartes” (título del célebre libro 
de Damasio -1994-), esto es, un dualismo de substancias que no explica 
debidamente su interrelación y parecieran dos entes separados que se 
unen inexplicablemente en algún lugar (en la “glándula plineal”, afir-
maba él), al tener que apelar a alguna hipótesis explicativa.

Es el problema que intentaron resolver, ya en el siglo XX, Popper 
y Eccles en su así denominado dualismo interaccionista 28. Sin caer en 
el monismo, y sin negar la distinción entre materia/cerebro y mente/
espíritu, habría que intentar explicar cómo, aparte de afirmar ambas 
entidades, se interrelacionan mutuamente y, como se dice, de qué ma-
nera se produce la dependencia del nivel superior (la conciencia) del 
inferior (el cerebro), sin confundirse ni igualarse. De lo contrario, la 
mera afirmación de los dos niveles quedaría incompleta.

III.	L a propuesta ontológica en clave axiológica 29

“Las leyes de la Lógica, inmutables, eternas, que dominan nuestro 
pensar de modo necesario, que no podemos cambiar sino sólo some-
ternos a ellas” (p. 3). La raigambre del pensamiento de Méndez es cla-
ramente platónica, como queda en evidencia: las leyes del pensar son 
previas al sujeto pensante. Se da por hecho que existen –que son ante-
riores a nuestro intelecto– pero no se aclara bien qué tipo de existencia 
poseen estas leyes: pareciera como si –en el caso de los filósofos pita-
góricos– el Universo fuera compuesto, en su estructura íntima, por la 
matemática y los números (a lo que se añadiría la lógica y sus leyes) 30.

28  Popper, C.,  y Eccles, J.,  El yo y su cerebro, Labor, Madrid 1981.
29  Cfr. para este apartado la obrita: Introducción a la ontología, Estudios de Axio-

logía, Madrid 1996, 67 pp. Desarrollado más ampliamente en Cuestiones ontológicas, 
Estudios de Axiología, Madrid 2008.

30  Por otro lado, los planteamientos mendezianos tienen por momentos deste-
llos tomistas. Afirma el Aquinate: “nada es cognoscible si no es por la semejanza de la 



LA TEODICEA AXIOLÓGICA DE JOSÉ MARÍA MÉNDEZ: UNA... 83

En este contexto se situaría el Valor de la Verdad, la verdad lógica 
preexistente, la verdad independiente incluso de que existamos o no y 
que hace posible el pensamiento y el lenguaje. Estaría aquí el primero 
de los valores, el nuevo cogito, ergo sum: pienso, luego existe el negador 
lógico (cfr. ibíd).

Estas afirmaciones son enormemente problemáticas, bajo mi punto 
de vista. Pareciera como si el pensamiento se rigiera por una verdad an-
terior que existe antes del propio pensar y no fuera –precisamente– una 
cualidad del propio pensamiento en relación con lo existente (adaequatio 
rei et intellectus). Si, como queda dicho anteriormente, nos remitiéramos 
al principio de contradicción se afirmaría –en esta línea argumentativa– 
que éste posee existencia propia previa y que no se trata de un producto 
lógico –posterior– que surge de la reflexión racional y de la observación 
de lo que las cosan son. El afirmador-negador lógico, así como el prin-
cipio de no contradicción, son –en mi opinión– constructos derivados 
del análisis de la realidad: instrumentos creados mentalmente para la 
organización sistemática de nuestro propio pensar 31.

Solo conseguimos certezas o verdades absolutas, continúa Mén-
dez, si hay corrección formal estricta y “satisfacción” material (p. 6) (uso 
la terminología del propio autor, esto es: adecuación mente-realidad). 
Resulta llamativo que describa la “verdad absoluta” 32 conjugando co-
rrección formal y “coherencia” material y que se hable de la verdad 
lógica prescindiendo de estas coordenas –como indicaba más arriba–. 
Si no existe “verdad absoluta” nos restan creencias probables, hipótesis 

primera verdad” (Vert. 22.2.1) o “el conocimiento natural es una semejanza de la ver-
dad divina impresa en nuestra mente” (Quodlibetum VIII. 2.4). En la ST 1.2.1.1: “Esta 
huella o impresión natural (conocer que Dios existe) ha sido inserto naturalmente en 
nosotros”. Esto ha conducido a algunos autores a afirmar: “la idea de Dios no sólo es 
captable en nuestros conceptos y justificable en nuetros razonamientos, sino que se 
encuentra misteriosamente en nosotros desde el principio como la huella impresa en el 
entendimiento por el Creador mismo”, J. de Sahagún, Dios, horizonte del hombre, BAC, 
Madrid 1994, p. 120.

31  Cfr. nota 6, son juicios naturalmente primeros que denominamos principios 
(identidad, no contradicción, etc.).

32  ¿A qué se refiere con ello…? Las verdades absolutas, serían, siguiendo sus 
planteamientos, la Verdad lógica preexistente; no aquellas de las que tenemos absoluta 
certeza como parece indicar: habría que observar, además, de qué tipo de certeza se 
habla.



GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCÍA-CRESPO84

o verdades prácticas –continua afirmando–. Esta aseveración es reduc-
cionista, fruto de un marcado intelectualismo. Antropológicamente, 
podemos y, de hecho, poseemos certezas que no provienen de esta 
ecuación. Que el sol saldrá mañana o que yo me moriré pueden ser 
deducciones lógicas y objetivas pero ¿son verdades absolutas?, ¿tene-
mos certeza de ello?, ¿pudiera ocurrir lo contrario? Parece lógico pen-
sarlo… pero, ¿poseo certeza absoluta? La negación de la causalidad de 
Hume lo rechazaría, y habría que discutir esta postura: pues –según 
el pensador escocés– lo más que podemos llegar a afirmar, según el 
empirismo humeano, es que la experiencia dicta que probablemente 
ocurrirá así; no mucho más (recordemos que Méndez se suma a su crí-
tica de la falacia naturalista: extraer del ser el deber ser). Y viceversa. 
Vivimos instalados en certezas mucho más absolutas que el sol es una 
estrella o que la Tierra gira entorno a él y no poseen “corrección” ló-
gico-formal sino por una epistemología más amplia: así, el amor de los 
seres queridos, la esperanza o la confianza personal en el alguien, etc.

Ante las preguntas últimas, quiénes somos y cuál es nuestra fe-
licidad, la ciencia no puede responder: precisamente aquellas en las 
que nos son más necesarias las posibles respuestas y que resultan más 
universales al afectar a todos. Precisamente las certezas últimas, en mu-
chas ocasiones, corresponden al apartado de las certezas últimamente 
citadas y que, algunos científicos, rechazan por no asimilarse a las ex-
traídas del método científico; es decir, por no ser tan “absolutas” como 
las que ofrece la ciencia. Por eso el planteamiento del autor me resul-
ta problemático de cara a la legítima salida que plantea: la respuesta, 
afirma Méndez, hay que buscarla fuera de la ciencia y mejor que en la 
Metafísica (que puede ofrecer algunas certezas) o la Ética, en la Axio-
logía (cfr. p. 10) –que se fundamenta en la intuición–.

Este planteamiento indudablemente, ofrece su novedad. Tiene 
innegables aires kantianos. Examinémoslo. Para la Axiología, de la 
mano de Kant y Scheler, afirma nuestro pensador, lo real, lo existente, 
lo que necesariamente “es” en el plano de los valores es su deber-ser 
consecuencia de suyo de que los valores son las perfecciones mismas 
del Ser necesario o divino (p. 15). Este deber-ser es independiente de la 
condición contingente actual en la que nos encontramos.



LA TEODICEA AXIOLÓGICA DE JOSÉ MARÍA MÉNDEZ: UNA... 85

En este sentido, hay disparidad de enfoques sobre los valores. Para 
unos los valores son ideales (utopías) que conllevan una exigencia de 
realización, representan el deber ser; no el ser o la realidad: por eso 
los valores fundan y legitiman las normas que reflejan parcialmente 
la exigencia del valor. Al ser exigencias son llamadas al más y mejor. 
También son una crítica de la realidad: el deber ser pone de manifies-
to las insuficiencias. Una invocación a los mismos puede transformar 
las normas. Dentro de las filosofías del valor las objetivistas defienden 
que los valores son independientes del ser humano, que no los crea, 
sólo los descubre. Son independientes respecto a las cosas mismas, se 
afirma entonces la existencia de un ámbito de realidad distinto de la 
naturaleza (neokantianos de Baden) y fenomenólogos (como Scheler, 
Hartman o Reiner) 33. Scheler –habría que aclarar– propone la ética 
material de los valores frente a la ética formal de Kant, universalista o 
de imperativos.

Se trata en cualquier caso de una ética “material” 34 o de contenidos 
(que son los valores, que son cualidades sui generis sólo captables por un 
tipo especial de intuición). Para Scheler, los valores son esencias-cua-
lidades-propiedades; están en las cosas, pero son independientes de 
ellas. Se descubren por intuición sentimental (el sentimiento también 
puede descubrir realidades subjetivas y superarse así la ética fría y del 
deber de Kant, recuperando un mundo cálido inaccesible a la ciencia, 
y aún a la razón, pero pleno de sentido y valor).

A diferencia del ilustrado alemán, propone una ética a priori y 
universal pero de contenidos, “material”: los valores (que atraen al 
sentimiento y fascinan). Pero curiosamente en la tabla de valores que 
propone M. Scheler no aparecen los valores morales. El motivo es que 

33  Un certero resumen de qué son: “Los valores son objetivos, ya que su causa 
no es el agrado que nos causan, ni el deseo que nos suscitan. Valorar es no es conferiri 
valor, sino reconocer el que las cosas tienen. Poseen cualidades (valores éticos, estéti-
cos, vitales, útiles…). Los valores son cualidades irreales, es decir, no son cosas, eso no 
quiere decir que carezcan de existencia: cabría, por ello, decir mejor que su carácter 
irreal ha de entenderse con el significado de inmaterial o ideal.” Leopoldo Gonzalo y 
Gonzalez. “El valor de la unidad”, ABC, Tercera de ABC (22-1-2018). 

34  Para una interesante crítica de la ética de los valores de Scheler, desde el 
punto de vista realista, véase la recogida de manera sintética en: Quintana Cabanas, 
J. M., o.c., p. 89.



GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCÍA-CRESPO86

constituyen la realización de todos los demás valores. Por el contra-
rio, la ética formal de Kant se caracteriza por las normas morales, su 
validez universal y el rechazo de las éticas del bien (eudemonistas), y 
de carácter deontológico (máxima expresión de ello: el “imperativo 
categórico”).

Sin embargo, en el planteamiento mendeziano creo que hay una 
confusión en el plano ético formal: lo que debe hacerse o llevarse a 
cabo, en términos del imperativo categórico, debe-ser, puede ser uni-
versalizable para toda acción humana (siguiendo a Kant) pero eso no 
significa que tenga existencia previa y ajena a la propia realización éti-
ca en la acción de los sujetos. Es decir, los valores, de nuevo y en otro 
sentido, ¿son formas de apreciar las conductas desde la categorización 
ético-intelectual de nuestro pensamiento, que carecen de una existen-
cia fuera de nuestra capacidad de realizarlos, de darles vida? O, por el 
contrario, ¿se podría hablar de una “ontología de los valores” (cfr. p. ej. 
García Morente en nota 46, p. 94)? De nuevo se plantea una diyuntiva 
idealista (platónica) o realista (con fundamento in re, en la realidad de 
las cosas). Digamos que esta es la piedra de choque argumentativa, 
generalizable, de cara a la filosofía axiológica de D. J. M. Méndez. No 
cabe duda de que “partiendo de la concepción axiológica de Scheler y 
Hartamnn llega a la suya propia, tan interesante como original” 35 pero 
también de que, así como para el último la fuente de todo valor está 
en el hombre, y para el primero se hallan en la conciencia del sujeto 
(con Kant) quedando sin base la objetividad de los valores y de la ética, 
la solución que ofrece me parece fallida ya que: “el valor, en cuanto 
esencia, no posee existencia real, sino que vive tan sólo en el concepto 
de la mente. El valor es el bien concebido abstractamente” 36.

Sobre la gran cuestión de la existencia de Dios: ¿cuál es la noción 
que podemos tener, a qué podemos llamar Dios en primer lugar? Para 
el autor: “Esta es la primera noción que todos, seamos o no conscien-
tes de ello, tenemos de Dios: el valor de la verdad formal de todas las 
leyes de la lógica, y más concretamente la verdad indestructible de la 
primera de ellas, el uso de los cuatro operadores formales” (p. 25). Si 

35  Quintana Cabanas, o.c., p. 95.
36  Ibíd., p. 89, recogida como una de las críticas de O. Derisi a M. Scheler.



LA TEODICEA AXIOLÓGICA DE JOSÉ MARÍA MÉNDEZ: UNA... 87

aceptamos la definición clásica de verdad como adaequatio rei et intellec-
tus la verdad sería fruto de una coherencia entre nuestro pensamiento 
y la objetividad, como hemos reiterado; por lo tanto, es originada en la 
confrontación de dos polos: la realidad y nuestro pensar. De ahí surge 
la verdad (lógica). Por lo tanto, no sería algo anterior o previo 37 sino, 
de nuevo, un valor percibido por la mente humana que se categotiza 
como “satisfacción”, en términos de Méndez, pero que no existe como 
coherencia lógica previa en el topos uranos platónico. Tampoco existen 
previamente, claro está, en consecuencia, los operadores lógicos –que 
son meros constructos humanos, como queda dicho– que hemos ela-
borado para entender cómo podemos construir un pensamiento con-
sistente. Y por lo tanto, podríamos aludir a la realidad o al pensamien-
to como la primera constatación de lo divino –pero no al fruto de su 
adecuada correlación: la verdad–. La clave obviamente reside en qué 
entendemos por “verdad”: asunto que la Filosofía ha estudiado prolija-
mente, especialmente la contemporánea, y sobre el que gira el núcleo 
de toda la reflexión de la teodicea axiológica que nos ocupa. Además 
otra clave decisiva se situaría en el modo de comprender correctamen-
te su relación con el ser, si es que éste es considerado realmente como 
la perfección primera, al modo aristotélico.

Por el contrario, la visión mendeziana es neoplatónica: “Toda per-
sona que habla cree en Dios, por usar esta frase...el uso del lenguaje im-
plica admitir una Verdad eterna, necesaria, infinita, divina” (cfr. ibíd) 38. 
El hecho del lenguaje y su sustento, el pensamiento abstracto y la razón 
que se expresa en categorías lingüísticas reclaman, para D. José María, 
una objetividad y una lógica previas –existentes antes de la aparición 
de la conciencia humana– 39. De modo que afirmar la existencia de 

37  Al menos la verdad lógica, a la que alude siempre Méndez –otro asunto más 
complejo sería referirnos a la verdad ontológica como trascendental del ser, cuestión 
que aquí no podemos ahora abordar ni discutir por llevarnos demasiado lejos del tema 
que nos ocupa–.

38  Afirmaciones de este tipo encierran un cierto sabor a ontologismo, postura 
filosófica que afirma que podemos tener un conocimiento directo, cuasi evidente, de 
la existencia de Dios.

39  Creo –insisto– que es más bien a posteriori, que el hecho lingüístico y el 
pensamiento son fruto de unas capacidades desarrolladas por la mente humana –en 
todo caso– gracias a un Ser Superior que ha facilitado la complejidad requerida para su 
aparición, pero, digámoslo así, son el fruto granado de la perfección del sujeto humano 



GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCÍA-CRESPO88

una verdad formal de la lógica, verdad que jamás será destruida con 
existencia ontológica –sin el sujeto pensante– parece una suerte de on-
tologización del pensamiento. Más bien se trataría, a mi modo de ver, 
de que el pensamiento se sustenta y se hace real en una res cogitans, en 
términos cartesianos. En relación a ello, utiliza el autor la denomina-
ción Ipsum esse referida a Dios porque, en su opinión, hace relación a la 
unión íntíma entre el Ser y el Pensar (planteamiento también muy me-
tafísico e idealista en la línea de Parménides y Descartes). La expresión 
bíblica “en el principio era el Logos” nos habla de un Logos que lleva 
inserto en sí la noción de Ipsum Esse según Méndez. Definitivamente, 
estamos ante un planteamiento en cierto modo idealista, gnoseológi-
camente hablando, aunque en sentido contrario al de la epistemología 
moderna que debuta con Descartes. Aquí no se trataría de que lo único 
de lo que estamos seguros es de nuestra res cogitans, y por deducción de 
la res extensa –fenoménicamente y no nouménicamente– (en términos 
platónicos, la doxa –orden del conocer en lo contingente–), si no al con-
trario: lo cierto es la episteme platónica –orden del conocer la verdadera 
realidad: que existe en sí y por sí y se manifiesta en la mente humana 
de modo semejante que al alma que está aprisionada en el cuerpo pero 
pertenece al mundo de las Ideas y a él regresará –al modo platónico–. 
De manera que más que fusionar ontología y axiología, lo que se hace 
es convertir la metafísica en metalógica.

Se añade a todo ello que el Ser Subsistente –por sí mismo y no por 
otro–, la res infinita, en términos cartesianos, sería para Méndez prime-
ro Logos y en razón de ello Ipsum Esse. Lo que nos conduce de nuevo a 
una derivación del ontos, del ser, del ente lógico en una transmutación 
de la metafísica del ser o de la realidad en una onto-lógica o metalógica 
existente en sí de modo independiente a la mente humana y cobrando 
entidad propia –a la postre, confundiéndose con el ser de Dios–. Ob-
viamente, desde una perspectiva que no sea pitagórico-platónica este 
planteamiento resulta sumamente problemático.

En otro orden de cosas, diferente al ser-existir y la esencia divinas, 
respecto a la acción de Dios en el mundo, D. J. M. Méndez asevera: “si 

–y no existencias independientes previas que “descenderían” desde el mundo de las 
Ideas platónicas al mundo contingente y aparente de nuestro universo–.



LA TEODICEA AXIOLÓGICA DE JOSÉ MARÍA MÉNDEZ: UNA... 89

cabe admitir que quizá –nadie lo sabe con certeza– la vida pudo apare-
cer a partir de la materia inerte…” (p. 37), la cuestión a renglón seguido 
sería cómo pudo ésta aparecer. Para él, se ha supuesto un segundo acto 
creador; el orden nos hablaría de una Inteligencia superior (cfr. pp 44-
45). El pensador recoge aquí la clásica quinta vía tomista (o el orden, 
finalidad-teleología, como guía para mostrar la existencia divina). La 
pregunta obvia que se suscita entonces es si la finalidad también es una 
“Idea” (platónica) de la que es un pálido reflejo el orden de lo real: no 
es un planteamiento artificial, sería llevar a sus últimas consecuencias 
el penseamiento de nuestro autor. Más bien pienso –a diferencia de 
Méndez– que es una armonía u ordenación que percibimos por causa 
de la acción inteligente de un Ser Superior que lo dispone premedita-
damente (valga el enunciado “diseño inteligente”, sin entrar en sus po-
sibles contenidos). Los cosmólogos hablan del así llamado “Principio 
Antrópico” (p. 47), que a diferencia de nuestro axiólogo sí considero 
–nítidamente– ser una formulación científica. El llamado Principio An-
trópico (Dicke, 1961) claro que es un concepto científico, no se puede 
negar. En realidad, dicho principio es formulado por científicos: lo que 
ocurre es que, hay que aclarar, existe la llamada formulación débil y la 
fuerte. La última se abriría a dar el paso metafísico de afirmar un Pro-
motor del orden (una Inteligencia trascendente o el propio Universo 
de manera inmanente), la primera se limita a constatar hechos y corre-
lacciones. En términos de la filosofía actual la finalidad, el orden y la 
tendencia de la naturaleza a la entropía invitarían a postular una Inteli-
gencia Divina… piensa el autor. Sería razonable plantearlo así, aunque 
hoy se prefiera hablar de azar (ciertamente, un flatus vocis: designa lo 
que desconocemos) o el absurdo: en realidad, a su modo de ver, es una 
manera de aludir a nuestra propia ignorancia 40.

Distingue Méndez la “psique” del “espíritu” (p. 49). ¿Aparecería el 
último por azar ciego? Es una salida hipotética pero probabilísticamen-
te injustificable. Los neurocientíficos (p. ej. Eccles y Popper) refuerzan 
el principio antrópico, al parecer de Méndez (cfr. ibíd); aunque a de-
cir verdad, hoy en día sea una cuestión muy debatida incluso entre 
científicos creyentes: Zubiri, L. Entralgo, Ayala, Monserrat, etc. A los 
saltos de la materia inerte a la vida, y de la vida a la psique, la ciencia 

40  Para las posibles discrepancias, cfr. nota 17. Véase, Guerra, M., o.c., pp. 190-192.



GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCÍA-CRESPO90

no puede dar respuesta (p. 50), afirma el autor, pero quizá el proble-
ma verdaderamente es que muchos de ellos piensan –con argumentos 
cientificistas a lo peor– que sólo es cuestión de tiempo, y no consistiría 
tanto en ser un asunto a decidir “por el sentido común” (p. 50) (es sim-
plificar demasiado por su parte).

El tercer salto (1.- la creación, 2.- el origen de la vida y 3.- el origen 
de la mente humana) para D. José María lo dirime la Lógica de forma 
definitiva. En el logicismo neopitagórico, neoestoico y neoplatónico 
de Méndez la cuestión de los saltos cualitativos en la evolución se de-
berían a ese Ser que es el Logos y que ha diseñado y dirige hacia su 
propia perfección el cosmos/orden, lejos de la entropía de la natura-
leza. La opinión de un materialista, a su modo de ver, si es fruto de la 
mera evolución: ¿por qué sería diferente de su contraria o de la segre-
gación de jugos gástricos? Es decir, si no hubiera una verdad previa 
porqué habría de tener razón esa postura y no su contraria (cfr.ibíd). 
Pero la cuestión no es que exista una verdad previa, creo, sino qué 
postura intelectual se acerca más a la realidad de las cosas. De hecho, 
sería cierto para los monistas fisicalistas (somos sólo un cerebro con un 
funcionamiento físico) que un pensamiento es como un jugo gástrico 
del cerebro: lo defienden sin ambages; luego que cada cual le otorgue 
el valor al pensamiento que estime oportuno. Es que, de hecho, esta 
postura se ha sostenido y se sostiene por algunos, por discutible que 
nos parezca. Y dedúzcase en buena lógica cuál pueda ser el criterio de 
verdad de un materialista.

La solución que ofrece la Axiología de Méndez pasa por el mundo 
de los valores, de los cuales el primero es la Verdad (ibíd). De manera 
que, en vez de ser la Veritas, un trascendental del Ser, sería el Ser un 
trascendental del Logos y previo al Bien, la Belleza o la Unidad: pues 
para nuestro pensador es el que primero se nos impone a la mente, 
antes incluso que la perfección del hecho de existir. Por otro lado, afir-
ma, el materialista piensa, habla, usa el negador lógico: luego se equi-
voca al negar la existencia de Dios o declararse agnóstico. La propia 
presencia de la Verdad –como coherencia lógica en el pensar y en el 
hablar– es previa, según Méndez, y es la Fuente primigenia anterior a 
nuestro ejercicio reflexivo constituyendo una suerte de Idea de Ideas, 
en términos platónicos, sólo que sustituyendo a la Idea del Bien.



LA TEODICEA AXIOLÓGICA DE JOSÉ MARÍA MÉNDEZ: UNA... 91

En la información contenida en el Big Bang –según sus plantea-
mientos– no estaba incluida la aparición del Homo Sapiens Sapiens (para 
los defensores del Principio Antrópico de alguna manera sí lo está: hay 
una correlación entre el Big Bang, el desarrollo posterior del Universo 
y la aparición de la vida y la conciencia humana). Postula por ello el 
autor un nuevo acto creador, extraño a la explosión primigenia, nada 
menos que el salto metafísico de la materia al ser racional: el “espíri-
tu” humano –y no en general–, sino en cada uno de los individuos de 
nuestra especie (p. 51). Como tampoco en el cigoto está esa informa-
ción, ese acto creador se multiplica –deduce– por tantos seres libres y 
volentes como han existido y existen. El espíritu libre y con un mundo 
de valores es creado directamente por intervención divina y de modo 
particular en cada uno de nosotros. Dios crea ex nihilo el espíritu o 
capacidad de pensar de cada uno (p. 51). Esta es la postura clásica 
mantenida por la doctrina judeo-cristiana, solo que argumentada desde 
otra perspectiva: la ontologización de la Verdad lógica, reformulando 
el sentido del Logos bíblico-joánico en Logos lógico-formal.

Continúa así la argumentación de Méndez: Las ideas (en su línea 
platónica) tienen existencia pero no esse, pues son inseparables de la 
mente que las piensa (trasunto agustiniano); sólo ésta tiene esse (p. 52). 
Aquí cabría matizar por qué es así en nuestras mentes pero no en la di-
vina, donde las Ideas tendrían esse pues se confunden con el Esse Ipsum 
subsistens. Quizá habría que decir mejor que las ideas en nuestra mente 
tienen un esse participado o analogado. Asimismo, habría que pregun-
tarse si la Verdad lógica, en consecuencia, tiene algún tipo de existencia 
o, simplemente, es Dios mismo. Si es así, que se confunden, en el fondo 
Méndez tiene una concepción de lo divino muy alejada de lo que la 
propia tradición mística, indiferentemente de qué religión hablemos, 
entiende por Dios: Deus absconditus del cual desconocemos más de lo 
que conocemos (y para nosotros incomprensible: “si lo comprendes, 
no es Dios” afirmaba un adagio medieval) y se aproximaría, en su caso, 
más a una Razón Ordenadora –al modo del Sumo Hacedor para los 
ilustrados– que, si critica por lejano e impersonal al “motor inmóvil 
aristotélico”, en su opción, pareciera o bien el concepto de divinidad 
pitagótico-platónico o bien el panteísta-estoico –que no en balde gene-
ró la lógica estoica– o, incluso, la fórmula de Laplace ontoteologizada. 
Todo ello, claro está, siempre entendiendo su propuesta desde el pobre 



GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCÍA-CRESPO92

alcance al que conduce el “Dios de los filósofos” (en expresión de Pas-
cal): máxime cuando el pensamiento actual cuida no intentar manipular 
o dominar a Dios con la razón humana (respetar el Misterio que nos 
desborda), por ello no deja de ser una gran ingenuidad filosófica.

Para nuestro filósofo la mente no puede conocer la esencia de las 
cosas: los “planos” últimos del Cosmos o del cerebro, la inmensa fór-
mula consistente de la lógica de cuantores –cuyo relato real fuese nues-
tro Cosmos– (p. 56); este planteamiento se expresa, como es fácil adver-
tir, en términos netamente laplacianos. Laplace sostenía que podríamos 
conocer y prever el funcionamiento del Universo en caso de dar con la 
fórmula lógico-matemática que supuestamente lo regiría. Pero nuestra 
mente, es cierto, es muy limitada (p. 56). Insisto en un aire de pitagoris-
mo platónico en el pensamiento mendeziano, salvo que él situaría esa 
fórmula última no en el secreto del universo-mundo sino en la mente 
de Dios. Esta postura tiene en su obra una consecuencia importante en 
muchos sentidos, por ejemplo: en el tan debatido tema actualmente de 
la existencia o no de la “naturaleza humana”, nuestro pensador –por lo 
dicho– se abstendría agnósticamente, pues ella sólo sería cognoscible 
por la mente divina y no por nosotros. No existiría tal o al menos nos 
resulta incognoscible. Esta postura, como es sabido, tiene múltiples con-
secuencias en el terreno del debate actual antropológico y ético.

Finalmente, si el Logos o Valor de la Verdad material es afirmado, en-
tonces se afirma también la existencia necesaria del Ipsum Esse o Dios (p. 
59). Esta sería la tesis clave –que discuto– de Méndez: ambos conceptos 
supremos, nuestra mente finita los percibe necesariamente juntos por el 
mero hecho de hablar, pensar o entender. La Verdad, como valor, está 
en nuestra dinámica intelectual. Así tradicionalmente se ha afirmado que 
es el fin al que tiende nuestro conocimiento, pero no existiría “en sí” en 
nuestra propia mente, sino que participaría de la Verdad previa –y ante-
rior realmente existente–: que se confunde con el Valor de Valores, don-
de Valor y Ser, Verdad e Ipsum Esse Subsistens se identifican (p. 67). Aquí 
cabe ubicar el núcleo y el corazón de la teodicea axiológica mendeziana.

A todo ello cabría, además, añadir –siempre según el axiólogo– un 
tercer concepto, el del Amor, que sería una nueva variable que ofrece-
ría la clave (obviamente, de inspiración cristiana) para entender que el 
Ipsum Esse, en terminología trinitaria, sería el “Padre” y el Logos o Ver-



LA TEODICEA AXIOLÓGICA DE JOSÉ MARÍA MÉNDEZ: UNA... 93

dad sería llamado “Hijo” –todo ello en la clave teológica de la conside-
ración del misterio divino– y el amor mutuo entre ambos, considerado 
teológicamente también como persona, el “Espíritu Santo” (ibíd).

Para Méndez los valores han de ser vistos en este mundo como lo 
que debe-ser, estrictamente obligatorios y orientadores preceptivos de 
la conducta. Obviamente, existe en este sentido una clara influencia de 
Kant y del imperativo categórico moral. Más kantiana, desde luego, 
que scheleriana 41. La cuestión ontológica de cómo estos valores tienen 
existencia en el Esse por excelencia queda ya pergeñada anteriormente 
Por ello, propone que la Axiología es una parte de la Ontología, obvia 
consecuencia tras lo que llevamos dicho: en la práctica, en sus tesis, 
una conjunción de Ética, Estética y Religión como superación (p. 67) 
de la antinomia entre Ética y Estética (entendida a su modo 42).

IV.	L a formulación de una nueva axiología 43

Resumo los hilos conductores de la propuesta de la filosofía de 
los valores mendeziana  44: la Axiología es la ciencia de los valores. 

41  El pensamiento axiológico formulado por D. J. M. Méndez podría 
describirse como, de manera característica, un intelectualismo moral estricto.

42  Puede encontrarse una exposición más amplia de su concepción de la 
estética, en: Tratado de Axiología, t. II, Valores Éticos y Ascéticos, parte I: Estética, o.c, 
p. 3-106. Sin embargo, se debería aclarar más y revisar mejor críticamente qué se 
entiende por “Estética” frente a la tradición filosófica occidental: pareciera tener 
tintes kierkeegardianos por sus alusiones a lo lúdico-festivo-gozoso de la vida (que 
a diferencia de Méndez –en el autor danés– es el nivel ínfimo de la maduración 
humana). De igual modo, habría que explicar mejor por qué incluye también el 
amor en el plano estético –si le ha conferido carácter ontológico, por ejemplo, al 
hablar del “Espíritu Santo”– perteneciendo entonces, más bien, al ámbito de los 
Valores/Axiología y yendo, de este modo, más allá del plano estético.

43  Cfr. en este punto, la exposición: Introducción a la axiología, Estudios 
de Axiología, Madrid 2003, 74 pp. Se trata de un resumen del Tratado de 
Axiología, expuesto de manera amplia en dos volúmenes: Teoría básica y Valores 
éticos, vol. I, y Teoría del valor (economía axiológica). Valores estéticos y ascéticos, vol. 
II, Estudios de Axiología, Madrid 2014, 3ed).

44  Sin poder entrar en ello, es preciso indicar la superación de la escala de va-
lores de Scheler y Hartmann, en una nueva poderosa y original propuesta, como uno 



GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCÍA-CRESPO94

Entendemos por Valor lo que debe-ser, sea o no sea de hecho (p. 5). 
Es decir, independientemente de que se lleve a cabo o no en la acción 
moral. El ojo axiológico se ha llamado tradicionalmente conciencia 
moral y es una facultad de conocimiento (ibíd), aunque pueda errar 
como la vista y los ojos. Existe una intuición material de los valores, de 
lo que debe-ser, se respete o no. Capta igual que la vista, pero –en este 
caso– el deber-ser. Este planteamiento conecta con la gran tradición 
filosófica sobre la conciencia moral: que ha sido tan rica, fecunda y po-
liédrica. Y hasta para negarla: en la contemporaneidad se entiende la 
conciencia moral como personalización de las normas y los valores y la 
posibilidad de la autonomía moral. No sería una entidad misteriosa: la 
“voz de la conciencia” sería simplemente la capacidad de juzgar acerca 
del valor moral de los propios actos. Es a ella a quien debe obedecer 
el individuo: propiciando la autonomía moral. Afirma E. Fromm que 
es: “nuestra propia voz, presente en todo ser humano… Es la voz de 
nuestro verdadero yo” 45.

Méndez estaría de acuerdo con Hume, y posteriormente con Moo-
re, en que es una falacia deducir el ser del deber ser (todo el mundo 
asesina, el asesinato es bueno; dado que cambian las costumbres, cam-
bian los valores, cfr. p. 6). En este punto, creo que el autor confunde 
planos pues en la tradición clásica se deduce el deber ser moral del ser 
de las cosas, es decir, de la ontología: para entendernos, una correcta 
comprensión del asunto sería como atenerse a la ley natural: es malo 
mentir, porque somos un zoon politikon y la mentira envenenaría la con-
vivencia. No debo matar injustamente porque nuestro ser tiende natu-
ralmente y busca la supervivencia: es la naturaleza de nuestra consti-
tución íntima. Por este motivo sería igualmente reprobable el suicidio.

Sin embargo, como –para la Axiología de nuestro filósofo– por 
definición los valores son lo que son, independientemente de lo que 
se haga pues tienen entidad previa a nuestra acción moral o inmoral, 
cabría hablar de una “ontología de los valores” 46 en terminología de 

de los méritos y logros de la Axiología de D. J. M. Méndez. Cfr. Quintana Cabanas, 
o.c., pp. 103-105.

45  Ética y Psicoanálisis, FCE, México 1980, pp. 172-174. 
46  García Morente, M., y Zaragüeta, J., o.c., p. 325.



LA TEODICEA AXIOLÓGICA DE JOSÉ MARÍA MÉNDEZ: UNA... 95

García Morente –autor tan querido para D. J. M. Méndez, y al que 
dedica la última edición de su Tratado Axiológico (3ª ed.)–. El punto 
de partida de la Ética sería pues la intuición del valor (p. 6). Kant fue 
el primero en evitar la así llamada “falacia naturalista” y en comen-
zar desde el deber-ser (p. 7), eludiendo así la búsqueda de la felicidad 
como la autogratificación (amor concupiscente, no benevolente, en 
términos escolásticos). El autor se adhiere pues a la crítica del eude-
monismo aristotélico, asunto de gran envergadura –muy complejo y 
que da sin más por sentado sin aclarar a fondo cómo y por qué en 
estos escritos introductorios, quizá lo haga en algún otro lugar de su 
extensa obra–. Añade que Scheler corrigió a Kant y propuso el método 
ético adecuado para la Ética: partir de la intuición material (frente al 
formalismo kantiano) de los valores. Mejor aún, él la denomina intui-
ción axiológica de los valores (ibíd). El negador lógico y el hecho del 
lenguaje separan el mundo sujeto a la naturaleza causal y el de los va-
lores (el “espíritu”: que es libre y voluntario). El uso del lenguaje rebate 
cualquier asomo de materialismo. Si el pensamiento pasa del orador 
a sus oyentes, mentalmente, y gracias a las leyes de la lógica (empe-
zando por el operador monádico afirmador/negador) –si comprenden 
lo que escuchan– el propio lenguaje exterioriza el pensamiento y esa 
conducta manifiesta lo contrario del materialismo (pp. 8-9). Esta tesis 
es una constante del pensamiento que nos ocupamos, discúlpese por 
ello la necesaria reiteración, y cifra su potencial en la ontologización 
al modo pitagórico-platónico de las leyes lógico-matemáticas, de las 
que la mente humana no sería sino un espejo a posteriori, o reflejo del 
propio Ser divino –que se confunde con el valor de Verdad lógica (que 
hace posible el pensamiento y el lenguaje) y también con la unidad de 
los valores (Valor de Valores), como se verá posteriormente–.

Por lo tanto, no cabe, en resumidas cuentas, una explicación mera-
mente material-evolutiva de la condición humana pues pensamiento y 
lenguaje no provienen de la evolución compleja de la materia sino que 
son participación de las leyes de la lógica que no son ni siquiera ideas 
de la mente divina (al modo agustiniano) sino el propio Ser divino: la 
Verdad, y –por lo tanto– lo contrario a la negación deliberada de la 
misma, a causa de la opción libérrima, que –a su vez–demuestra nues-
tra capacidad de superar los condicionamientos evolutivo-materiales.



GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCÍA-CRESPO96

Sin embargo, entiendo que hay un error de perspectiva, pues –a 
pesar de su exaltación del concepto de Dios platónico– Platón, autor 
en el que se apoya Méndez en su teodicea, nunca antepondría ni con-
fundiría la Verdad con el Bien. En este sentido, el autor altera el núcleo 
de la filosofía platónica. Para el fundador de la Academia, las Ideas 
tienen carácter divino y tanto más cuanto más próximas en la escala 
jerárquica a la Idea de Bien. La noción de Bien y la de Demiurgo son 
las que aluden más claramente a la Divinidad: “Lo que proporciona la 
verdad a los objetos de conocimiento y la facultad de conocer al que 
conoce es la Idea de Bien, a la cual debes concebir como objeto del 
conocimiento, pero también como causa de la ciencia y de la verdad; 
y así, por muy hermosas que sean ambas cosas, el conocimiento y la 
verdad, juzgarás rectamente si consideras esa Idea como otra cosa dis-
tinta y más hermosa todavía que ellas…es acertado el considerar que 
el conocimiento y la verdad son semejantes al Bien, pero no lo es tener 
a uno de los dos por el Bien mismo, pues es mucho mayor todavía la 
consideración que se debe a la naturaleza del Bien” 47.

El primero de los valores, como queda ya dicho, es el valor de Ver-
dad y nos topamos de bruces con él: es lo que debemos pensar, decir 
o escribir; lo hagamos de hecho o no lo llevemos a cabo. Pues existe 
antes que nosotros y no respetarlo es libremente optar por la mentira. 
Cabría preguntarse si no se está reproduciendo en esta argumentación 
la criticada falacia naturalista: es decir, la Verdad “es”, luego el de-
ber-ser ha de atenerse al “ser” de la misma. Curiosamente, pareciera 
como si se cayera en aquello que se critica (de la mano de Hume, Kant 
y Moore). Además, como ya se dijo más arriba, las llamadas lógicas di-
vergentes (no-clásicas, heterodoxas), por ejemplo la lógica polivalente 
(de J. Lukasiewicz), admite valores intermedios entre los de verdad y 
falsedad de un enunciado.

Afirma el axiólogo que, la libertad es el “ente” 48 que tiene ante sí 
un arco de valores, que puede cumplir o violar. Para Scheler, cita, la 

47  República 508e.
48  Se da una utilización particular de este término: se trataría a mi entender de 

una capacidad -más bien que de un ente- propia del ser humano fruto de la acción de 
la inteligencia y la voluntad. Obsérvese que tanto “libertad” como “persona” serían 
entes, en el mismo sentido: lo cual causa cierta extrañeza.



LA TEODICEA AXIOLÓGICA DE JOSÉ MARÍA MÉNDEZ: UNA... 97

persona es el ente que los tiene delante y los debe realizar. Hay aquí 
una clara alusión velada al teleologismo aritotélico: nuestro fin propio 
es la perfección debida. Por eso, habla de una esencia de llegada, ya 
que ésta no es algo fijo, sino que depende de nuestro viaje axiológico: 
se incorpora a nuestra esencia (lo que ya somos) –que no es algo fijo y 
dado–. De manera dinámica y libre hay que alcanzarla poniendo en 
juego nuestra libertad. Somos lo que axiológicamente hayamos deci-
dido ser y queremos ser (p. 12). Somos los únicos responsables de lo 
valioso o antivalioso de nuestras acciones 49.

En su descripción de la libertad, insiste D. J. María, somos libres 
incluso frente a la causalidad divina (pp. 39-40) La libertad positiva 
(de obrar, bien o mal) se enfrenta a los valores-fines (obrar el bien). 
Me parece aquí detectar paradójicamente un claro sesgo eudemonista, 
aunque haya criticado anteriormente esta postura ética (pues a menu-
do ésta no se entiende correctamente: la felicidad es identificada con 
el bien, en la tradición clásica; esta es la correcta comprensión de la 
eudaimononía). Si el fin es obrar bien, esto es la felicidad –no la satisfac-
ción producida–: pues ambos se identifican, al menos en la tradición 
platónico–aristotélica. No hay que desestimar tan fácilmente el eude-
monismo, como hizo Kant.

Prosiguiendo el análisis, ¿cómo conocemos lo valioso?, ¿cómo ac-
cedemos al mundo axiológico? Para D. José María (cfr. para lo que 
sigue pp. 13-14), ante una acción valiosa, nuestra conciencia aprueba 
esa conducta o la reprueba. Sin duda, nuestros sentimientos, pasiones 
o intereses tienden a enturbiar la visión axiológica pero por encima 
se impone la percepción objetiva de la realidad axiológica. Nuestra 
conciencia puede equivocarse y nuestra intuición axiológica ser erró-
nea pero también esto ocurre en el caso de la intuición sensible (por 
ejemplo, con la vista: hay daltónicos, miopes, etc.). Hay modos de co-
rregir los defectos ocasionales del ojo axiológico (la “regla de oro”, el 
principio personalista –no tratar a la persona como medio, sino como 
fin en sí mismo–, el imperativo categórico, etc.). Hemos de aceptar, 

49  Ante estas consideraciones cabría preguntarse que si existe una esencia de 
llegada, o ideal, suponiendo que sea nuestra perfección: ¿cuál es ella?, pues anterior-
mente se ha declarado agnóstico respecto a la posibilidad de conocer la naturaleza 
humana, su eidos, pues sólo la mente divina la conocería.



GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCÍA-CRESPO98

según Méndez, que nuestras intuiciones son en principio verdaderas, 
lo mismo en Axiología que en Física o Medicina. Las intuiciones no 
engañan, salvo casos patológicos.

El deber-ser intuido es una realidad existente, tanto en lo ético, 
como en lo estético y lo religioso: aquí no cabe hablar de relativismo 
o subjetividad (sólo cabe en el caso de los valores que están en las 
cosas, o en acciones humanas tratadas como cosas –matiza el autor–). 
Ante cualquier duda, sostiene, sobre la objetividad de los valores éticos 
los correctores axiológicos citados nos sacarían de dudas y sortearían 
la disyuntiva que planteó el que en el siglo XVIII se produjera una 
revolución en la ética; por un lado la historicidad y dependencia so-
cial de los principios y reglas morales y, por otro, la interpretación 
estrictamente racionalista de la moralidad (frente a la sociológica). El 
problema aún continúa, un relativismo cultural muy extendido versus 
el universalismo de las normas éticas (que nuestro pensador resuelve 
de la manera mencionada).

En el plano de las intuiciones, existirían tres intuiciones materiales 
(pp. 15-16): la primera es la sensible, el conocimiento físico en su más 
amplia acepción (fundamenta la ciencia); la segunda sería la óntica, 
que capta la unidad del ser vivo: la substancia, (la materia inerte solo 
lo sería en cuanto la totalidad energética del cosmos, fue un gran error 
de Aristóteles); la tercera y última es la intuición del valor o intuición 
axiológica, que capta el deber-ser o el deber-no-ser en las acciones 
humanas. Esta última funda la Axiología. La aplicación de la lógica 
estricta con fórmulas válidas a la metafísica y a la Axiología es crucial 
para el enfoque de este pensador. Según nuestro autor, cabe llegar así a 
certezas, a verdades, que son así y no pueden ser de otro modo (p. 17). 
Al contrario de lo que se piensa, en la ciencia se usan creencias, verda-
des que son así pero podrían ser de otra manera: por eso este modo de 
conocimiento no se detiene nunca 50.

50  Cabe pues hablar, nítidamente, de un deber-ser captado como de-
ducción de lo que “ya es”; insisto en mi apreciación de que se remite, me 
parece, a lo que critica: la “falacia naturalista”, únicamente que desde otra 
óptica –en una nueva versión–: esta vez desde la ya aludida “ontología de los 
valores”.



LA TEODICEA AXIOLÓGICA DE JOSÉ MARÍA MÉNDEZ: UNA... 99

La Verdad sería un valor religioso y supremo, al principio de la 
escala –pues lo condiciona todo– tras lo que vendrían la Bondad y 
la Belleza que se traducen como Ética y Estética (p. 29), pues si ha-
blamos de lo bueno y lo bello cabe preguntarse antes, según nuestro 
axiólogo: ¿”verdaderamente” es así? Nos encontramos aquí ante una 
clara transmutación de la centralidad platónica de la Idea de Bien y la 
re-concentración en la Idea de Verdad, en un desplazamiento, quizá 
intelectualista, o formal lógico-matemático, de las tesis del Filósofo de 
la Academia. La Verdad es el supervalor que permea toda la escala de 
valores: de ahí, apunta Méndez, la afirmación: “Dios es la verdad” (p. 
30), de S. Juan Evangelista. La Verdad deber-ser, necesariamente “es”, 
pues las leyes de la lógica se nos imponen a todos, según el autor, si 
hablamos y entendemos (ibíd).

Como queda ya dicho, el que las leyes de la lógica sean universa-
les es cuestionable, a no ser que etnocéntricamente pensemos que el 
modo de razonar occidental basado en la filosofía griega y el principio 
de identidad y el de no contradicción, es el único existente. La prueba 
de que no es así la tenemos en el propio Heráclito, ya en la Antigüedad 
(la lucha de contrarios, la no-identidad del fluir 51), y que ha influido en 
pensadores decisivos de nuestro propio mundo cultural que tienen una 
visión epistemológica distinta como la dialéctica hegeliano-marxista, 
por no referirnos al pensamiento del Extremo Oriente donde la lógica 
formal-matemática choca con el equilibrio de contrarios (ying/yang) u 
otras cosmovisiones mítico-simbólicas en la cultura africana.

Por otro lado, continúa argumentando nuestro pensador, para el 
filósofo de Könisberg uno de los postulados de la Razón Práctica es la 
Justicia divina: la necesidad de un Juez que castigue y premie. Si no 
existiera, la ley del más fuerte no tendría crítica alguna. Dostowiesky lo 
expresa con la afirmación “si Dios no existe, todo está permitido” (cfr. 
p. 45) Sería difícil, pues, negar la existencia de este Dios, como mínimo 
justiciero, pues negarlo significa conceder la ley del más fuerte incluso 
para sufrirla él mismo (aunque sea este un planteamiento propio de la 
pobre visión de la divinidad del deísmo)

51  “Parménides… encuentra que dentro de la idea de devenir hay una con-
tradicción lógica; hay esta contradicción: que el ser no es”, García Morente, M., y 
Zaragüeta, J., o.c., p. 63.



GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCÍA-CRESPO100

Este enfoque postulatorio es problemático en la óptica de la filoso-
fía actual, pues existen abundantes planteamientos morales en los que 
se niegan la existencia de Dios y –en consecuencia– se acepta de hecho 
la ley del más fuerte como ley de vida (the struggle for the life darwinista), 
sean éstos de tipo heróico (mito de Sísifo como metáfora de la acción 
humana en un mundo en el que Dios, de facto, sería incompatible por 
el mal existente, p. ej., A. Camus); de tipo voluntarista –como el caso 
de Sartre–, en el que la ética la ha de construir cada uno por sí mismo 
en cada situación personal (y es, por tanto, personal e intrasferible); o, 
por fin, directamente planteamientos como la moral del superhombre 
de Nietzsche: donde claramente se avala la “ley del más fuerte” –de he-
cho, se la encumbra– frente a la “moral de los esclavos”: revolucionan-
do así los valores judeocristianos y deconstruyéndolos en favor de la 
nueva moral de los vencedores. Es un hecho real que hay quien acepta, 
no sé si resignadamente, que Dios no solo no exista sino también que 
el mundo quede totalmente a la intemperie y al albur del más podero-
so. A lo que habría que aspirar –según estos pensadores– es a ser uno 
de los “superhombres” que están por encima: es la clave nihilista. Por 
ello, argumento, me parece frágil el enfoque de Méndez al respecto.

Sin embargo, de la existencia de un Dios justiciero, afirma aún así, 
puedo estar más seguro que de la gravedad de Newton o del universo 
curvo de Einstein (p. 49). Es uno de lo postulados de la razón práctica 
de Kant: si no hay Justicia en este mundo, tiene que haber un Juez que 
premie o castigue para que el justo reciba su premio y el que ha hecho 
daño reciba su castigo. Así lo exige un sentido mínimo de la Justicia. 
Es, como queda dicho, un razonamiento de tipo postulatorio aunque 
en este caso desde la óptica de la Axiología. El asunto, reitero, es que 
hay quien se conforma y piensa que no existe tal Justicia y tampoco la 
espera, ni en este mundo ni en el futuro.

La Idea de Justicia en la axiología mendeziana, ¿qué existencia 
posee, al igual que el resto de Ideas, y por ende la unidad de todas 
ellas –que también es un valor o Idea en sí–? La idea de Justicia divina 
habría que completarla, según él, con el resto de los genuinos valores 
pues la unidad de todos los valores es también un valor. Según la filoso-
fía de Méndez, la suma de valores concretos no da como resultado un 
conjunto de valores, sino otro Valor, del cual los demás forman parte: 



LA TEODICEA AXIOLÓGICA DE JOSÉ MARÍA MÉNDEZ: UNA... 101

es más, se identifican con él. Es el Valor de Valores o Valor Valorum 
(Dios) (p. 51) del cual se hablará más adelante.

En este sentido, que Hartmann afirme que la intuición axiológica 
es un conocimiento objetivo y, por otra parte, afirme que Dios no exis-
te (el ateísmo de su filosofía) es, en rigor, contradictorio para D. José 
María. Los valores existirían para el pensador alemán en un mundo 
como el de Platón (topos uranos) como Ideas que flotan en el aire, no 
son parte (ideas/pensamientos) de una mente suprema –como para S. 
Agustín– ni tienen existencia real y actual como este mundo. La idea 
de Justicia habitaría, en este orden de cosas, en ese mundo superior 
pero sería incapaz de castigar a nadie. Partió bien Hartmann, según 
nuestro autor, de la intuición axiológica como captación de valores 
objetivos –aunque realizados aquí de manera incompleta–: de ahí el 
saltar posteriormente a los valores infinitos o “en sí” y presentarlos 
como Ideas platónicas. No dio el paso, sin embargo, a afirmar que ese 
mundo (conjunto de Ideas preexistentes) es Dios mismo, como parece 
evitar afirmar –ambiguamente– Platón mismo (aunque pueda no pare-
cer así en algún texto). Hartman negaba, queda dicho, la existencia de 
Dios. Habló de un imposible espacio intermedio: el ente ideal, que no 
tiene realidad factual pero sí más entidad que una idea pensada por la 
mente (p. 51).

Para Méndez, la cuestión se resuelve si consideramos los valores 
como las perfecciones mismas de Dios. Entonces Dios es visto como el 
valor de todos los valores: como Valor Valorum. Así se entendería por 
qué los valores deben-ser y se impondrán sobre el mal: “valor” equiva-
le a “necesariamente es”, argumenta (se formalizan ambos igual lógica-
mente) y un verdadero deber-ser no puede quedar frustrado; llegará a 
ser como debe-ser y el antivalor, el mal, lo que debe-no-ser, ser redu-
cido a la nada (ibíd). La vida tras la muerte está exigida por el castigo 
pendiente a los crímenes impunes (en línea con el postulado de la Crí-
tica de la Razón Práctica kantiana). Así pues, la Justicia, con mayúsculas, 
equivale a la victoria del bien sobre el mal (p. 52) y necesariamente es: 
debe-ser. No se puede dudar, entonces, de su existencia. Pues al modo 
platónico es más real y existe incluso que la Justicia terrena –que no es 
sino un pálido reflejo de la realmente existente–.



GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCÍA-CRESPO102

D. José María –ya me referí a ello– posee una comprensión par-
ticular de la vida estética (similar al disfrute lúdico-festivo: cuyo cénit 
sería el juego infantil –frente al drama de la ética– y aquí residiría la 
verdadera dicha o felicidad (pp. 54-59). Incluso sería lo más parecido 
a la bienaventuranza eterna. Ya queda sugerido lo que pareciera ser la 
impronta de la conocida clasificación kierkegardiana de tres niveles de 
profundidad vital: estético, ético y religioso. Lo que convendría es acla-
rar por qué la felicidad se sitúa en el primer nivel y no en el segundo 
o el tercero: para Aristóteles sería en el segundo, para Sto. Tomás o los 
místicos en el tercero y más profundo. Pareciera como si equiparase la 
felicidad con lo lúdico (¿guiño orteguiano?) en detrimento de la pleni-
tud de la perfección a la que estamos llamados 52: la visión beatífica, 
en términos teológicos, del Amor (mucho más que una emoción) –más 
allá de lo estético, lo trascendente/religioso por excelencia en clave del 
filósofo danés–.

Por otro parte, el deseo de felicidad estética completa, demanda 
(plantea Méndez) –para todos– la existencia del más allá (p. 59). La 
intuición de un valor ético es un modo de conocer acompañado de 
emoción. Si es un antivalor, la emoción es más intensa, negativa: de 
rabia o indignación (ibíd). En materia estética, para él, la emoción es el 
amor y en la vivencia estética ambos coinciden –acto de conocimiento 
e intuición estética y la emoción aneja–. Así, el deber-ser estético, el 
placer estético, la belleza y el amor equivaldrían en este orden de cosas 
(ibíd): serían lo mismo para el axiólogo estudiado (y este plano estético 
tendría que ver hasta con la vida eterna –en el sentido de cómo será 
para nosotros y de cómo concebirla o imaginarla de la manera más 
aproximada–).

La aspiración continua de esta filosofía de los valores que nos ocu-
pa es proponer una fundamentación racional y universal de los mis-
mos –por lo tanto, válida para todos–.Como se señalaba, las teorías 
éticas formales indican como regla de conducta el deber universal, que 

52  No cabe duda de la importancia del juego y lo sanamente lúdico en la vida 
humana pero cabe preguntarse si, como afirma M. Guerra, valorando también muy 
positivamente esta dimensión antropológica (o. c. pp. 65-68), “denota en qué medida 
la felicidad va unida al fin último del hombre, a la gloria de Dios, solamente perfecta 
y definitiva tras la muerte”. 



LA TEODICEA AXIOLÓGICA DE JOSÉ MARÍA MÉNDEZ: UNA... 103

se convierte entonces en norma moral legítima. Las teorías éticas ma-
teriales, por el contrario, fundan el deber en el bien que se ofrece a la 
voluntad. El auge del comunitarismo filosófico indica un cierto fracaso 
de las éticas universalistas, y el regreso a la propia tradición (Platón, 
Aristóteles, utilitarismo, kantismo, etc); filósofos en la línea de Mac 
Intyre o Ch. Taylor son emblemáticos en este sentido 53. De ahí que el 
pensamiento axiológico de nuestro investigador presente algunas difi-
cultades en el contexto cultural actual, más próximo a Kant que a Sche-
ler, y más formal que material –como es su planteamiento filosófico–.

Esta misma pretensión la traslada al mundo de la religión: como 
si de un nuevo intento de plantear La religión dentro de los límites de la 
sola razón –al modo de la obra kantiana– se tratara. Por ello, desde su 
enfoque, plantea lo que denomina “religión axiológica”. Esta se apo-
yaría sólo en la razón (cfr. para lo que sigue pp. 61-66). Argumenta así: 
sabemos que existe un más allá, y un Dios que hará triunfar la perfecta 
Justicia. También que Verdad, Bondad, Belleza y Amor son perfeccio-
nes divinas: en rigor, son Dios mismo como Valor Valorum. Aspiramos, 
asimismo, a una felicidad estética que implica el aniquilamiento de 
todo antivalor ético…pues bien, para admitir todo ello no haría falta 
la virtud teologal de la Fe, en términos teológicos, es decir: el don so-
brenatural. Gracias a la Axiología, según Méndez, se podría salir del 
laberinto del ateísmo “imaginario” (pues lo considera irreal, más bien 
un espejismo). Desde su original perspectiva, lo religioso-axiológico 
nos situaría –como si de unos nuevos preambula fidei hablásemos– en 
el umbral de la fe sobrenatural, que ya pertenece al orden de la gracia 
divina.

Este planteamiento también incluiría la razonabilidad de condide-
rar el sufrimiento como un valor: incluso su carácter redentor, expiato-
rio, purificador…todo ello sería concebible en los límites de la estricta 

53  Esta referencia viene al caso por el diagnóstico sobre la posibilidad de diá-
logo entre los tan contrapuestos discursos culturales contemporáneos. Para McIntyre 
el problema es que, partiendo de presupuestos tan distintos, el posible intercambio se 
torna imposible por ser los principios tan antagónicos que se convierte el diálogo en 
varias rectas paralelas que no se tocan en ningún punto: no se pueden cruzar. El drama 
de la incapacidad de interlocución real hace aconsejable cultivar la tradición cultural e 
intelectual a la que uno pertenece: sin la pretensión de universalidad, pues en rigor en 
el debate racional esta hoy es imposible; de ahí su propuesta “comunitarista”.



GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCÍA-CRESPO104

razón e, incluso, por ejemplo, lo mismo ocurriría con el perdón –como 
único arreglo posible del conflicto ético– con lo que ello supone: pe-
dir perdón y perdonar (lo que disolvería, afirma, todos los conflictos 
éticos; de ahí, su racionalidad). La medida del intelectualismo moral 
estricto de este tipo de Axiología lo ofrece la manera en que, tan can-
dorosamente, a mi modo de ver, se enfrenta a un asunto tan complejo 
antropológicamente como el perdón –desde una pretendida racionali-
dad humana–. El ser humano, quizá en abstracto sí, algunos, pero en 
la práctica el ser humano no funciona así: se implica la afectividad, la 
memoria, la sensibilidad. Por otro lado, como afirmaba Sta. Teresa, la 
cima del amor es el perdón: pero ni uno ni otro son (idealmente quizá) 
tan fáciles de vivir sólo porque sean razonables; las personas somos y 
nos comportamos de otra manera, la historia humana lo demuestra.

El racionalismo axiológico de Méndez propugnaría que no sería 
necesario vislumbrar todos estos aspectos desde el punto de mira reli-
gioso-confesional, siendo estrictamente inteligibles desde la “religión” 
en perspectiva axiológica, que es una suerte de Teología Natural o filo-
sófica desde la óptica de los valores. Así, la afirmación de un más allá 
y de un castigo del culpable al que le ha ido bien en esta vida terrenal 
sería perfectamente razonable, y hasta la misma razón nos impondría 
la idea del “infierno” (pena de daño)  54 –término teológico, rescata-
do axiológicamente– (para reducir a la nada tanto la culpa individual 
como la pena merecida; también en terminología cristiana) y, también, 
hasta la de “purgatorio” (para expiar la maldad cometida, afirma el 
autor). Borges afirmaba irónicamente que el castigo eterno le parecía 
desproporcionado por grande que fuese la culpa humana, y no deja de 
ser un misterio revelado, abordado por la Teología de manera apro-
ximativa, y de compleja comprensión para nuestra mente limitada. 
Cuánto menos podrá la razón, a mi parecer, conocer estas cuestiones 
–que atañen a la Justicia divina– si no es desde una antropomorfización 
de la misma: no podemos convertir el misterio en problema (según la 
conocida distinción de G. Marcel).

54  Esta temática se encuentra expuesta con más amplitud en Introducción a la 
Axiología (2013), cap. VIII



LA TEODICEA AXIOLÓGICA DE JOSÉ MARÍA MÉNDEZ: UNA... 105

En cualquier caso, para la Axiología que estamos exponiendo, no 
cabe algo que debe-no-ser sin llegar a no-ser. De modo que “el juicio 
de Dios implica, para Méndez, que el bien triunfará sobre el mal por 
las buenas o por las malas” (p. 66), en ningún caso se producirá el 
triunfo del mal y todo ello, de acuerdo con él, lo podemos vislumbrar 
racionalmente desde su sola filosofía axiológica. La religión en los límites 
de la sola razón de I. Kant sería, claramente, como sugería, el anteceden-
te más similar –en cuanto a inspiración– de la filosofía del mal, la culpa 
y la justicia divina planteada por la filosofía de los valores que en este 
artículo estamos analizando.

V.	E l valor de valores 55

¿Qué entiende, entonces, por Dios? ¿Cuál es su esencia? Son aspectos 
ineludibles a abordar en cualquier Teodicea. La propuesta de definición 
y la esencia de lo divino propuesta –así como la argumentación sobre 
su existencia– es, claramente, neoplatónica (en su sentido etimológico: 
un nuevo platonismo). Hemos ido exponiendo sus elementos fundamen-
tales a lo largo de los apartados anteriores pero llevemos acabo ahora 
una síntesis sistematico-histórica de su reflexión al respecto. Ya había ido 
glosando críticamente las ideas vertidas en esta síntesis con anterioridad, 
al menos en sus líneas maestras, pero considero necesario exponer sinté-
ticamente el original desarrollo mendeziano en el contexto de la Historia 
de la Filosofía pues, de este modo, es más fácil la comprensión y el con-
traste de su visión filosófico-axiológica de lo divino. Argumenta Méndez 
de la manera que a continuación expongo.

La idea de Justicia para Platón es mucho más real, existente o ac-
tual, que un acto de justicia llevado a cabo en nuestro mundo. Pero 
mezcla las ideas ontológicas con las axiológicas y, por ejemplo, la for-
ma del gato en sí, no es más real que los gatos reales: Aristóteles hizo 
una crítica justa pero se llevó por delante lo mejor de la axiología pla-
tónica, su filosofía de los valores. Fue muy fácil para Aristóteles probar 

55  Véase: Introducción a la axiología, Sepha, Málaga 2013, 327 pp., “Valor 
valorum”, pp. 125-136. Cfr. también Valor Valorum; Estudios de Axiología, 11 
pp. Editado por separado con anterioridad.



GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCÍA-CRESPO106

que la separación entre el mundo de las formas platónicas y el nuestro 
es absurda. En efecto, Platón pensó la Belleza, el Amor, la Justicia en 
sí como perfecciones poseídas por un Ser superior. La unidad de todos 
los valores es también un valor y escogió el término Bien para designar 
esa unidad: el Valor Valorum, en terminología axiológica actual; el Bien 
como “aquel sitio en que se halla la plena perfección del ser” 56.

Da un salto del finito al infinito para cada valor: de los actos valio-
sos concretos salta a los valores en sí mismos, infinitos en el sentido de 
que nunca son cumplidos del todo. En la axiología de Platón, Dios es 
visto como el Ser cuyas perfecciones reales son la Verdad en sí, la Be-
lleza en sí, la Justicia en sí…en definitiva el Valor de Valores. No es un 
concepto, o una idea, sino la realidad que verdaderamente es. Negar 
la existencia de Dios equivaldría a negar la existencia de todos y cada 
uno de los valores (la idea de Dios de Platón estaba muy condicionada 
por las circunstancias político-histórico-culturales y era de cariz nacio-
nalista y exclusivo –de la propia Polis–) Por eso más que hablar de Dios 
habla de el Bien o del Uno, aunque puntualmente también expresó la 
palabra “Dios”. Pero se trata, en definitiva, de aquel Ser Infinito cuyas 
perfecciones reales son los valores en sí.

La idea de Dios de Aristóteles es el célebre “motor inmóvil”, o 
“pensamiento de pensamientos”. En cualquier caso, totalmente inde-
pendiente de los valores: que como son indispensables para dar senti-
do a nuestra vida e interactuamos constantemente con ellos hace que 
el Dios peripatético esté alejado del hombre. Como se ha dicho, no se 
le puede rezar ni suscita un eco en el corazón humano. Mientras que 
el Dios de Platón, plantea, es digno de amor, el de Aristóteles es lejano 
y frío.

Sin embargo, el parecer de Méndez es que ha triunfado la visión po-
bre y triste de lo divino aristotélica: y ha durado veinticinco siglos (difícil 
de entender a su modo de ver). Sólo a los comienzos del pasado siglo, la 
Filosofía de los Valores ha intentado recuperar la visión platónica de la 
divinidad. S. Agustín se queda sólo con las ideas ontológicas y deja las 
axiológicas poniendo las esencias o formas en la mente divina y no ex-
plota el filón del salto finito-infinito que Platón propone para los valores. 

56  República, 509b.



LA TEODICEA AXIOLÓGICA DE JOSÉ MARÍA MÉNDEZ: UNA... 107

A Méndez le parece que también es una concepción pobre, ajena a los 
valores y, por tanto, a lo humano. S. Tomás cae –a su parecer– en pare-
cido error. En relación a todo lo anterior, quizá habría que achacarle a 
Méndez el olvido de toda la tradición filosófica sobre los trascendentales 
del ser –posterior a Sto. Tomás, pero derivada de él en parte (p. 6)–. En 
ella el Ser aristotélico-tomista es convertible en la Verdad, la Bondad, la 
Belleza y la Unidad. En cualquier caso, su parecer es que la divinidad 
filosófica medieval, más cerca de Aristóteles que de Platón, es un empo-
brecimiento –en su concepción– frente a la corriente platónica o agus-
tiniana (más en primer término) aunque en puridad, hay que aclarar, 
esta última estuviera vigente durante buena parte de la Edad Media y 
el aristotelismo y el tomismo sólo cobraron preponderancia a partir del 
siglo XIII, es decir, ya al final del Medievo y en adelante.

No olvidemos tampoco que el hincapié en el logicismo y la identi-
ficación de Dios con la Verdad lógica, antes que con el Bien, la Unidad 
o la Belleza –que serían subsidiarios– conforma también una imagen 
un tanto empobrecida de lo divino, por más que aúne todos los valo-
res, subrayando en demasía la concepción de Dios como una especie 
de gran matemático o generador de leyes lógicas, a modo de un for-
midable ordenador del que emana la fórmula lógica-matemática que 
constituye el secreto último o esencia de la realidad.

Para el enfoque axiológico que estudiamos, si alguien se considera 
ateo o agnóstico es porque excluye la noción platónica de Dios. O lo 
ha alejado de Él el anónimo y aséptico sentido aristotélico de lo divi-
no. Ha separado los valores de la noción de Dios, he ahí su gran error. 
Para ser ateos o agnósticos, según este neoplatonismo habría que vivir 
y pensar bajo el supuesto de que no existe la Justicia, ni la Verdad, 
etc y tendría el sujeto que abandonarse a la ley del más fuerte para 
ser coherente: pero nadie puede vivir de ese modo, de espaldas a los 
valores. Dios no es sino una abreviatura para designar lo axiológico y 
su unidad. A D. José María Méndez le parece que la noción platónica 
de Dios revisitada desde la filosofía de los valores hace imposible el 
ateísmo o el agnosticismo.

Además, piensa, con la formalización de la lógica, la concepción pla-
tónica de Dios se ha visto reforzada: el valor de la verdad se nos aparece 
no solamente como lo que debe ser, sino como lo que necesariamente 



GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCÍA-CRESPO108

es así y no puede ser de otra manera, lo que jamás conseguirá la ciencia, 
pues siempre está avanzando, superando conocimientos equivocados o 
incompletos anteriores. Es interesante su alusión al principio de contra-
dicción –pues ya adelantamos más arriba nuestro particular punto de 
vista, en relación con el operador monádico lógico afirmador/negador 
como inicio del filosofar– (cfr. más arriba aptdo I). El valor de verdad 
formal de la lógica es visto como algo necesario, en el sentido opuesto 
a lo contradictorio. Así como lo último no puede existir, lo segundo no 
puede no existir. Esto es afirmar la existencia de Dios, si es que la verdad 
es un valor, como postula la Axiología, y la existencia de un solo valor en 
sí implica la existencia de todos ellos, es decir, de Dios.

Por ello ser ateo es difícil si nos atenemos en el valor de la verdad: 
si se habla y se entiende lo que se dice, ya con eso se ha afirmado la 
verdad de la lógica. De lo contrario, tampoco podría pensar, pues ha-
cerlo coherentemente implica atenerse a la verdad de la lógica. Seguir 
viviendo, sería además una muestra de ser una consistencia lógica, una 
incontradicción, y se volvería a admitir –por el hecho de seguir vivien-
do– el valor necesario de la verdad lógica. En conclusión: Los ateos 
–que niegan la existencia de Dios– no lo son, aunque crean serlo.

En la verdad lógica y formal estamos ante un deber ser que es 
intemporal que y no ha de esperarse a otra vida para triunfar sobre la 
realidad que la contradice, como ocurre con la Justicia. Las verdades 
lógicas necesariamente son, son intemporales, existen ab aeterno et in 
aeternum. El valor de Verdad, que necesariamente es y no puede ser de 
otra manera, crea el vértigo ante la experiencia de Dios que se puede 
encontrar en cualquiera que lea un manual de lógica formalizada y sa-
que todas las consecuencias 57. Otro habría sido el camino en la cultura 
ocidental si hubiera triunfado la idea platónica de Dios y no la aristoté-
lica: un error –para Méndez– de veinticinco siglos.

57  Ya se ha señalado las características de intelectualismo moral extremo de 
esta propuesta axiológica. Pareciera que no hubiese problemas morales sino intelec-
tuales: la negación de un deber ser es en el fondo la negación de una falsedad intelec-
tual. Parece que la única razón para no cumplir con el deber sería el error: ¿quedaría 
así margen para la libertad? El drama del humanismo ateo (H. De Lubac) lo es de un mal 
uso y orientación de ella, afirmando al hombre frente a Dios.



LA TEODICEA AXIOLÓGICA DE JOSÉ MARÍA MÉNDEZ: UNA... 109

VI.	A  modo de conclusión: Dios, infinito axiológico 58

1.	 La primera noción de Dios que debiera venir a nuestra mente en 
rigor debiera ser la de Verdad formal de las leyes lógicas que go-
biernan nuestro pensamiento y lenguaje. Todos “adoramos” esa 
Verdad por el hecho de decir algo y que se entienda: basta que 
tenga sentido y lo comprendamos. No hay ateos, sino ignorantes 
de que la lógica ha sido formalizada para Méndez.

De alguna manera, al igual que hay un orden en el Universo, 
que reclama una Inteligencia ordenadora, pues éste tiende a un fin 
–que no es la entropía a la que tiende la naturaleza– que se presen-
ta, en diversas formulaciones, por ejemplo como principo antrópi-
co. Las leyes de la lógica que estructuran nuestro pensar y hablar 
serían la presencia de Dios mismo en nosotros, la “inhabitación” de 
la Verdad, el Logos, en este caso en nuestro intelecto racional. Sin 
ella, no seríamos capaces de entender ni articular un lenguaje cohe-
rente. Así que, mutatis mutandis, habría una Verdad ordenadora de 
la mente racional, igual que existe una Inteligencia que dispone el 
fin al que tiende el Universo (telos).

2.	 Conocimiento físico. Nada físico hubiera llegado a existir, si el 
principio de conservación rigiese para todo sin excepción. Algo 
no sujeto a ello debe necesariamente existir para explicar nuestro 
Cosmos. Es lo que los metafísicos medievales denominaron el Ser 
Necesario. Esta es una nueva formulación de las vías tomistas de ac-
ceso a la existencia de Dios referidas a la Causa incausada o el Ser 
Necesario, frente al contingente, solo que formulado en términos 
de la física actual (la “energía”).

3.	 Conocimiento metafísico. Permite pasar de la verdad formal de las 
leyes de la lógica a la verdad material de esas leyes: o sea a la 
correspondencia entre el ser y lo verdadero, entre esse y logos. Lo 
necesario es anterior y previo a la existencia de entes contingen-
tes o finitos. Sería el argumento ontológico de S. Anselmo: para 
Méndez mejor habría que denominarlo “argumento metafísico”. 

58  Consúltese para lo que sigue: Introducción a la axiología, Sepha, Mála-
ga 2013. 327 pp.“Infinito axiológico o Dios”, pp. 67-77.



GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCÍA-CRESPO110

Kant y Sto. Tomás lo combaten, a su modo de ver, porque no 
conocieron la formalización de la lógica: la idea que implica la 
propia existencia no es el Ser más perfecto posible sino la triple 
correspondencia entre logos y esse tomada en su conjunto. Dios y 
su poder creador existen siempre. La verdad material entre esse y 
logos se mantiene por sí misma. De otra manera: Dios es Ipsum Esse 
o Ser necesario e Ipsa Veritas o Valor de Verdad formal de las leyes 
de la lógica. Este es el punto de arranque de toda filosofía para el 
renovador planteamiento del pensamiento axiológico 59.

4.	 Conocimiento axiológico. Aquí hay que situar la cuestión de la Sün-
dantinomie (tercera antinomia kantiana). Ha de existir una Justicia 
más allá si no admitimos la ley del más fuerte y que no hay nada 
de lo que quejarse ni derecho alguno a hacerlo. Ha de haber un 
“Juicio Final”, en que todo culpable sea castigado y todo inocente 
resarcido. El conocimiento axiológico llega a la idea de Dios, afir-

59  Otros enfoques metafísicos complementarios formalizados expues-
tos por Méndez en su “Introducción a la Ontología”: Se han considerado 
cuatro modos de ser (modi): Necesario, Contingente, Posible e Imposible. 
Para el autor (pp. 22-23) el ser contingente se puede formalizar: puede 
ser&puede no ser, y ocurre que el ser posible se formaliza exactamente 
igual: puede ser&puede no ser; es decir, son equivalentes, son el mismo 
“modo” de ser. Habría en realidad sólo tres. El modo de ser contingente 
desaparecería en aras del posible. Aplicado a la Teodicea, las tres palabras 
esenciales de la lógica sentencial bivalente (en realidad, de toda la lógica 
–equivocadamente para Méndez–) hablan de los tres modos de ser men-
cionados. Fórmulas válidas=ser necesario, F. Consistentes=seres posibles, 
Fórmulas contradictorias=imposibles. Lo primero se nos aparece como el 
Ipsum esse escolástico. Por el hecho del lenguaje se nos impone que existe 
Dios en cuanto Ipsum Esse, de ahí se deriva la posibilidad de lo segundo y 
lo tercero, no existe por definición. Aquí residiría otra noción de Dios, la 
Verdad material que se expresa mediante la triple correspondencia citada 
Es la condición necesaria y suficiente de nuestro lenguaje (p. 29) Es también 
una verdad eterna, divina, infinita, todopoderosa…como queramos decirlo: 
pero creemos todos en ella, a no ser que no hablemos o pensemos. Otra 
noción es la de Ipsum Esse si pensamos en la unión íntima entre Ser y Pensar. 
La firmación evangélica: “en principio era el Logos” (si lo entendemos como 
la triple correspondencia) lleva dentro de sí la noción de Ipsum Esse. S. Juan 
Evangelista vio más profundamente que Sto. Tomás. 



LA TEODICEA AXIOLÓGICA DE JOSÉ MARÍA MÉNDEZ: UNA... 111

ma la existencia del Infinito axiológico –en quien todo es como 
debe ser– y lo vincula con el “Juicio Final”. Dios es el que hace 
finalmente justicia. Aunque sea la divinidad triste del pietismo mo-
ral kantiano y deísta.

La intuición material de los valores da comienzo a la Axiolo-
gía. Estos valores éticos, si son objetivos y deben ser, son automáti-
camente concebidos como fines que dan sentido a la vida humana. 
En el pensamiento mendeziano, son un poder teleológico, pero su 
finalidad queda frustrada en este mundo. Si no aceptamos que la 
ley del más fuerte es aceptable, la alternativa es la victoria del bien 
sobre el mal con todas las consecuencias.

En el fondo, estamos, ya indiqué, ante una reformulazión del 
eudemonismo, pues al hablar de que son éticos (los valores) no 
pueden hacer referencia sino al bien y al mal –que es en filosofía 
lo que estudia la ética en la acción humana– y, ya sabemos, el bien 
y la felicidad se identifican en la eudaimonía aristotélica (y obvia-
mente tanto los valores como el bien frente al mal, tienen que ver 
con ella).

Para D. J. M. Méndez, la conciencia se identifica con la intui-
ción material de los valores. Es vista por él como la voz de Dios, 
que resuena en el corazón humano: ¿quién podría obligarme sino 
sólo Dios? Me sentiré culpable si voy contra lo que me dicta mi 
conciencia que no es sino la percepción de lo objetivamente va-
lioso. Si el fundamento de todo valor no estuviese en la majestad 
de Dios, la palabra culpa no estaría siquiera en el diccionario. Es 
paradójico que la voz de la conciencia sea tan fuerte y tan débil a 
la vez; puedo desobedecerla, pero no podré acallar los remordi-
mientos que me provoque.

Sería interesante ampliar esta exposición mendeziana desarro-
llando esta afirmación de la identidad entre la conciencia y la in-
tuición material de los valores con la gran tradición filosófica sobre 
el tema de la conciencia como “voz interior”: (estoicos, neoplató-
nicos, S. Agustín, Rousseau, Kant, Newman, etc) pues hay antece-
dentes –en todos ellos– y muy similares en la denominada Escuela 
de Cambridge, platónicos también, defensores del carácter innato 
de los principios morales –en cierta medida, ciertamente próximos 



GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCÍA-CRESPO112

a Méndez–. Este movimiento filosófico de tendencia neoplatónica, 
se desarrolló en Inglaterra durante el s.XVII inspirándose en la 
obra de H. De Cherbury De Veritate (1624) e indirectamente en la 
Academia platónica florentina (Marsilio Ficino, Pico de la Miran-
dola). Los platónicos de Cambridge (Wichcote, Smith, Culverwell, 
Cudworth y More) sostenían el innatismo cognoscitivo contra el 
materialismo de Hobbes y Gassendi: el conocimiento no deriva 
de las cosas sino de Dios, que ha colocado las nociones comunes y 
generales en el intelecto humano.

Esta tesis era una premisa para sostener una concepción re-
ligiosa universal fundada en la evidencia innata del concepto de 
Dios (noción común a todos los hombres) y distante de sutilezas 
teológicas y de dogmatismos sectarios. En realidad, el cristianis-
mo, tradición platónica y hermetismo renacentista son para ellos 
expresiones de una misma religión verdadera en tanto que basada 
en los conceptos racionales del bien y lo divino comunes a todos 
los hombres 60. Son más que evidentes, saltan a la vista, los parale-
lismos con la propuesta de filosofía axiológica de Méndez.

5.	 Dios es el fundamento último de lo valioso. El Ser Necesario es 
igual a Valor de Verdad y también al conjunto de valores tanto 
éticos como estéticos. Existe una identidad entre el Ser Necesario 
y todo posible valor que realmente deba ser. Más allá de S. Agus-
tín, no son éstos ideas platónicas en la mente divina, sino algo 
consubstancial al ser de Dios: Dios no piensa la Justicia como tal; 
Dios es la Justicia en sí, es una perfección real y actual de Dios. Los 
valores en sí mismos exigen una realidad actual. Son las mismas 
perfecciones reales de Dios. Las perfecciones divinas son vistas 
como que deben ser y como fines que dan sentido. El valor “debe 
ser” y se propone a la libertad positiva, aunque no es como debe 
ser al igual que la perfección divina. Vivir los valores es acercarse a 
Dios, asemejarse a Él: la identidad entre ser y valor sólo se alcanza 
en Dios y constituye la tarea de la vida humana.

La fundamentación última ética, en este caso de los valores, 
reside en el Ipsum Esse sin los que sería inexplicable su deber ser y 

60  Cfr. Enciclopedia de Filosofía, Garzanti Ediciones, Barcelona 1992, p. 131.



LA TEODICEA AXIOLÓGICA DE JOSÉ MARÍA MÉNDEZ: UNA... 113

su finalidad. Si todos los valores son subjetivos (relativismo), acaba 
imponiéndose uno: la ley del más fuerte; este sería el que valdría si 
quitamos a los valores su fundamentación última en Dios.

Si la filosofía es aquel saber que se interroga por las cuestiones 
últimas, yendo a la raíz, y su importancia reside más en las pre-
guntas que plantea que en las respuestas que ofrece, muchas veces 
complejas y diversas, aunque su fin sea la búsqueda de la verdad, 
el enorme valor y la gran aportación del pensamiento de D. J. M. 
Méndez, en lo relativo al aspecto aquí estudiado (la Teodicea), ra-
dicaría en una cuestión central: su capacidad para cuestionarnos si 
nuestro conocer y nuestro pensamiento y lenguaje son un destello 
luminosos, una huella, de la existencia de Dios –casi de evidencia 
inmediata, de manera natural– si nos detenemos a reflexionar ra-
zonadamente como él procede o, por el contrario, como afirman 
otros pensadores en el debate sobre la cuestión, el lenguaje, pensa-
miento y conocer propio del ser humano son resultado de los ocul-
tos registros de la biología, la genética y el cerebro. Para nuestro 
filósofo de los valores, no cabe la menor duda: son la mejor vía de 
demostración de la esencia y existencia divinas. 61

Gabriel Alonso-Carro y García-Crespo

61  Sobre esta cuestión publicaré próximamente en la Revista Espíritu (2022) 
una «Nota» profundizando –en discusión con su planteamiento– en el último libro 
del autor.




