CruD-Ra 235-1 (2022) 65-114

La Teodicea Axiolégica de José Maria Méndez:
una valoracion critico-expositiva
de sus escritos introductorios

A D. José Maria Quintana Cabanas, in memoriam !

RESUMEN

La Axiologia o Filosofia de los Valores tuvo su cénit en el siglo XX con au-
tores como M. Scheler o N. Hartmann. Ambos propusieron sendas concep-
ciones filoséficas del “valor” y sus respectivas jerarquias o escalas. En esta
corriente filoséfica se inserta la obra de D. José Maria Méndez, pensador
espailol que cultiva esta disciplina desde hace décadas. Su propuesta es cier-
tamente original y se presenta como una categorizacion de la filosofia moral
o ética de tintes universalistas, valida para todos por su racionalidad intrin-
seca. En este contexto, el pilar fundamental donde se sustenta su sistema de
pensamiento es el “Valor de valores” (Dios) al cual se accede intelectualmen-
te por el uso de la razon axiologica, que es una suerte de Teologia Natural,
previa ala fe religiosa. Estudiamos en este articulo el alcance y limites de esta
propuesta tedrica.

PALABRAS CLAVE: Axiologia, Filosofia de los valores, ética universal, Teodicea.

1 D.J. M. Cabanas (catedratico emérito de Pedagogia de la UNED, doctor en
Filosofia y Pedagogia, elaboré un sistema de pensamiento pedagégico monumental
que denominé “Pedagogia Humanista” que aborda practicamente toda la tematica
educativa en perspectiva filosofica. Fue el maestro que me introdujo en la Axiologia
filosofica, con su magisterio y con sus obras, especialmente: Pedagogia Axioldgica. La
educacion ante los valores. Dykinson, Madrid, 1998 y La Axiologia como fundamentacion
de la Filosofia. UNED, Madrid, 2000. Quisiera hacer asimismo mencién expresa a los
profesores Pedro Santolaria y Pablo Sanchez Garrido por sus valiosas sugerencias y
aportaciones.



66 GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCIA-CRESPO

SUMMARY

The Axiology or Philosophy of Values had its top in the XX Century with
authors as M. Scheler or N. Hartmann. Both of them proposed “values” phi-
losophical views and their jerarquies and scales. The thought of José Maria
Meéndez belongs to this philosophical tendency and he is a spanish thinker
that works in this issue decades ago. His proposal is certainly original and
it was introduced as a universalist conception of the Moral Philosophy or
Ethics, valid for everyone for its intrinsic reasonability. In this context, the
most important ground where lies his system of thought is the “Value of Va-
lues” (God) who we can reach intellectualy using the axiological reason, that
is a kind of Natural Theology, previous to the religious faith. We study the
extent and limits of this theoretical proposal.

KEY WORDS: Axiology, Philosophy of values, universal Ethics, Natural Theology.

I. INTRODUCCION

Previmente al desarrollo del contenido de este articulo, son nece-
sarias algunas precisiones metodolégicas. En primer lugar, con inten-
cion de no dificultar la lectura a los no iniciados en la 16gica matema-
tica, traduciré de alguna manera al lenguaje académico los calculos
logicos que en muchas ocasiones sustentan las argumentaciones del
autor que aqui se estudia (que formaliza simbdlicamente muchos de
sus argumentos con el rigor de la l6gica matematica). También facilita
esta tarea el asunto a analizar en este articulo, pues el enfoque es mayo-
ritariamente discursivo —aunque en algin momento se precise aludir a
algunas cuestiones logicas—. Por otra parte, dada la extension y disper-
si6n de la obra de Méndez, publicada en varios formatos: opusculos,
libros de ensayo, manuales y tratados, me limitaré en este ensayo a tra-
tar sobre todo los escritos donde —de una manera condensada— expone
de una manera deliberadamente concisa —a modo de compendio para
el interesado—- el nicleo de su pensamiento 2 (aunque pueda referirme
a otros trabajos por su relacion con lo estudiado). Por ello, tomese esta
aportacion como una iniciacion al estudio y analisis, en un primer acer-
camiento, del pensamiento axiolégico del autor, desde la perspectiva

2 Los escritos introductorios a los que hago referencia son: Inicio del Filosofar
(2004), Introduccion a la Ontologia (1996), Introduccion a la Axiologia (2003) y los capitulos
sobre teodicea de la dltima revisién de su Introduccion a la Axiologia (2013) (que incluye es-
critos publicados anteriormente como el suplemento I: Valor Valorum y los cap. V' y VIII)



LA TEODICEA AXIOLOGICA DE JOSE MARIA MENDEZ: UNA... 67

de la Teologia Natural, tarea —por supuesto— siempre pendiente de una
ulterior mayor profundizacién y meditacion.

Finalmente, debo explicar que la eleccion del tema objeto de re-
flexion y estudio que encabeza estas lineas se debe a que, sin duda, re-
mite al nicleo de la filosofia de los valores que aqui se aborda —a dife-
rencia y quiza contraste— del pensamiento de autores como N.Hartmann
y M. Scheler 3. En este sentido, se apunta asi una de las originalidades y
aportaciones novedosas de la propuesta filoséfica cuyas lineas maestras,
de algin modo, a continuacién, se expondran y valoraran criticamente.
El contenido de su reflexion y el enfoque sugerente e innovador de las
grandes cuestiones intemporales que trata ameritan una mayor difusién
y estudio de la obra de este destacado axi6logo en lengua espaiiola con-
temporaneo nuestro 4. Y, por descontado, el debate y discusién que aqui
pretendo suscitar e impulsar para un mejor conocimiento y valoracién
del alcance de su filosofia de los valores —en nuestro ambito lingiiistico—.

II. EL INICIO DE LA FILOSOFIA 5. BOSQUEJO INTRODUCTORIO
DE LAS IDEAS PRELIMINARES

Asi como Descartes inici6 la denominada segunda navegacion
del pensar filoséfico con la revolucién copernicana del cogito, ergo sum,

3  “Partiendo de la concepcién axiolégica de Scheler y Hartmann llega a la suya
propia, tan interesante como original. Aun aprovechando muchas ideas de Hartmann,
descubre en este autor otras que le parecen inaceptables (...) Méndez se sitda en una posi-
cién proxima a la neoescolastica, si bien usando unos esquemas de pensamiento bastante
personales.” Pedagogia Axiologica. La educacion ante los valores, Dykinson, Madrid 1998, p. 95.

4 D.J. M. Méndez (1929) es Inspector de Financias del Estado, doctor en Teo-
logia y sacerdote diocesano. Su amplia obra incluye titulos como Agricultura y Desarrollo
Econdmico (1963), Economia y Etica (1970), El FMI. La segunda enmienda (1978), Valores Eticos
(1976, 1985, 2014), Teoria del Valor. Un ensayo de Eonomia axiologica (1988) y Valores estéticos
y ascéticos (1990) —reunidos ambos en una reimpresion (2014)—, Curso completo sobre Valores
Humanos (2007), Introduccion a la Axiologia (I'y 11, 1995 y 1997, con una reediciéon ampliada
y revisada en 2013), ¢Crisis econdmica o crisis de valores? Una propuesta axioldgica (2012), Adids
al semicomunismo (2014), y numerosos articulos, optisculos y colaboraciones en libros. Su
ultima obra, sintesis de su pensar, es La reconstruccion de occidente (2019).

5 Cf. para lo que sigue, el opusculo: Inicio del filosofar, Estudios de Axiologia,
Madrid 2004, 42 pp.



68 GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCIA-CRESPO

verdad clara y distinta de la que partir para edificar el edificio del pen-
samiento, Méndez sitia el comienzo del pensar en algo mas sencillo
aun: el negador logico ( ), que a diferencia del “pienso, luego existo”
(proposicion compleja condicional () —con un operador diadico por
tanto—) es un simple operador monadico.

Esta aseveracion requiere una breve explicacion. El pensamien-
to axiologico de D. J. M. Méndez esta estructurado intelectualmente,
como queda dicho, por la légica matematica o simbélica. De ahi que
confiera la precedencia, en el hecho del lenguaje, al aspecto formal
(leyes/operadores 1ogicos) antes que al material (la palabra): segin su
postura personal esto no fue del todo posible hasta la apariciéon en
escena de la formalizacion de la logica a finales del siglo XIX (Frege,
Peano, Boole como precursor, etc.) De tal manera, que el inicio del
filosofar, el inicio del lenguaje y del mismo pensamiento —del que el
anterior no es sino expresién- no habria que situarlo en el “asombro”
aristotélico o en el cogito cartesiano, sino en el operador l6gico mona-
dico que es el afirmador/negador (simbolizado formalmente asi: ).

Se ha hablado de una “primera navegaciéon” de la Filosofia refe-
rida a la etapa en el pensamiento que se inicia con la metafisica de
Parménides. Una “segunda navegacion” la habria iniciado la duda
metodica de R. Descartes 6 y, por fin, la “tercera nevegacion” corres-
ponderia a, segun los raciovitalistas, el periodo abierto por la razén
vital —como sistema de pensamiento (en la tradicion hispanica, Ortega
y Gasset, el primer G. Morente, etc)-. En este sentido, la etapa par-
menidea se bas6 fundamentalmente en el llamado principio de identidad
(el ser es, el no-ser, no es) formulado contra la inconsistencia logica de
Heraclito, y que es derivacion, como es facil observar, del principio de
no contradiccion (es decir: ). Este es el pilar fundacional
tradicionalmente sefialado del discurso filoséfico y el inicio de la me-
tafisica —que permite construir el edificio intelectual de la bisqueda
reflexivo-racional- y cabria preguntarse, ante la afirmacion fundante
del autor aqui estudiado, si el negador/afirmador légico no esta ya
implicito en este gran principio. Al afirmarse que no se puede ser a la

6 “Comienza en este momento la segunda navegacion de la filosofia. La pri-
mera la inicia Parménides; esta segunda la inicia Descartes”, GARCIA MORENTE, M., y
ZARAGUETA, J., Fundamentos de Filosofia, Espasa Calpe, Madrid 1947, p. 139



LA TEODICEA AXIOLOGICA DE JOSE MARIA MENDEZ: UNA... 69

vez algo y su contrario estamos afirmando que algo es ello y no puede,
a la vez, ser lo inverso: negacion y afirmacion estan implicitas; luego
no habria tanta diferencia respecto a la propuesta de Méndez, que
lo que anade es la simbolizacién l6gico-formal pero no el punto de
partida que, a mi modo de ver, es un concepto muy similar hablando
en puridad 7.

Por supuesto, continuando en otro orden de cosas, insiste el autor
en que el negador logico, en realidad, es un operador unido al afir-
mador, no se pueden separar, y que en el lenguaje el mero enunciado
de una proposicién ya sobreentiende su afirmacién y Gnicamente es
preciso utilizar este negador-afirmador en caso de negarse la verdad de
dicho enunciado: de ahi que hablemos mas bien del negador —siendo
realmente, como de hecho son, dos operadores l6gicos—; como si de
dos vertientes del mismo operador monadico se trataran (cfr. p.10). En
este sentido creo importante reiterar lo dicho respecto a la semejanza
de este planteamiento con el llamado principio de no contradiccion, donde
va de suyo que al afirmar algo negamos su contrario, o, viceversa, al
negarlo afirmamos lo contario de lo que afirmamos. No parece haya
mucha diferencia, como ya se indicaba, excepto la simbolizacion for-
malizada y el desplazamiento de la referencia del ser de las cosas al
pensamiento sobre ellas.

Afirma nuestro pensador que: “Si no hay negador l6gico no hay ni
lenguaje ni pensamiento” (p. 7). Anade que los seres vivos animados
no racionales estan sujetos a los dinamismos naturales del instinto y
de las leyes biolégicas pero el ser humano es independiente respecto
al mundo de la naturaleza causal y puede contrarrestar, negandose a
sujetarse a ellos, los impulsos originados por el cuerpo y la psique: en
términos metafisicos hablamos de la libertad —frente a la condicion ani-
mal- del sujeto racional (cfr. ibid). Aunque, como hoy ya conocemos,
esta es una afirmacion que no podemos realizar de manera categorica

7 “Hay un juicio naturalmente primero, que esta supuesto en todas las demas
proposiciones: ‘es imposible ser y no ser a la vez y en el mismo sentido’ (...) Ese
juicio primero se llama principio de no contradiccion, porque expresa la condicién
funsamental de las cosas, es decir, que no pueden ser contradictorias. Este principio se
funda en el ser”, ALVIRA, T.; CLAVELL, L., y MELENDO, T., Metafisica, Eunsa, Pamplona
1984, p. 43.



70 GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCIA-CRESPO

y requiere matices —dados los multiples condicionantes de todo tipo
que nos influyen y de los que a duras penas somos conscientes: genéti-
cos, educacionales, sociales, culturales, ambientales, etc.— Es cierto que
habria que sefalar, insisto, que esta afirmacion es una quaestio disputata
en el ambito de la antropologia y las neurociencias -mas no es ahora el
momento ni el propésito de este articulo abordar la cuestion en toda su
complejidad—, aunque en el debate filosofico actual no cabe enunciarla
sin mas por lo problematizado del asunto.

Quedémenos con la idea sugerente de que la capacidad de afirmar
o negar nos exime de la sujeccion al determinismo de la naturaleza. A
diferencia del psicosoma (aqui se sobreentenderia una division tripar-
tita del ser humano en tres niveles: soma, psique y espiritu), el espiritu
—continda argumentando- es independiente de lo material y bastaria
con entender “espiritu” como la “capacidad de usar el negador logico,
ser libre de afirmar o negar, con una decisiéon que nace de alguien y
no esta condicionada por cualesquiera fuerzas, impulsos o tendencias
ajenas a ese espiritu” (p. 8). Podemos decidir y somos capaces de afir-
mar una verdad o de mentir (negarla), expone nuestro autor. Libertad
y Verdad, dos conceptos de un profundo calado metafisico, se coim-
plicarian entonces: soy libre para decir la verdad o esconderla vy, si lo
hago, quiere decirse que tengo libertad (cfr. ibid). Este es un argumento
central en Méndez. El primer valor ante el que ejercemos nuestro libre
albedrio es el de verdad, al afirmar o negar algo. Es importante aqui,
antes de continuar, aclarar su definicién de verdad: “la palabra verdad
siempre la entendemos como correlacién entre lenguaje y realidad.
Decir de lo que es, que es y de lo que no es, que no es, segun la clasica defini-
cién aristotélica” (p. 27) 8.

8 Obsérvese que se desplaza el fundamento del pensar de una verdad primera,
fundamento de las demas certezas, como es el juicio naturalmente primero (principio
de no contradiccién) —principio bésico que hace referencia al ser y por ello correspon-
de a la metafisica— a otra verdad, que hace referencia a nuestra decision, no al ser de
las cosas, y por ello lo remite a la l6gica transitando de la ontologia a la antropologia,
de la metafisica a la gnoseologia. Este desplazamiento es el que esta en el origen del
logicismo del pensador. Por ello, a mi modo de ver, malinterpreta la definicién aris-
totélica de verdad —que no alude a la posibilidad de falsedad, sino de error—. Este
deslizamiento de lo objetivo al sujeto nos obligara a no pocas incursiones en excursus
antropoldgicos que, para no desviar la argumentacién principal, trataré de consignar
en las notas a pie de pagina.



LA TEODICEA AXIOLOGICA DE JOSE MARIA MENDEZ: UNA... 71

La cuestion problematica, a modo de ver, en relacién a todo lo
anterior es que no es tan claro que dejemos de decir la verdad (la no
correspondencia con los hechos o lo objetivo) —en un ejercicio libérri-
mo- porque mintamos (que es una valoracion moral, esto es, no decir
deliberadamente lo cierto); en ocasiones el sujeto se puede ver afectado
por multiples deformaciones de su percepcion o habitos viciosos adqui-
ridos, en términos aristotélicos, que —como enfermedades del espiritu,
y a veces de la psique- le conducen a no distinguir la verdad objetiva
de sus criterios subjetivos por confundirse ambos en los propios pen-
samientos 9. Esto es importante de cara a no olvidar que hay una gama
de posturas entre la verdad y la falsedad (que pudiera ser producto del
error o de la mentira, aspectos muy diferentes). Esta disyuntiva rige en
la 16gica sentencial bivalente, pero no es la unica, ni tampoco la modal
o la cuantorial). J. Lucasiewik, por ejemplo, avala esta postura dentro
de las llamadas logicas divergentes (no-clasicas, heterodoxas), con una
idea de la logica que admite valores intermedios entre los de verdad y
falsedad de un enunciado (obsérvese bien que las logicas clasicas que
maneja Méndez son sobre todo las tres citadas anteriormente 10).

¢Hasta qué punto somos libres? 11 Esta cuestion de alcance an-
tropolégico—-metafisico, como no podia ser de otra manera, también

9 De hecho, es habitual que se mienta inconscientemente por diversos mecanis-
mos de negacion, sublimacién o racionalizacion de la realidad. Ademas, las pasiones
pueden llegar a ofuscar la inteligencia y confundir las propias percepciones. Incluso se
ha llegado a afirmar, en esta linea, que nos mentimos a nosotros mismos para mentir
con mas eficacia —-como mecanismo evolutivo-.

10 Por otro lado, los enunciados normativos son objeto de otro nuevo desarro-
llo de la légica, la logica deodntica, que aparece como tal disciplina en el siglo XX y a
consecuencia de la Filosofia Analitica del Lenguaje. Siendo central en la argumenta-
cion de J. M. Méndez la cuestion de la obligacién moral, se echa de menos la alusién a
la forma en que lo normativo se formaliza mediante la 16gica deéntica. La interseccion
entre la logica modal y la deontica es terreno fértil de profundos debates filosoficos
sobre su naturaleza y limites por sus implicaciones.

11 Lo que pretendo expresar es que las cosas no son tan sencillas. Lo cual sig-
nifica que pudiera restarse parcialmente responsabilidad moral a los actos humanos, o
quiza no —habria de determinarse en cada caso-, por ser mecanismos adquiridos de-
bido a actitudes personales no virtuosas o, en otro sentido, mecanismos inconscientes
de evitacion de la realidad —dependiendo de las circunstancias—. En este sentido, no
se pueden llevar a cabo afirmaciones monoliticas sobre la libertad de afirmar o negar
aspectos de lo real porque nosotros mismos podemos autoengafiarnos o desdibujar
nuestras percepciones: voluntaria o involuntariamente.



72 GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCIA-CRESPO

afecta a la légica y sus mecanismos fundamentales que, solo en abstrac-
to, desde lo universal y genérico regula la racionalidad humana —no
el pensamiento del hombre concreto, del que siente, vive, goza y pa-
dece- que se ve afectado por su condicion multifactorial (afectividad,
memoria, imaginacion, incosciente, biografia, etc). En este sentido, el
planteamiento de Méndez se adscribe al conjunto de las histéricamen-
te primeras e incompletas teorias filosoficas sobre la conducta humana,
que eran de caracter intelectualista: todo se explica por dos unicas fa-
cultades superiores, la inteligencia y la voluntad. Pero el conocimiento
antropolégico ya ha mostrado que la condicién humana es mas polié-
drica y compleja 12.

Resumiendo lo hasta aqui dicho, el negador l6gico implicaria para
el autor -siguiendo el hilo de su razonamiento- la apariciéon de un
espiritu que puede pensar y transmitir su pensamiento mediante el
lenguaje, y también decir la verdad o mentir, esto es: ser libre (p. 9).
Ahora bien, en mi opinién, es importante recordar, y de hecho asi lo
sefialan los antropologos evolutivos, que el llamado “umbral de homi-
nizacién”, es decir, la frontera donde se cruza el Rubicén del hominido
al ser humano actual (sapiens sapiens), lo sehalan aspectos como la ca-
pacidad de abstracciéon o conceptualizaciéon —como pueden ser expre-
sados en el arte simbdlico o los enterramientos rituales— antes que en
el pensamiento articulado o en el lenguaje hablado -realidades donde
si es posible tergiversar la realidad—. Anteriormente, lo que existe es
una comunicaciéon simbolica, que intenta ser fiel reflejo de la realidad,
y donde dificilmente cabe la mentira deliberada pues es vehiculo de la
expresion basica para la vida y la muerte 13.

12 “Lo que debe morir es la autoidolatria del hombre que se admira de la ram-
plona imagen de su propia racionalidad (...) Ante todo, el hombre no puede verse
reducido a su aspecto técnico de Homo Faber, ni a su aspecto racionalistico de Homo
sapiens. Hay que ver en él también el mito, la fiesta, la danza, el canto, el éxtasis, el
amor, la muerte, la desmesura, la guerra. No despreciarse la afectividad, el desorden,
la neurosis, la aleatoriedad. El auténtico hombre se halla en la dialéctica sapiens-de-
mens”, El paradigma perdido: el pasado olvidado. Ensayo de bioantropologia, Kairés, Barce-
lona 1974, pp. 227 y 235.

13 Se suelen sefialar tres funciones del lenguaje: la existencial; la representati-
va, cognoscitiva o descriptiva y, finalmente, la funcién comunicativa o intersubjetiva.
Sostengo que la primera de las tres fue la primigenia en la especie humana y en lo mas
profundo de su ser: “signos y simbolos durante la vida en la tierra estan vinculados de



LA TEODICEA AXIOLOGICA DE JOSE MARIA MENDEZ: UNA... 73

Cabria decir que en este estadio se puede ya hablar de la apari-
cion del “espiritu” en el ser humano pero que hace aparicion mucho
antes en el ambito de la representacion e interpretaciéon del mundo
(expresion artistio-magica, ritual, etc) que en el del lenguaje hablado
o escrito 14 (que es mucho mas sofisticado, no digamos el formalizado
simbolicamente) y en el cual, ya si, cabe la posibilidad del falseamiento
deliberado. Lo anteriormente mencionado es demasiado intrinseco al
ser humano como para mentirse a si misma la especie o a los indivi-
duos, pues son mecanismos fundamentales de instalacion vital en el
mundo —en términos orteguianos—.

Habria que anadir a todo lo anterior —afirma Méndez- que el pen-
samiento es la base del lenguaje, aunque en rigor no se puedan identi-
ficar exactamente —como equivocadamente hacia Wittgenstein— (p.11);
el primer Wittgenstein, matizo yo: no asi el segundo. Pero habitual-
mente, es cierto, no solemos pensar sin palabras (aunque en el trans-
curso de la evolucién humana probablemente si habria sido asi: pues
el pensamiento primitivo se articularia originariamente sin un lenguaje
verbal) 5. Lo decisivo para Méndez, en cualquier caso, es el transito de
no poseer negador logico a poseerlo, es decir, la expresion de un nivel
de conciencia superior independiente de la propia naturaleza (p. 14).

Lo que seria discutible, considero, es que la conciencia superior
venga definida por la aparicién del negador logico. Seria mas bien por

un modo esencial a lo metafisico y a lo espiritual (...) el simbolo, en virtud de la analo-
gia, es su medio de expresion mas adecuado”, El enigma del hombre. De la antropologia a
la religion, M. Guerra, Pamplona 1981, p. 59.

14 “Gracias a €l (grado de abstraccion no figurativa, informal) surgieron los je-
roglificos, los ideogramas, las pictografias, primeros pasos de la palabra escrita”, GUE-
RRA. M, o.c, p. 75.

15 Al afirmar que, al contrario de lo que suponen lingiiistas y paleont6logos
la clave en el lenguaje seria el negador 16gico y no la fonacién o la existencia de una
zona cerebral responsable (canal hipoglosal, protuberancia de Broca, etc.) (cfr. p.12) se
esta confundiendo, a mi modo de ver, la capacidad de pensamiento complejo —que si
podria deberse al tamafio del cerebro o al uso de la tecnologia (el Homo habilis como
hominido de transicion al Homo sapiens)— con la capacidad linguistica; el hecho de que
puede existir lenguaje sin sonidos, lo que demuestra es que puede haber pensamiento
no verbal o verbalizado —no que el lenguaje tenga su base en el pensamiento, pues los
animales tienen lenguaje y no pensamiento—: eso dependera de qué tipo de lenguaje
hablemos, de qué clase.



74 GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCIA-CRESPO

la aparicion del pensamiento complejo-abstracto que, junto con la capa-
cidad de decision, nos permite liberarnos del determinismo natural 16.
El pensamiento racional, y la mente humana en toda su complejidad,
es mucho mas que la expresion formal en un operador monadico (esto
es un cierto reduccionismo logicista). Mas bien podriamos hablar de
la capacidad metafisica, de ir mas alla de lo sensible, para —en la capa-
cidad de abstraccion- elaborar conceptos como el de principio de no
contradiccién, principio de identidad, verdad o falsedad que posterior-
mente ya podremos expresar con un lenguaje matematico-formal. Si
se afirma que lo primero que habria hecho aparicion, con el operador
monadico negador-afirmador, seria la capacidad logica, a la que seria
indiferente el modo de comunicacion (gestual 7, a través de sonidos,
palabras o la escritura) seria una contradiccion afirmar que el gran hito
es la aparicion del negador l6gico —que no es sino expresion matemati-
co-simbolica del pensamiento metafisico previo: “el ser es, el no ser no
es”/principio de identidad-. Este planteamiento es una consecuencia
mas del desplazamiento al que nos referimos anteriormente del orden
del ser/ontoloégico y el conocer/abstracto, al de la logica formalizada.

“Las leyes logicas serian las mismas para todos los humanos” (p.15)
y el uso del lenguaje y su comprension implicaria manejar las mismas
leyes logicas. Esta afirmacion sera defendible en funcion del nivel de
pensamiento complejo del ser humano 18. Historicamente ocurri6é que
en el origen de la filosofia —con los presocraticos—, en Grecia, el paso

16 “El hombre puede producir cultura por ser racional y, mas concretamente
por su capacidad de abstraccion (...) es también la prueba de la autotrascendencia
humana o facultad de trascender lo material que es y hay en el hombre”, GUERRA.
M., o.c, p. 73.

17  Estareferencia es muy imprecisa. Algunos psicélogos darwinistas consideran
el lenguaje gestual como algo no aprendido ni mediado culturalmente, sino de caracter
innato. Por los ultimos descubrimientos en neonatologia sabemos que los fetos huma-
nos expresan hasta seis tipos de gestos, lo que avalaria lo que acabamos de afirmar.

18 Adn hace pocas décadas se descubrian tribus indigenas que habian habitado
completamente aisladas de la civilizacion hasta nuestros dias. En su primitivismo y
pensamiento no complejo cabe preguntarse si poseen las mismas reglas logicas que el
resto de Homo sapiens sapiens formados por culturas y formas de educacion mas com-
plejas. Desde luego carecen del negador 16gico, lo que no quiere decir que no atisben
el principio de identidad o el de no contradiccion. Pero de lo que no cabe duda es que
nos encontramos muy posiblemente ante habilidades l6gicas menos desarrolladas vy,
por lo tanto, mas pobres.



LA TEODICEA AXIOLOGICA DE JOSE MARIA MENDEZ: UNA... 75

del mito al logos monstré que el pensamiento logico y racional no ha
ocupado, ni mucho menos, todo el devenir de la Humanidad: “Parmé-
nides se encuentra con el descubrimiento (hecho por los pitagéricos y
los geometras) de la razén, del pensamiento humano” 19.

Otro asunto diferente es que las leyes logicas presintamente co-
munes a todos se pudieran adquirir por aprendizaje pero, entonces,
ya no serian innatas sino adquiridas —lo que rebatiria el que fueran
leyes logicas universales—. Esas hipotéticas leyes logicas preexistentes
en la mente humana se asemejan, en cierto sentido, a la “gramatica
generativa” de Chomsky que afirma que tenemos como especie las
misma estructuras linguisticas que posteriormente se han desarrollado
culturalmente en las diferentes lenguas. Desde nifios, no aprendemos
gramatica pero la usamos: de ahi la rapidez del aprendizaje del len-
guaje. Para explicar fen6menos como éste, su teoria innatista defiende
la existencia de estructuras generativas profundas e innatas comunes a
todos los hombres, junto a otras mas superficiales y adquiridas, varia-
bles segun las lenguas. En su caso, se defienden, de alguna manera, las
bases biologicas del conocimiento.

En la linea de Descartes y Kant, apuesta por la existencia de es-
tructuras innatas lingiiisticas y cognitivas trasmitidas por herencia ge-
nética: que haya principios innatos a la mente que hacen posible el
conocimiento, segin la concepcién kantiana, no debe sorprender —asi
lo afirman los biélogos— (lo mismo, cabe recordar, se ha llegado a afir-
mar como posibilidad respecto al lenguaje gestual). Por la tanto, la tesis
de Méndez no deja de ser problematica en cuanto refiere el origen de
las leyes logicas a una instancia trascendente a la propia naturaleza al
modo platonico.

¢{Es cierto que pensamiento y lenguaje son lo mismo? Para el autor,
matizando, no podemos pensar sin palabras y, sobre todo, sin palabras
u operadores logicos, de las que el negador logico es la primera (p. 23)
Ciertamente, sin el lenguaje el pensamiento no llega practicamente a
desarrollarse. Con la matizacion de no llegar al extremo de la afirmacion
wittgensteiniana de su absoluta equiparacion (en el primer Wittgenstein),
conocemos y pensamos mediante palabras. Sin embargo, nuestra po-

19  GARCIA MORENTE, M, y ZARAGUETA, ], o.c., p. 139.



76 GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCIA-CRESPO

sibilidad de lenguaje hablado ise basa en la superior complejidad del
cerebro humano o en leyes logicas preexistentes? Junto a la experiencia,
el lenguaje es no sélo una condicién de posibilidad del conocimiento,
también uno de sus limites. No obstante para los linguistas generativistas,
conocemos y pensamos con el lenguaje, y como nos ha sido trasmitido
socialmente, es evidente que pensamos con y gracias al pensamiento de
la comunidad lingiiistica a la que pertenecemos. No por estructuras 16gi-
cas universales preexistentes. He aqui una notable discrepancia.

A diferencia de este planteamiento citado, Méndez piensa que “to-
das las gramaticas de todas las lenguas del mundo no son sino instruccio-
nes utiles para evitar las contradicciones (...) pero con todo sigue siendo
cierto que sin respetar la logica seria imposible la comunicacién huma-
na” (p. 26) La afirmacion basica que sustentaria es que sin logica no exis-
tirfan ni gramaticas, ni el pensamiento ni el lenguaje. (cfr. p. 26) Como
se indic6 mas arriba, otorga prioridad a lo formal frente a lo material. Lo
que quedaria por ver, subrayo, es cual es el origen de dichas estructuras
o leyes, si innato (genético-cerebral) o participado (de una Verdad pri-
mera, en este tltimo caso). He aqui la gran clave de la cuestion.

Es pertinente que nos detengamos en ello por las similitudes entre
ambos planteamientos. Chomsky habla de una gramatica generado-
ra como “un sistema de reglas que, en cierto modo explicito y bien
definido, asigne descripciones estructurales a las frases”, no ya como
un modelo presente en hablantes y oyentes de una lengua concreta
sino “como la descripcion estructural de las frases que se producen en
aquella lengua” 20. Trataria de responder al problema de cuales son las
estructuras gramaticales que hacen posible efectuar previsiones validas
y verificables respecto a lenguas concretas. Para ello hay que buscar
los modelos estructurales de cada lengua y luego establecer previsio-
nes verificables, concernientes a las estructuras comunes a todas las
lenguas. Estas, es importante, serian fruto de estructuras cerebrales
previas comunes al desarrollo antropolégico, pero no se tratarian de
leyes existentes en una realidad “en si” previas como afirma Méndez
respecto a las leyes de la logica.

20  Aspects of the Theory Sintax, pp. 8 y ss. Cit. en ABBAGNANO, N., Historia del
Pensamiento, Sarpe, Barcelona 1988, vol. 6, p. 370.



LA TEODICEA AXIOLOGICA DE JOSE MARIA MENDEZ: UNA... 77

De hecho, el método estructuralista de la lingiiistica presenta pare-
cidos con el método de la axiomatizacién empleado en las ciencias ma-
tematico-naturales (por ello era interesante la comparacion). Se trata,
en este caso, de construir un modelo que, en lugar de objetos provistos
de caracteres intuitivos, se valga de simbolos oportunos cuyas reglas de
combinacién sean enunciadas por los axiomas. Exactamente esto es lo
que ocurre en la l6gica formalizada. Se parte de axiomas, como el prin-
cipio de no contradiccion o la ley transitiva y se idean los simbolos que
representan a los operadores monadicos basicos, de los que parten los
demas, y se establecen las reglas derivadas desde el punto de partida
de los principios axiomaticos 21,

En este sentido, la logica estudia las estructuras formales de la in-
ferencia: el razonamiento. Analiza la estructura del mismo y en qué
condiciones se da su validez. Y a los esquemas que pueden dar lugar
a razonamientos formalmente validos, se les llama leyes de la logica
proposicional (existen infinitas: en los libros, unicamente aparecen las
mas frecuentes) Para Boole, el gran pionero, la l6gica aparece como un
calculo algebraico: con simbolizacién, enunciados légicos como ecua-
ciones, y formulacién de leyes logicas. El algebra se convierte asi en
modelo de la logica. Y para Peano, la 16gica supone un instrumento de
sistematizacion de las matematicas.

En otro orden, el hecho de que los llamados “nifios salvajes” —ha-
biendo rebasado un determinado umbral- no sean capaces de apren-
der bien el lenguaje hablado, la lengua que fuere, nos habla de que
pensamiento y lenguaje pueden estar casi ausentes en el ser humano
por falta de un desarrollo social, en una comunidad humana, y, pos-
teriormente, dificultarse asi su adquisicion: {cabria entonces hablar de
una preexistencia de estas estructuras de manera universal y recupera-
bles de la memoria preexistente —proceso educativo platénico-? Este
tipo de casos hablarian mas a favor de la tesis de la “gramatica genera-
tiva” chomskyana. Mutatis mutandis, {cabe hablar de unas estructuras
o leyes logicas inscritas previamente en el intelecto humano? Si fuera
asi, se podrian recuperar mediante la ananmesis socratico-platonica y se

21 Cfr. Ibid.



78 GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCIA-CRESPO

podrian desarrollar a partir de una solamente aparente ausencia. Y no
parece que sea asi.

Continuando con el examen de los planteamientos mendezia-
nos 22, afirma que nos percibimos como espiritus diferentes de nuestras
sensaciones externas y movimientos internos, separandolas de lo que
convenimos en llamar el “yo” (self, en terminologia actual). Tener con-
ciencia de mi “yo”, de ser un sujeto pensante, es inseparable del pen-
samiento. Los animales no la tienen porque carecen de él y no poseen
el negador logico (exige dicho tipo de pensamiento). La inteligencia,
capacidad de resolver problemas, también la poseen, no asi la capaci-
dad de abstraer. El ser humano es el que posee pensamiento abstracto
(categorizaciones, procedimientos inductivos y deductivos). En defini-
tiva, la autoconciencia es un acto exclusivo del espiritu. Para D. J. M.
Méndez “el espiritu es la substancia autoconsciente, que se denota a
si misma con la palabra material ‘yo’ (p. 40). La palabra “espiritu” le
parece la menos equivoca porque incluso los materialistas la aceptan,
aunque sea para rechazar su existencia; seria la mas conveniente para
designar la substancia pensante y volente que somos por el hecho de
poseer el negador l6gico. Le parece incluso mas adecuada que el con-
cepto de “persona”, que es mas polisémico (cfr. pp 41-12).

Hoy en dia, en todo caso, a diferencia de su postura, en filosofia
se utiliza habitualmente del término “mente”: el concepto “espiritu”
posee unas connotaciones teol6gico-metafisicas que hacen que haya
sido descartado en el ambito de las ciencias humanas, para bien o para
mal, esa no es la cuestién: y se convierte en inteligible. Se hace re-
ferencia sobre todo al problema cerebro-mente, ya que hoy son los
psicologos y neurofisi6logos, mas que los fil6sofos, los que se ocupan
mayoritariamente de ello (desde las neurociencias). Otro asunto es que
no reduzcamos la mente humana a la evolucién compleja de la mate-
ria o que no la confundamos con ella, en un reduccionismo monista, e
incluso que afirmemos claramente que la trasciende pero para enten-
dernos hoy, incluso los que defienden esta postura, hablan mejor de la
mente, y en ella, de una dimension o nivel superior a la pura materia
—pues, ain admitiéndola, no todos los fenomenos mentales son nece-

22  Cfr. para lo que sigue: Inicio del Filosofar, p. 39.



LA TEODICEA AXIOLOGICA DE JOSE MARIA MENDEZ: UNA... 79

sariamente espirituales—. El concepto “espiritu” ha quedado relegado,
en tiempos de postmodernidad, al discurso metafisico-teologico y por
ello es dificil de hacerse comprender en otro registro que no sea ese
nivel de reflexion.

A la cuestion de: ¢como surge el espiritu? (véase p. 19), afirma
nuestro autor que si bien se podria conceder, aunque no esté probado,
que la materia inerte pueda dar lugar a la vida —en cualquier caso- la
aparicion del lenguaje (y antes, del pensamiento) implica capacidad de
autonomia frente a lo material. El lenguaje apareceria con el operador
monadico del negador l6gico y ello conlleva, como queda dicho, liber-
tad frente al determinismo causal 23.

Para nuestro pensador, la tesis central consistiria en que por el
mero hecho de hablar y ser entendido no se puede sostener que el
espiritu proceda de la materia a no ser que nuestro lenguaje fuera au-
tomatico, a impulsos instintivos, no modulado mentalmente y sujeto a
las causas organico-biolégicas —como ocurre en los animales— lo cual
no parece ser el caso (pp. 19 y 20). Para José Maria Méndez, lenguaje
y pensamiento implican la no determinacién de la materia. De modo
que tampoco el llamado emergentismo 24 seria plausible pues el ne-
gador légico implica que la razon, el pensamiento, hizo aparicién sin
solucion de continuidad con la materia: esto es, fue un obsequio que la
materia no pudo ofrecer.

La logica de este argumento consistiria en que en el lenguaje ma-
terial comprendido subyacen unas reglas l6gicas, que no son materia-
les sino mentales (y no en el sentido biol6gico o psiquico), sino espiri-

23 Es problematica esta afirmacién —a mi entender—. Ya queda expresado que
puede existir un lenguaje animal y un lenguaje humano primitivo no desarrollado,
ademas de que su aparicién lo que denota es la irrupcién de la capacidad de abstrac-
ci6n, metafisica, que se puede expresar en el simbolismo l6gico u otros lenguajes.
Cabria decir mejor que el lenguaje aparece, es cierto, no con los 6rganos fonadores o
desarrollo de zonas cerebrales, pero si con la mente humana en su nivel superior: la
conciencia racional. La capacidad de razonar y comprender conceptos abstractos hace
que podamos desarrollar formalizaciones como las 16gico-simbélicas y aun antes los
signos, simbolos y los principios basicos de la fisico-matematica.

24 Hipdtesis segun la cual la mente humana surge, de un modo atn no explica-
do, de la evolucién compleja de la materia suponiendo un salto cualitativo y diferen-
cial en la naturaleza.



80 GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCIA-CRESPO

tual-racionales y dominadas por nuestro yo consciente (que denomina,
recordemos, espiritu). Regresamos de este modo, circularmente, a nues-
tras observaciones de partida: mas que reglas logicas, se trataria en mi
opini6n de la capacidad metafisica, es decir, de la capacidad de abstrac-
cién que la inteligencia humana expresa moduladamente en el lengua-
je verbal como vehiculo de comunicacién pero que, con anterioridad,
como afirmaban los medievales, se gesta en la percepcion sensible, la
elaboracion mental del concepto (abstraccion del universal/singular) y
formulacion del juicio (que afirmamos o negamos, segun el principio
de no contradiccién: y que es formalizado simbolico-matematicamente
mucho después, en el s. XIX) 25 De hecho, si el negador l6gico (como
operador monadico) fuese el que indica la aparicion de la inteligencia
humana, ésta pareciera que no hubiese existido hasta Boole, Frege y
Peano, o hasta Whitehead y B. Russel (y sus Principia Mathematica).

El espiritu humano es independiente de la naturaleza pero, ade-
mas se ailade, continua nuestro axiélogo, el hecho de que el orden del
Cosmos reclama un Logos pues la naturaleza —de suyo- no puede ser
reguladora de si misma pues tiende a la entropia creciente (p. 21). El
orden reclama una inteligencia ordenadora anterior al propio orden:
no se puede convertir el efecto o fin teleologico en la condicion de ne-
cesidad de la determinacion del fin y la cadena de medios conducentes
a €l. En este asunto habria que rebatir por qué no es valido defender
una teleonomia (al estilo de J. Monod y su Azar y necesidad?6) para que
el argumento fuese completo. No obstante, Méndez recoge asi la im-
periosa necesidad de una Inteligencia que haya originado el “cosmos”
(orden) en vez del “caos” (desorden) o la entropia a la que tiende la
propia naturaleza. Es, expresada de otro modo, la clasica quinta via de
Sto. Tomas.

25  “Al espiritu humano se llega por la razén (...) es capaz de abstraer lo mate-
rial convirtiéndolo en idea, en algo ‘espiritualizado’.” Véase también: “Gracias a estos
signos, fruto de la abstraccion, podemos afirmar la racionalidad del hombre”, GUERRA,
M., o.c., pp. 77 y 80.

26 También seria necesario entrar en discusion sobre si el azar es “ciego” u obe-
dece a leyes (paraddjicamente) desconocidas. Ciertos autores sostienen que la materia
posee unas leyes inscritas por Dios (p. €. G. Salet o el “materismo” de P. Lain Entralgo)
y otros que el azar obedece a alguna ley: por ejemplo, E. Borel y hasta el mismo Mo-
nod. Cfr. GUERRA, M., o.¢, pp. 190-192.



LA TEODICEA AXIOLOGICA DE JOSE MARIA MENDEZ: UNA... 81

Si la mente no emerge de la materia (metafisicamente imposible)
su origen es entonces dado —por el principio de razén suficiente— por
otra instancia y habria que buscarlo fuera del universo material: seria
esa Inteligencia ordenadora que no se confunde, a su vez, con el mun-
do que ordena, es decir, lo trasciende. Este acto creador, sigue expo-
niendo, se ha de multiplicar necesariamente por cada ser humano vivo
que haya, que comprende y razona (y por todo ello, que es irreductible
a lo material). La racionalidad es un don que nos es regalado y que no
proviene de lo inmanente. La razén tltima seria la semilla divina del
logos: la capacidad de manejar las palabras con los operadores logicos
(p. 22), asi lo expresa Méndez, pero —a mi modo de ver— el lenguaje
material que representa conceptos o juicios verbalizados es, de suyo,
aprendido de manera natural y espontanea —por simbiosis social- con-
jugado con lo que denominaria, con otros autores (asi, por ejemplo, J.
H. Newman), una “légica natural”-categoria que Méndez no mane-
ja—. Soélo entonces, es susceptible de ser formalizado y puesto en juego
con los operadores logicos (logica formal-simboélica). No utilizamos las
palabras gracias a los operadores logicos, sino que el desarrollo inte-
lectual de la mente humana conduce a un pensamiento complejo que
dota de rigor y sistematicidad al lenguaje, que una vez expresado, pue-
de ser simbolizado l6gicamente. Digamos que los operadores l6gicos
son expresion de la sofisticacion de la mente humana y sistematizacion
de su modo de proceder. Por lo tanto a posteriori, no una especie de
categorias trascendentales al modo idealista kantiano 7.

Prosigue el autor afirmando que, en el mundo que vemos, si no
hay materia no hay “espiritu”: sin cerebro no pensamos. Pero lo di-
cho, para nuestro axi6logo, no es extrapolable a toda posible realidad
supramaterial: es decir, que potencialmente pudiera existir espiritu sin
materia: el propio Kant habla en su “Etica” de entes racionales (p.
42); podria haberlos en otro orden de realidad distinta a la nuestra:
una “suprarrealidad”. Lo que unicamente sabemos con la razén es que
afirmar que sin materia no habria espiritu en todo mundo posible es

27 En si mismas las operaciones intelectuales del alma no estan sometidas ni al
espacio ni al tiempo (categorias apriori kantianas del conocer). Por lo tanto son espiri-
tuales, lo mismo que su principio, el espiritu humano, ya que el obrar sigue al ser. Por
este motivo, los operadores logicos, que facilitan los calculos légicos, no tienen una

e

existencia “en si”, ni son preexistentes, sino operaciones del alma racional.



82 GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCIA-CRESPO

falso (solo se puede aseverar absolutizando nuestro mundo y nuestro
modo de conocer) y ello explicaria que el “espiritu” sea algo novedoso
—respecto a lo material y no condicionado por el cuerpo— de manera
suficiente y necesaria (p. 41). En este punto, creo que se haria precisa
una explicacion de esta composicién alma-cuerpo (en términos clasi-
cos) que no cayera en “el error de Descartes” (titulo del célebre libro
de Damasio -1994-), esto es, un dualismo de substancias que no explica
debidamente su interrelacién y parecieran dos entes separados que se
unen inexplicablemente en algin lugar (en la “glandula plineal”, afir-
maba él), al tener que apelar a alguna hipétesis explicativa.

Es el problema que intentaron resolver, ya en el siglo XX, Popper
y Eccles en su asi denominado dualismo interaccionista 28. Sin caer en
el monismo, y sin negar la distincién entre materia/cerebro y mente/
espiritu, habria que intentar explicar como, aparte de afirmar ambas
entidades, se interrelacionan mutuamente y, como se dice, de qué ma-
nera se produce la dependencia del nivel superior (la conciencia) del
inferior (el cerebro), sin confundirse ni igualarse. De lo contrario, la
mera afirmacién de los dos niveles quedaria incompleta.

III. LA PROPUESTA ONTOLOGICA EN CLAVE AXIOLOGICA 29

“Las leyes de la Logica, inmutables, eternas, que dominan nuestro
pensar de modo necesario, que no podemos cambiar sino s6lo some-
ternos a ellas” (p. 3). La raigambre del pensamiento de Méndez es cla-
ramente platénica, como queda en evidencia: las leyes del pensar son
previas al sujeto pensante. Se da por hecho que existen —que son ante-
riores a nuestro intelecto— pero no se aclara bien qué tipo de existencia
poseen estas leyes: pareciera como si —en el caso de los fil6sofos pita-
goricos— el Universo fuera compuesto, en su estructura intima, por la
matematica y los nameros (a lo que se anadiria la logica y sus leyes) 30.

28 POPPER, C., y ECCLES, J., El yo y su cerebro, Labor, Madrid 1981.

29 Cfr. para este apartado la obrita: Introduccion a la ontologia, Estudios de Axio-
logia, Madrid 1996, 67 pp. Desarrollado mas ampliamente en Cuestiones ontologicas,
Estudios de Axiologia, Madrid 2008.

30  Por otro lado, los planteamientos mendezianos tienen por momentos deste-
llos tomistas. Afirma el Aquinate: “nada es cognoscible si no es por la semejanza de la



LA TEODICEA AXIOLOGICA DE JOSE MARIA MENDEZ: UNA... 83

En este contexto se situaria el Valor de la Verdad, la verdad logica
preexistente, la verdad independiente incluso de que existamos o no y
que hace posible el pensamiento y el lenguaje. Estaria aqui el primero
de los valores, el nuevo cogito, ergo sum: pienso, luego existe el negador

logico (cfr. ibid).

Estas afirmaciones son enormemente problematicas, bajo mi punto
de vista. Pareciera como si el pensamiento se rigiera por una verdad an-
terior que existe antes del propio pensar y no fuera —precisamente— una
cualidad del propio pensamiento en relacion con lo existente (adaequatio
rei et intellectus). Si, como queda dicho anteriormente, nos remitiéramos
al principio de contradiccion se afirmaria —en esta linea argumentativa—
que éste posee existencia propia previa y que no se trata de un producto
logico —posterior— que surge de la reflexion racional y de la observacién
de lo que las cosan son. El afirmador-negador l6gico, asi como el prin-
cipio de no contradiccién, son —en mi opinién- constructos derivados
del analisis de la realidad: instrumentos creados mentalmente para la
organizacion sistematica de nuestro propio pensar 3.

Solo conseguimos certezas o verdades absolutas, continia Mén-
dez, si hay correccion formal estricta y “Satisfaccion”material (p. 6) (uso
la terminologia del propio autor, esto es: adecuacion mente-realidad).
Resulta llamativo que describa la “verdad absoluta” 32 conjugando co-
rreccion formal y “coherencia” material y que se hable de la verdad
logica prescindiendo de estas coordenas —como indicaba mas arriba-.
Sino existe “verdad absoluta” nos restan creencias probables, hipotesis

primera verdad” (Vert. 22.2.1) o “el conocimiento natural es una semejanza de la ver-
dad divina impresa en nuestra mente” (Quodlibetum VIII. 2.4). En la ST 1.2.1.1: “Esta
huella o impresi6n natural (conocer que Dios existe) ha sido inserto naturalmente en
nosotros”. Esto ha conducido a algunos autores a afirmar: “la idea de Dios no s6lo es
captable en nuestros conceptos y justificable en nuetros razonamientos, sino que se
encuentra misteriosamente en nosotros desde el principio como la huella impresa en el
entendimiento por el Creador mismo”, J. DE SAHAGUN, Dios, horizonte del hombre, BAC,
Madrid 1994, p. 120.

31 Cfr. nota 6, son juicios naturalmente primeros que denominamos principios
(identidad, no contradiccién, etc.).

32 A qué se refiere con ello...? Las verdades absolutas, serian, siguiendo sus
planteamientos, la Verdad l6gica preexistente; no aquellas de las que tenemos absoluta
certeza como parece indicar: habria que observar, ademas, de qué tipo de certeza se
habla.



84 GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCIA-CRESPO

o verdades practicas —continua afirmando-. Esta aseveracion es reduc-
cionista, fruto de un marcado intelectualismo. Antropolégicamente,
podemos y, de hecho, poseemos certezas que no provienen de esta
ecuacion. Que el sol saldra mafnana o que yo me moriré pueden ser
deducciones logicas y objetivas pero éson verdades absolutas?, étene-
mos certeza de ello?, ipudiera ocurrir lo contrario? Parece logico pen-
sarlo... pero, {poseo certeza absoluta? La negacion de la causalidad de
Hume lo rechazaria, y habria que discutir esta postura: pues —segin
el pensador escocés— lo mas que podemos llegar a afirmar, segin el
empirismo humeano, es que la experiencia dicta que probablemente
ocurrira asi; no mucho mas (recordemos que Méndez se suma a su cri-
tica de la falacia naturalista: extraer del ser el deber ser). Y viceversa.
Vivimos instalados en certezas mucho mas absolutas que el sol es una
estrella o que la Tierra gira entorno a él y no poseen “correccion” 16-
gico-formal sino por una epistemologia mas amplia: asi, el amor de los
seres queridos, la esperanza o la confianza personal en el alguien, etc.

Ante las preguntas ultimas, quiénes somos y cual es nuestra fe-
licidad, la ciencia no puede responder: precisamente aquellas en las
que nos son mas necesarias las posibles respuestas y que resultan mas
universales al afectar a todos. Precisamente las certezas ultimas, en mu-
chas ocasiones, corresponden al apartado de las certezas dltimamente
citadas y que, algunos cientificos, rechazan por no asimilarse a las ex-
traidas del método cientifico; es decir, por no ser tan “absolutas” como
las que ofrece la ciencia. Por eso el planteamiento del autor me resul-
ta problematico de cara a la legitima salida que plantea: la respuesta,
afirma Méndez, hay que buscarla fuera de la ciencia y mejor que en la
Metafisica (que puede ofrecer algunas certezas) o la Etica, en la Axio-
logia (cfr. p. 10) —que se fundamenta en la intuicion-.

Este planteamiento indudablemente, ofrece su novedad. Tiene
innegables aires kantianos. Examinémoslo. Para la Axiologia, de la
mano de Kant y Scheler, afirma nuestro pensador, lo real, lo existente,
lo que necesariamente “es” en el plano de los valores es su deber-ser
consecuencia de suyo de que los valores son las perfecciones mismas
del Ser necesario o divino (p. 15). Este deber-ser es independiente de la
condiciéon contingente actual en la que nos encontramos.



LA TEODICEA AXIOLOGICA DE JOSE MARIA MENDEZ: UNA... 85

En este sentido, hay disparidad de enfoques sobre los valores. Para
unos los valores son ideales (utopias) que conllevan una exigencia de
realizacion, representan el deber ser; no el ser o la realidad: por eso
los valores fundan y legitiman las normas que reflejan parcialmente
la exigencia del valor. Al ser exigencias son llamadas al mas y mejor.
También son una critica de la realidad: el deber ser pone de manifies-
to las insuficiencias. Una invocacién a los mismos puede transformar
las normas. Dentro de las filosofias del valor las objetivistas defienden
que los valores son independientes del ser humano, que no los crea,
solo los descubre. Son independientes respecto a las cosas mismas, se
afirma entonces la existencia de un ambito de realidad distinto de la
naturaleza (neokantianos de Baden) y fenomenélogos (como Scheler,
Hartman o Reiner) 33. Scheler —habria que aclarar— propone la ética
material de los valores frente a la ética formal de Kant, universalista o
de imperativos.

Se trata en cualquier caso de una ética “material” 34 o de contenidos
(que son los valores, que son cualidades sui generis s6lo captables por un
tipo especial de intuicion). Para Scheler, los valores son esencias-cua-
lidades-propiedades; estan en las cosas, pero son independientes de
ellas. Se descubren por intuicion sentimental (el sentimiento también
puede descubrir realidades subjetivas y superarse asi la ética fria y del
deber de Kant, recuperando un mundo calido inaccesible a la ciencia,
y aun a la razon, pero pleno de sentido y valor).

A diferencia del ilustrado aleman, propone una ética a priori y
universal pero de contenidos, “material”: los valores (que atraen al
sentimiento y fascinan). Pero curiosamente en la tabla de valores que
propone M. Scheler no aparecen los valores morales. El motivo es que

33 Un certero resumen de qué son: “Los valores son objetivos, ya que su causa
no es el agrado que nos causan, ni el deseo que nos suscitan. Valorar es no es conferiri
valor, sino reconocer el que las cosas tienen. Poseen cualidades (valores éticos, estéti-
cos, vitales, ttiles...). Los valores son cualidades irreales, es decir, no son cosas, eso no
quiere decir que carezcan de existencia: cabria, por ello, decir mejor que su caracter
irreal ha de entenderse con el significado de inmaterial o ideal.” Leopoldo Gonzalo y
Gonzalez. “El valor de la unidad”, ABC, Tercera de ABC (22-1-2018).

34 Para una interesante critica de la ética de los valores de Scheler, desde el
punto de vista realista, véase la recogida de manera sintética en: QUINTANA CABANAS,
J-M,, o, p. 89.



86 GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCIA-CRESPO

constituyen la realizaciéon de todos los demas valores. Por el contra-
rio, la ética formal de Kant se caracteriza por las normas morales, su
validez universal y el rechazo de las éticas del bien (eudemonistas), y
de caracter deontologico (maxima expresion de ello: el “imperativo
categorico”).

Sin embargo, en el planteamiento mendeziano creo que hay una
confusion en el plano ético formal: lo que debe hacerse o llevarse a
cabo, en términos del imperativo categorico, debe-ser, puede ser uni-
versalizable para toda accion humana (siguiendo a Kant) pero eso no
significa que tenga existencia previa y ajena a la propia realizacion éti-
ca en la accion de los sujetos. Es decir, los valores, de nuevo y en otro
sentido, {son formas de apreciar las conductas desde la categorizacion
ético-intelectual de nuestro pensamiento, que carecen de una existen-
cia fuera de nuestra capacidad de realizarlos, de darles vida? O, por el
contrario, ¢se podria hablar de una “ontologia de los valores” (cfr. p. €j.
Garcia Morente en nota 46, p. 94)? De nuevo se plantea una diyuntiva
idealista (platonica) o realista (con fundamento iz re, en la realidad de
las cosas). Digamos que esta es la piedra de choque argumentativa,
generalizable, de cara a la filosofia axiol6gica de D. J. M. Méndez. No
cabe duda de que “partiendo de la concepcién axiologica de Scheler y
Hartamnn llega a la suya propia, tan interesante como original” 35 pero
también de que, asi como para el dltimo la fuente de todo valor esta
en el hombre, y para el primero se hallan en la conciencia del sujeto
(con Kant) quedando sin base la objetividad de los valores y de la ética,
la solucion que ofrece me parece fallida ya que: “el valor, en cuanto
esencia, no posee existencia real, sino que vive tan sélo en el concepto
de la mente. El valor es el bien concebido abstractamente” 36.

Sobre la gran cuestion de la existencia de Dios: cual es la nocion
que podemos tener, a qué podemos llamar Dios en primer lugar? Para
el autor: “Esta es la primera nocién que todos, seamos o no conscien-
tes de ello, tenemos de Dios: el valor de la verdad formal de todas las
leyes de la l6gica, y mas concretamente la verdad indestructible de la
primera de ellas, el uso de los cuatro operadores formales” (p. 25). Si

35 QUINTANA CABANAS, o.c., p. 95.
36 Ibid., p. 89, recogida como una de las criticas de O. Derisi a M. Scheler.



LA TEODICEA AXIOLOGICA DE JOSE MARIA MENDEZ: UNA... 87

aceptamos la definicion clasica de verdad como adaequatio rei et intellec-
tus la verdad seria fruto de una coherencia entre nuestro pensamiento
y la objetividad, como hemos reiterado; por lo tanto, es originada en la
confrontacién de dos polos: la realidad y nuestro pensar. De ahi surge
la verdad (logica). Por lo tanto, no seria algo anterior o previo 37 sino,
de nuevo, un valor percibido por la mente humana que se categotiza
como “satisfaccién”, en términos de Méndez, pero que no existe como
coherencia logica previa en el topos uranos platonico. Tampoco existen
previamente, claro estd, en consecuencia, los operadores logicos —que
son meros constructos humanos, como queda dicho— que hemos ela-
borado para entender como podemos construir un pensamiento con-
sistente. Y por lo tanto, podriamos aludir a la realidad o al pensamien-
to como la primera constatacién de lo divino —pero no al fruto de su
adecuada correlacion: la verdad-. La clave obviamente reside en qué
entendemos por “verdad”: asunto que la Filosofia ha estudiado prolija-
mente, especialmente la contemporanea, y sobre el que gira el nicleo
de toda la reflexion de la teodicea axiologica que nos ocupa. Ademas
otra clave decisiva se situaria en el modo de comprender correctamen-
te su relacion con el ser, si es que éste es considerado realmente como
la perfeccion primera, al modo aristotélico.

Por el contrario, la vision mendeziana es neoplaténica: “Toda per-
sona que habla cree en Dios, por usar esta frase...el uso del lenguaje im-
plica admitir una Verdad eterna, necesaria, infinita, divina” (cfr. ibid) 38.
El hecho del lenguaje y su sustento, el pensamiento abstracto y la razén
que se expresa en categorias lingiiisticas reclaman, para D. José Maria,
una objetividad y una logica previas —existentes antes de la aparicién
de la conciencia humana-39. De modo que afirmar la existencia de

37 Al menos la verdad logica, a la que alude siempre Méndez —otro asunto mas
complejo seria referirnos a la verdad ontolégica como trascendental del ser, cuestion
que aqui no podemos ahora abordar ni discutir por llevarnos demasiado lejos del tema
que nos ocupa-.

38 Afirmaciones de este tipo encierran un cierto sabor a ontologismo, postura
filosofica que afirma que podemos tener un conocimiento directo, cuasi evidente, de
la existencia de Dios.

39 Creo -insisto— que es mas bien a posteriori, que el hecho lingiiistico y el
pensamiento son fruto de unas capacidades desarrolladas por la mente humana —en
todo caso— gracias a un Ser Superior que ha facilitado la complejidad requerida para su
aparicion, pero, digamoslo asi, son el fruto granado de la perfeccion del sujeto humano



88 GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCIA-CRESPO

una verdad formal de la légica, verdad que jamas sera destruida con
existencia ontolégica —sin el sujeto pensante— parece una suerte de on-
tologizacion del pensamiento. Mas bien se trataria, a mi modo de ver,
de que el pensamiento se sustenta y se hace real en una res cogitans, en
términos cartesianos. En relacion a ello, utiliza el autor la denomina-
cion Ipsum esse referida a Dios porque, en su opinién, hace relaciéon a la
uni6n intima entre el Ser y el Pensar (planteamiento también muy me-
tafisico e idealista en la linea de Parménides y Descartes). La expresion
biblica “en el principio era el Logos” nos habla de un Logos que lleva
inserto en si la nociéon de Ipsum Esse segun Méndez. Definitivamente,
estamos ante un planteamiento en cierto modo idealista, gnoseol6gi-
camente hablando, aunque en sentido contrario al de la epistemologia
moderna que debuta con Descartes. Aqui no se trataria de que lo unico
de lo que estamos seguros es de nuestra res cogitans, y por deduccién de
la res extensa -fenoménicamente y no nouménicamente— (en términos
platonicos, la doxa —orden del conocer en lo contingente-), si no al con-
trario: lo cierto es la gpisteme platonica —orden del conocer la verdadera
realidad: que existe en siy por si y se manifiesta en la mente humana
de modo semejante que al alma que esta aprisionada en el cuerpo pero
pertenece al mundo de las Ideas y a él regresara —al modo platénico-.
De manera que mas que fusionar ontologia y axiologia, lo que se hace
es convertir la metafisica en metalégica.

Se anade a todo ello que el Ser Subsistente —por si mismo y no por
otro-, la res infinita, en términos cartesianos, seria para Méndez prime-
ro Logosy en razon de ello Ipsum Esse. Lo que nos conduce de nuevo a
una derivacion del ontos, del ser, del ente l6gico en una transmutacion
de la metafisica del ser o de la realidad en una onto-logica o metalogica
existente en si de modo independiente a la mente humana y cobrando
entidad propia -a la postre, confundiéndose con el ser de Dios—. Ob-
viamente, desde una perspectiva que no sea pitagorico-platénica este
planteamiento resulta sumamente problematico.

En otro orden de cosas, diferente al ser-existir y la esencia divinas,
respecto a la accion de Dios en el mundo, D. J. M. Méndez asevera: “si

-y no existencias independientes previas que “descenderian” desde el mundo de las
Ideas platonicas al mundo contingente y aparente de nuestro universo—.



LA TEODICEA AXIOLOGICA DE JOSE MARIA MENDEZ: UNA... 89

cabe admitir que quiza —nadie lo sabe con certeza- la vida pudo apare-
cer a partir de la materia inerte...” (p. 37), la cuestion a renglon seguido
seria como pudo ésta aparecer. Para €l, se ha supuesto un segundo acto
creador; el orden nos hablaria de una Inteligencia superior (cfr. pp 44-
45). El pensador recoge aqui la clasica quinta via tomista (o el orden,
finalidad-teleologia, como guia para mostrar la existencia divina). La
pregunta obvia que se suscita entonces es si la finalidad también es una
“Idea” (platonica) de la que es un palido reflejo el orden de lo real: no
es un planteamiento artificial, seria llevar a sus ultimas consecuencias
el penseamiento de nuestro autor. Mas bien pienso —a diferencia de
Méndez- que es una armonia u ordenacién que percibimos por causa
de la accion inteligente de un Ser Superior que lo dispone premedita-
damente (valga el enunciado “disefio inteligente”, sin entrar en sus po-
sibles contenidos). Los cosmélogos hablan del asi llamado “Principio
Antropico” (p. 47), que a diferencia de nuestro axi6logo si considero
—nitidamente— ser una formulacion cientifica. El llamado Principio An-
tropico (Dicke, 1961) claro que es un concepto cientifico, no se puede
negar. En realidad, dicho principio es formulado por cientificos: lo que
ocurre es que, hay que aclarar, existe la llamada formulacion débil y la
fuerte. La ultima se abriria a dar el paso metafisico de afirmar un Pro-
motor del orden (una Inteligencia trascendente o el propio Universo
de manera inmanente), la primera se limita a constatar hechos y corre-
lacciones. En términos de la filosofia actual la finalidad, el orden y la
tendencia de la naturaleza a la entropia invitarian a postular una Inteli-
gencia Divina... piensa el autor. Seria razonable plantearlo asi, aunque
hoy se prefiera hablar de azar (ciertamente, un flatus vocis: designa lo
que desconocemos) o el absurdo: en realidad, a su modo de ver, es una
manera de aludir a nuestra propia ignorancia 40.

Distingue Méndez la “psique” del “espiritu” (p. 49). ¢ Apareceria el
ultimo por azar ciego? Es una salida hipotética pero probabilisticamen-
te injustificable. Los neurocientificos (p. ej. Eccles y Popper) refuerzan
el principio antrépico, al parecer de Méndez (cfr. ibid); aunque a de-
cir verdad, hoy en dia sea una cuestion muy debatida incluso entre
cientificos creyentes: Zubiri, L. Entralgo, Ayala, Monserrat, etc. A los
saltos de la materia inerte a la vida, y de la vida a la psique, la ciencia

40 Para las posibles discrepancias, cfr. nota 17. Véase, GUERRA, M., o.c., pp. 190-192.



90 GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCIA-CRESPO

no puede dar respuesta (p. 50), afirma el autor, pero quiza el proble-
ma verdaderamente es que muchos de ellos piensan —con argumentos
cientificistas a lo peor— que s6lo es cuestion de tiempo, y no consistiria
tanto en ser un asunto a decidir “por el sentido comun” (p. 50) (es sim-
plificar demasiado por su parte).

El tercer salto (1.- la creacion, 2.- el origen de la vida y 3.- el origen
de la mente humana) para D. José Maria lo dirime la Légica de forma
definitiva. En el logicismo neopitagorico, neoestoico y neoplaténico
de Méndez la cuestién de los saltos cualitativos en la evolucion se de-
berian a ese Ser que es el Logos y que ha disefiado y dirige hacia su
propia perfeccion el cosmos/orden, lejos de la entropia de la natura-
leza. La opinién de un materialista, a su modo de ver, si es fruto de la
mera evolucion: ¢por qué seria diferente de su contraria o de la segre-
gacion de jugos gastricos? Es decir, si no hubiera una verdad previa
porqué habria de tener razén esa postura y no su contraria (cfr.ibid).
Pero la cuestion no es que exista una verdad previa, creo, sino qué
postura intelectual se acerca mas a la realidad de las cosas. De hecho,
seria cierto para los monistas fisicalistas (somos s6lo un cerebro con un
funcionamiento fisico) que un pensamiento es como un jugo gastrico
del cerebro: lo defienden sin ambages; luego que cada cual le otorgue
el valor al pensamiento que estime oportuno. Es que, de hecho, esta
postura se ha sostenido y se sostiene por algunos, por discutible que
nos parezca. Y deduzcase en buena logica cual pueda ser el criterio de
verdad de un materialista.

La soluciéon que ofrece la Axiologia de Méndez pasa por el mundo
de los valores, de los cuales el primero es la Verdad (ibid). De manera
que, en vez de ser la Veritas, un trascendental del Ser, seria el Ser un
trascendental del Logos y previo al Bien, la Belleza o la Unidad: pues
para nuestro pensador es el que primero se nos impone a la mente,
antes incluso que la perfeccion del hecho de existir. Por otro lado, afir-
ma, el materialista piensa, habla, usa el negador l6gico: luego se equi-
voca al negar la existencia de Dios o declararse agnéstico. La propia
presencia de la Verdad —como coherencia légica en el pensar y en el
hablar- es previa, segin Méndez, y es la Fuente primigenia anterior a
nuestro ejercicio reflexivo constituyendo una suerte de Idea de Ideas,
en términos platonicos, sélo que sustituyendo a la Idea del Bien.



LA TEODICEA AXIOLOGICA DE JOSE MARIA MENDEZ: UNA... 91

En la informacién contenida en el Big Bang —segun sus plantea-
mientos— no estaba incluida la aparicion del Homo Sapiens Sapiens (para
los defensores del Principio Antrépico de alguna manera si lo esta: hay
una correlacion entre el Big Bang, el desarrollo posterior del Universo
y la aparicion de la vida y la conciencia humana). Postula por ello el
autor un nuevo acto creador, extraio a la explosién primigenia, nada
menos que el salto metafisico de la materia al ser racional: el “espiri-
tu” humano -y no en general-, sino en cada uno de los individuos de
nuestra especie (p. 51). Como tampoco en el cigoto esta esa informa-
cién, ese acto creador se multiplica —deduce—- por tantos seres libres y
volentes como han existido y existen. El espiritu libre y con un mundo
de valores es creado directamente por intervencion divina y de modo
particular en cada uno de nosotros. Dios crea ex nihilo el espiritu o
capacidad de pensar de cada uno (p. 51). Esta es la postura clasica
mantenida por la doctrina judeo-cristiana, solo que argumentada desde
otra perspectiva: la ontologizacion de la Verdad léogica, reformulando
el sentido del Logos biblico-joanico en Logos 16gico-formal.

Continua asi la argumentacion de Méndez: Las ideas (en su linea
platonica) tienen existencia pero no esse, pues son inseparables de la
mente que las piensa (trasunto agustiniano); s6lo ésta tiene esse (p. 52).
Aqui cabria matizar por qué es asi en nuestras mentes pero no en la di-
vina, donde las Ideas tendrian esse pues se confunden con el Esse Ipsum
subsistens. Quiza habria que decir mejor que las ideas en nuestra mente
tienen un esse participado o analogado. Asimismo, habria que pregun-
tarse si la Verdad l6gica, en consecuencia, tiene algun tipo de existencia
o, simplemente, es Dios mismo. Si es asi, que se confunden, en el fondo
Méndez tiene una concepcion de lo divino muy alejada de lo que la
propia tradicién mistica, indiferentemente de qué religiéon hablemos,
entiende por Dios: Deus absconditus del cual desconocemos mas de lo
que conocemos (y para nosotros incomprensible: “si lo comprendes,
no es Dios” afirmaba un adagio medieval) y se aproximaria, en su caso,
mas a una Razén Ordenadora —al modo del Sumo Hacedor para los
ilustrados— que, si critica por lejano e impersonal al “motor inmévil
aristotélico”, en su opcion, pareciera o bien el concepto de divinidad
pitagotico-platonico o bien el panteista-estoico —que no en balde gene-
16 la logica estoica— o, incluso, la formula de Laplace ontoteologizada.
Todo ello, claro esta, siempre entendiendo su propuesta desde el pobre



92 GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCIA-CRESPO

alcance al que conduce el “Dios de los filosofos” (en expresion de Pas-
cal): maxime cuando el pensamiento actual cuida no intentar manipular
o dominar a Dios con la razén humana (respetar el Misterio que nos
desborda), por ello no deja de ser una gran ingenuidad filoséfica.

Para nuestro fil6sofo la mente no puede conocer la esencia de las
cosas: los “planos” dltimos del Cosmos o del cerebro, la inmensa for-
mula consistente de la l6gica de cuantores —cuyo relato real fuese nues-
tro Cosmos-— (p. 56); este planteamiento se expresa, como €es facil adver-
tir, en términos netamente laplacianos. Laplace sostenia que podriamos
conocer y prever el funcionamiento del Universo en caso de dar con la
férmula l6gico-matematica que supuestamente lo regiria. Pero nuestra
mente, es cierto, es muy limitada (p. 56). Insisto en un aire de pitagoris-
mo platénico en el pensamiento mendeziano, salvo que €l situaria esa
formula dltima no en el secreto del universo-mundo sino en la mente
de Dios. Esta postura tiene en su obra una consecuencia importante en
muchos sentidos, por ejemplo: en el tan debatido tema actualmente de
la existencia o no de la “naturaleza humana”, nuestro pensador —por lo
dicho- se abstendria agnésticamente, pues ella solo seria cognoscible
por la mente divina y no por nosotros. No existiria tal o al menos nos
resulta incognoscible. Esta postura, como es sabido, tiene multiples con-
secuencias en el terreno del debate actual antropolégico y ético.

Finalmente, si el Logos o Valor de la Verdad material es afirmado, en-
tonces se afirma también la existencia necesaria del Zpsum Esse o Dios (p.
59). Esta seria la tesis clave —que discuto— de Méndez: ambos conceptos
supremos, nuestra mente finita los percibe necesariamente juntos por el
mero hecho de hablar, pensar o entender. La Verdad, como valor, esta
en nuestra dinamica intelectual. Asi tradicionalmente se ha afirmado que
es el fin al que tiende nuestro conocimiento, pero no existiria “en si” en
nuestra propia mente, sino que participaria de la Verdad previa —y ante-
rior realmente existente—: que se confunde con el Valor de Valores, don-
de Valor y Ser, Verdad e Ipsum Esse Subsistens se identifican (p. 67). Aqui
cabe ubicar el nicleo y el corazén de la teodicea axiol6gica mendeziana.

A todo ello cabria, ademas, anadir —siempre segin el axiélogo—un
tercer concepto, el del Amor, que seria una nueva variable que ofrece-
ria la clave (obviamente, de inspiracion cristiana) para entender que el
Ipsum Esse, en terminologia trinitaria, seria el “Padre” y el Logos o Ver-



LA TEODICEA AXIOLOGICA DE JOSE MARIA MENDEZ: UNA... 93

dad seria llamado “Hijo” —todo ello en la clave teolégica de la conside-
racion del misterio divino- y el amor mutuo entre ambos, considerado
teologicamente también como persona, el “Espiritu Santo” (ibid).

Para Méndez los valores han de ser vistos en este mundo como lo
que debe-ser, estrictamente obligatorios y orientadores preceptivos de
la conducta. Obviamente, existe en este sentido una clara influencia de
Kant y del imperativo categérico moral. Mas kantiana, desde luego,
que scheleriana 1. La cuestion ontol6gica de como estos valores tienen
existencia en el Esse por excelencia queda ya pergenada anteriormente
Por ello, propone que la Axiologia es una parte de la Ontologia, obvia
consecuencia tras lo que llevamos dicho: en la practica, en sus tesis,
una conjuncién de Etica, Estética y Religion como superacion (p. 67)
de la antinomia entre Etica y Estética (entendida a su modo 42).

IV. LA FORMULACION DE UNA NUEVA AXIOLOGIA 43

Resumo los hilos conductores de la propuesta de la filosofia de
los valores mendeziana 44: la Axiologia es la ciencia de los valores.

41 El pensamiento axiolégico formulado por D. J. M. Méndez podria
describirse como, de manera caracteristica, un intelectualismo moral estricto.

42 Puede encontrarse una exposicién mas amplia de su concepcion de la
estética, en: Tratado de Axiologia, t. 11, Valores Eticos y Ascéticos, parte I: Estética, o.c,
p. 3-106. Sin embargo, se deberia aclarar mas y revisar mejor criticamente qué se
entiende por “Estética” frente a la tradicion filosofica occidental: pareciera tener
tintes kierkeegardianos por sus alusiones a lo ludico-festivo-gozoso de la vida (que
a diferencia de Méndez —en el autor danés— es el nivel infimo de la maduracion
humana). De igual modo, habria que explicar mejor por qué incluye también el
amor en el plano estético —si le ha conferido caracter ontolégico, por ejemplo, al
hablar del “Espiritu Santo”- perteneciendo entonces, mas bien, al ambito de los
Valores/Axiologia y yendo, de este modo, mas alla del plano estético.

43 Cfr. en este punto, la exposicion: Introduccion a la axiologia, Estudios
de Axiologia, Madrid 2003, 74 pp. Se trata de un resumen del Ziatado de
Axiologia, expuesto de manera amplia en dos volaumenes: Teoria bdsica y Valores
éticos, vol. 1, y Teoria del valor (economia axiologica). Valores estéticos y ascéticos, vol.
I1, Estudios de Axiologia, Madrid 2014, 3ed).

44  Sin poder entrar en ello, es preciso indicar la superaciéon de la escala de va-
lores de Scheler y Hartmann, en una nueva poderosa y original propuesta, como uno



94 GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCIA-CRESPO

Entendemos por Valor lo que debe-ser, sea o no sea de hecho (p. 5).
Es decir, independientemente de que se lleve a cabo o no en la accién
moral. El ojo axiolégico se ha llamado tradicionalmente conciencia
moral y es una facultad de conocimiento (ibid), aunque pueda errar
como la vista y los ojos. Existe una intuicién material de los valores, de
lo que debe-ser, se respete o no. Capta igual que la vista, pero —en este
caso— el deber-ser. Este planteamiento conecta con la gran tradicion
filosofica sobre la conciencia moral: que ha sido tan rica, fecunda y po-
liédrica. Y hasta para negarla: en la contemporaneidad se entiende la
conciencia moral como personalizacion de las normas y los valores y la
posibilidad de la autonomia moral. No seria una entidad misteriosa: la
“voz de la conciencia” seria simplemente la capacidad de juzgar acerca
del valor moral de los propios actos. Es a ella a quien debe obedecer
el individuo: propiciando la autonomia moral. Afirma E. Fromm que
es: “nuestra propia voz, presente en todo ser humano... Es la voz de
nuestro verdadero yo” 45.

Meéndez estaria de acuerdo con Hume, y posteriormente con Moo-
re, en que es una falacia deducir el ser del deber ser (todo el mundo
asesina, el asesinato es bueno; dado que cambian las costumbres, cam-
bian los valores, cfr. p. 6). En este punto, creo que el autor confunde
planos pues en la tradicion clasica se deduce el deber ser moral del ser
de las cosas, es decir, de la ontologia: para entendernos, una correcta
comprension del asunto seria como atenerse a la ley natural: es malo
mentir, porque somos un zoon politikon y la mentira envenenaria la con-
vivencia. No debo matar injustamente porque nuestro ser tiende natu-
ralmente y busca la supervivencia: es la naturaleza de nuestra consti-
tucion intima. Por este motivo seria igualmente reprobable el suicidio.

Sin embargo, como —para la Axiologia de nuestro fil6sofo— por
definicion los valores son lo que son, independientemente de lo que
se haga pues tienen entidad previa a nuestra accién moral o inmoral,
cabria hablar de una “ontologia de los valores” 46 en terminologia de

de los méritos y logros de la Axiologia de D. J. M. Méndez. Cfr. QUINTANA CABANAS,
o.c., pp- 103-105.

45 Etica y Psicoandlisis, FCE, México 1980, pp. 172-174.
46 GARCIA MORENTE, M., y ZARAGUETA, J., o.c., p. 325.



LA TEODICEA AXIOLOGICA DE JOSE MARIA MENDEZ: UNA... 95

Garcia Morente —autor tan querido para D. J. M. Méndez, y al que
dedica la ultima edicion de su Tratado Axioldgico (3* ed.)-. El punto
de partida de la Etica seria pues la intuicién del valor (p. 6). Kant fue
el primero en evitar la asi llamada “falacia naturalista” y en comen-
zar desde el deber-ser (p. 7), eludiendo asi la busqueda de la felicidad
como la autogratificacion (amor concupiscente, no benevolente, en
términos escolasticos). El autor se adhiere pues a la critica del eude-
monismo aristotélico, asunto de gran envergadura -muy complejo y
que da sin mas por sentado sin aclarar a fondo cémo y por qué en
estos escritos introductorios, quiza lo haga en algun otro lugar de su
extensa obra—. Anade que Scheler corrigi6 a Kant y propuso el método
ético adecuado para la Etica: partir de la intuicion material (frente al
formalismo kantiano) de los valores. Mejor atn, él la denomina intui-
cion axiologica de los valores (ibid). El negador logico y el hecho del
lenguaje separan el mundo sujeto a la naturaleza causal y el de los va-
lores (el “espiritu”: que es libre y voluntario). El uso del lenguaje rebate
cualquier asomo de materialismo. Si el pensamiento pasa del orador
a sus oyentes, mentalmente, y gracias a las leyes de la logica (empe-
zando por el operador monadico afirmador/negador) —si comprenden
lo que escuchan- el propio lenguaje exterioriza el pensamiento y esa
conducta manifiesta lo contrario del materialismo (pp. 8-9). Esta tesis
es una constante del pensamiento que nos ocupamos, discilpese por
ello la necesaria reiteracion, y cifra su potencial en la ontologizacién
al modo pitagorico-platonico de las leyes logico-matematicas, de las
que la mente humana no seria sino un espejo a posteriori, o reflejo del
propio Ser divino —que se confunde con el valor de Verdad logica (que
hace posible el pensamiento y el lenguaje) y también con la unidad de
los valores (Valor de Valores), como se vera posteriormente-.

Por lo tanto, no cabe, en resumidas cuentas, una explicaciéon mera-
mente material-evolutiva de la condicién humana pues pensamiento y
lenguaje no provienen de la evolucién compleja de la materia sino que
son participacion de las leyes de la l6gica que no son ni siquiera ideas
de la mente divina (al modo agustiniano) sino el propio Ser divino: la
Verdad, y —por lo tanto- lo contrario a la negacioén deliberada de la
misma, a causa de la opcion libérrima, que —a su vez—-demuestra nues-
tra capacidad de superar los condicionamientos evolutivo-materiales.



96 GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCIA-CRESPO

Sin embargo, entiendo que hay un error de perspectiva, pues —a
pesar de su exaltacion del concepto de Dios platénico- Platén, autor
en el que se apoya Méndez en su teodicea, nunca antepondria ni con-
fundiria la Verdad con el Bien. En este sentido, el autor altera el nucleo
de la filosofia platonica. Para el fundador de la Academia, las Ideas
tienen caracter divino y tanto mas cuanto mas proximas en la escala
jerarquica a la Idea de Bien. La nocién de Bien y la de Demiurgo son
las que aluden mas claramente a la Divinidad: “Lo que proporciona la
verdad a los objetos de conocimiento y la facultad de conocer al que
conoce es la Idea de Bien, a la cual debes concebir como objeto del
conocimiento, pero también como causa de la ciencia y de la verdad;
y asi, por muy hermosas que sean ambas cosas, el conocimiento y la
verdad, juzgaras rectamente si consideras esa Idea como otra cosa dis-
tinta y mas hermosa todavia que ellas...es acertado el considerar que
el conocimiento y la verdad son semejantes al Bien, pero no lo es tener
a uno de los dos por el Bien mismo, pues es mucho mayor todavia la
consideracion que se debe a la naturaleza del Bien” 47.

El primero de los valores, como queda ya dicho, es el valor de Ver-
dad y nos topamos de bruces con él: es lo que debemos pensar, decir
o escribir; lo hagamos de hecho o no lo llevemos a cabo. Pues existe
antes que nosotros y no respetarlo es libremente optar por la mentira.
Cabria preguntarse si no se esta reproduciendo en esta argumentacién
la criticada falacia naturalista: es decir, la Verdad “es”, luego el de-
ber-ser ha de atenerse al “ser” de la misma. Curiosamente, pareciera
como si se cayera en aquello que se critica (de la mano de Hume, Kant
y Moore). Ademas, como ya se dijo mas arriba, las llamadas logicas di-
vergentes (no-clasicas, heterodoxas), por ejemplo la logica polivalente
(de J. Lukasiewicz), admite valores intermedios entre los de verdad y
falsedad de un enunciado.

Afirma el axi6logo que, la libertad es el “ente” 48 que tiene ante si
un arco de valores, que puede cumplir o violar. Para Scheler, cita, la

47 Republica 508e.

48  Se da una utilizacion particular de este término: se trataria a mi entender de
una capacidad -mas bien que de un ente- propia del ser humano fruto de la accién de
la inteligencia y la voluntad. Obsérvese que tanto “libertad” como “persona” serian
entes, en el mismo sentido: lo cual causa cierta extrafneza.



LA TEODICEA AXIOLOGICA DE JOSE MARIA MENDEZ: UNA... 97

persona es el ente que los tiene delante y los debe realizar. Hay aqui
una clara alusion velada al teleologismo aritotélico: nuestro fin propio
es la perfeccion debida. Por eso, habla de una esencia de llegada, ya
que ésta no es algo fijo, sino que depende de nuestro viaje axioléogico:
se incorpora a nuestra esencia (lo que ya somos) —que no es algo fijo y
dado-. De manera dinamica y libre hay que alcanzarla poniendo en
juego nuestra libertad. Somos lo que axiol6gicamente hayamos deci-
dido ser y queremos ser (p. 12). Somos los unicos responsables de lo
valioso o antivalioso de nuestras acciones 49.

En su descripcion de la libertad, insiste D. J. Maria, somos libres
incluso frente a la causalidad divina (pp. 39-40) La libertad positiva
(de obrar, bien o mal) se enfrenta a los valores-fines (obrar el bien).
Me parece aqui detectar paradéjicamente un claro sesgo eudemonista,
aunque haya criticado anteriormente esta postura ética (pues a menu-
do ésta no se entiende correctamente: la felicidad es identificada con
el bien, en la tradicion clasica; esta es la correcta comprension de la
eudaimononia). Si el fin es obrar bien, esto es la felicidad —no la satisfac-
cion producida—: pues ambos se identifican, al menos en la tradicion
platonico—aristotélica. No hay que desestimar tan facilmente el eude-
monismo, como hizo Kant.

Prosiguiendo el analisis, {como conocemos lo valioso?, {como ac-
cedemos al mundo axiolégico? Para D. José Maria (cfr. para lo que
sigue pp. 13-14), ante una accion valiosa, nuestra conciencia aprueba
esa conducta o la reprueba. Sin duda, nuestros sentimientos, pasiones
o intereses tienden a enturbiar la visién axiol6gica pero por encima
se impone la percepcion objetiva de la realidad axiol6gica. Nuestra
conciencia puede equivocarse y nuestra intuicién axiologica ser erré-
nea pero también esto ocurre en el caso de la intuicion sensible (por
ejemplo, con la vista: hay daltonicos, miopes, etc.). Hay modos de co-
rregir los defectos ocasionales del ojo axiologico (la “regla de oro”, el
principio personalista —no tratar a la persona como medio, sino como
fin en si mismo-, el imperativo categorico, etc.). Hemos de aceptar,

49 Ante estas consideraciones cabria preguntarse que si existe una esencia de
llegada, o ideal, suponiendo que sea nuestra perfeccion: icudl es ella?, pues anterior-
mente se ha declarado agnoéstico respecto a la posibilidad de conocer la naturaleza
humana, su eidos, pues sélo la mente divina la conoceria.



98 GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCIA-CRESPO

segin Méndez, que nuestras intuiciones son en principio verdaderas,
lo mismo en Axiologia que en Fisica o Medicina. Las intuiciones no
engaifan, salvo casos patolégicos.

El deber-ser intuido es una realidad existente, tanto en lo ético,
como en lo estético y lo religioso: aqui no cabe hablar de relativismo
o subjetividad (s6lo cabe en el caso de los valores que estan en las
cosas, o en acciones humanas tratadas como cosas —matiza el autor-).
Ante cualquier duda, sostiene, sobre la objetividad de los valores éticos
los correctores axiol6gicos citados nos sacarian de dudas y sortearian
la disyuntiva que plante6 el que en el siglo XVIII se produjera una
revolucion en la ética; por un lado la historicidad y dependencia so-
cial de los principios y reglas morales y, por otro, la interpretacion
estrictamente racionalista de la moralidad (frente a la sociolégica). El
problema aun contintda, un relativismo cultural muy extendido versus
el universalismo de las normas éticas (que nuestro pensador resuelve
de la manera mencionada).

En el plano de las intuiciones, existirian tres intuiciones materiales
(pp- 15-16): la primera es la sensible, el conocimiento fisico en su mas
amplia acepcion (fundamenta la ciencia); la segunda seria la ontica,
que capta la unidad del ser vivo: la substancia, (la materia inerte solo
lo seria en cuanto la totalidad energética del cosmos, fue un gran error
de Aristoteles); la tercera y ultima es la intuicion del valor o intuicion
axiologica, que capta el deber-ser o el deber-no-ser en las acciones
humanas. Esta tdltima funda la Axiologia. La aplicacion de la logica
estricta con formulas validas a la metafisica y a la Axiologia es crucial
para el enfoque de este pensador. Segun nuestro autor, cabe llegar asia
certezas, a verdades, que son asi y no pueden ser de otro modo (p. 17).
Al contrario de lo que se piensa, en la ciencia se usan creencias, verda-
des que son asi pero podrian ser de otra manera: por eso este modo de
conocimiento no se detiene nunca 50.

50 Cabe pues hablar, nitidamente, de un deber-ser captado como de-
b bl
duccion de lo que “ya es”; insisto en mi apreciacién de que se remite, me
parece, a lo que critica: la “falacia naturalista”, unicamente que desde otra
Optica —en una nueva versién—: esta vez desde la ya aludida “ontologia de los
valores”.



LA TEODICEA AXIOLOGICA DE JOSE MARIA MENDEZ: UNA... 99

La Verdad seria un valor religioso y supremo, al principio de la
escala —pues lo condiciona todo- tras lo que vendrian la Bondad y
la Belleza que se traducen como Etica y Estética (p. 29), pues si ha-
blamos de lo bueno y lo bello cabe preguntarse antes, segun nuestro
axiologo: ¢”verdaderamente” es asi? Nos encontramos aqui ante una
clara transmutacion de la centralidad platénica de la Idea de Bien y la
re-concentracién en la Idea de Verdad, en un desplazamiento, quiza
intelectualista, o formal l6gico-matematico, de las tesis del Fil6sofo de
la Academia. La Verdad es el supervalor que permea toda la escala de
valores: de ahi, apunta Méndez, la afirmacion: “Dios es la verdad” (p.
30), de S. Juan Evangelista. La Verdad deber-ser, necesariamente “es”,
pues las leyes de la logica se nos imponen a todos, seguin el autor, si
hablamos y entendemos (ibid).

Como queda ya dicho, el que las leyes de la l6gica sean universa-
les es cuestionable, a no ser que etnocéntricamente pensemos que el
modo de razonar occidental basado en la filosofia griega y el principio
de identidad y el de no contradiccién, es el Ginico existente. La prueba
de que no es asi la tenemos en el propio Heraclito, ya en la Antigiiedad
(la lucha de contrarios, la no-identidad del fluir 1), y que ha influido en
pensadores decisivos de nuestro propio mundo cultural que tienen una
vision epistemolégica distinta como la dialéctica hegeliano-marxista,
por no referirnos al pensamiento del Extremo Oriente donde la l6gica
formal-matematica choca con el equilibrio de contrarios (ying/yang) u
otras cosmovisiones mitico-simbélicas en la cultura africana.

Por otro lado, continda argumentando nuestro pensador, para el
fil6sofo de Konisberg uno de los postulados de la Razén Practica es la
Justicia divina: la necesidad de un Juez que castigue y premie. Si no
existiera, la ley del mas fuerte no tendria critica alguna. Dostowiesky lo
expresa con la afirmacion “si Dios no existe, todo esta permitido” (cfr.
p- 45) Seria dificil, pues, negar la existencia de este Dios, como minimo
justiciero, pues negarlo significa conceder la ley del mas fuerte incluso
para sufrirla €l mismo (aunque sea este un planteamiento propio de la
pobre vision de la divinidad del deismo)

51 “Parménides... encuentra que dentro de la idea de devenir hay una con-
tradiccion logica; hay esta contradiccion: que el ser no es”, GARCIA MORENTE, M., y
ZARAGUETA, J., 0.c., p. 63.



100 GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCIA-CRESPO

Este enfoque postulatorio es problematico en la 6ptica de la filoso-
fia actual, pues existen abundantes planteamientos morales en los que
se niegan la existencia de Dios y —en consecuencia- se acepta de hecho
la ley del mas fuerte como ley de vida (¢he struggle for the life darwinista),
sean éstos de tipo herdico (mito de Sisifo como metafora de la accion
humana en un mundo en el que Dios, de facto, seria incompatible por
el mal existente, p. €]., A. Camus); de tipo voluntarista —como el caso
de Sartre—, en el que la ética la ha de construir cada uno por si mismo
en cada situacion personal (y es, por tanto, personal e intrasferible); o,
por fin, directamente planteamientos como la moral del superhombre
de Nietzsche: donde claramente se avala la “ley del mas fuerte” —de he-
cho, se la encumbra- frente a la “moral de los esclavos”: revolucionan-
do asi los valores judeocristianos y deconstruyéndolos en favor de la
nueva moral de los vencedores. Es un hecho real que hay quien acepta,
no sé si resignadamente, que Dios no solo no exista sino también que
el mundo quede totalmente a la intemperie y al albur del mas podero-
so. A lo que habria que aspirar —segun estos pensadores— es a ser uno
de los “superhombres” que estan por encima: es la clave nihilista. Por
ello, argumento, me parece fragil el enfoque de Méndez al respecto.

Sin embargo, de la existencia de un Dios justiciero, afirma aun asf,
puedo estar mas seguro que de la gravedad de Newton o del universo
curvo de Einstein (p. 49). Es uno de lo postulados de la razén practica
de Kant: si no hay Justicia en este mundo, tiene que haber un Juez que
premie o castigue para que el justo reciba su premio y el que ha hecho
dafio reciba su castigo. Asi lo exige un sentido minimo de la Justicia.
Es, como queda dicho, un razonamiento de tipo postulatorio aunque
en este caso desde la 6ptica de la Axiologia. El asunto, reitero, es que
hay quien se conforma y piensa que no existe tal Justicia y tampoco la
espera, ni en este mundo ni en el futuro.

La Idea de Justicia en la axiologia mendeziana, {qué existencia
posee, al igual que el resto de Ideas, y por ende la unidad de todas
ellas —que también es un valor o Idea en si-? La idea de Justicia divina
habria que completarla, segtn €él, con el resto de los genuinos valores
pues la unidad de todos los valores es también un valor. Segun la filoso-
fia de Méndez, la suma de valores concretos no da como resultado un
conjunto de valores, sino otro Valor, del cual los demas forman parte:



LA TEODICEA AXIOLOGICA DE JOSE MARIA MENDEZ: UNA... 101

es mas, se identifican con €él. Es el Valor de Valores o Valor Valorum
(Dios) (p. 51) del cual se hablara mas adelante.

En este sentido, que Hartmann afirme que la intuicién axiolégica
es un conocimiento objetivo y, por otra parte, afirme que Dios no exis-
te (el ateismo de su filosofia) es, en rigor, contradictorio para D. José
Maria. Los valores existirian para el pensador aleman en un mundo
como el de Platon (topos uranos) como Ideas que flotan en el aire, no
son parte (ideas/pensamientos) de una mente suprema —como para S.
Agustin— ni tienen existencia real y actual como este mundo. La idea
de Justicia habitaria, en este orden de cosas, en ese mundo superior
pero seria incapaz de castigar a nadie. Parti6 bien Hartmann, segin
nuestro autor, de la intuicién axiolégica como captaciéon de valores
objetivos —aunque realizados aqui de manera incompleta—: de ahi el
saltar posteriormente a los valores infinitos o “en si” y presentarlos
como Ideas platonicas. No dio el paso, sin embargo, a afirmar que ese
mundo (conjunto de Ideas preexistentes) es Dios mismo, como parece
evitar afirmar —ambiguamente— Platén mismo (aunque pueda no pare-
cer asi en algun texto). Hartman negaba, queda dicho, la existencia de
Dios. Habl6 de un imposible espacio intermedio: el ente ideal, que no
tiene realidad factual pero si mas entidad que una idea pensada por la
mente (p. 51).

Para Méndez, la cuestion se resuelve si consideramos los valores
como las perfecciones mismas de Dios. Entonces Dios es visto como el
valor de todos los valores: como Valor Valorum. Asi se entenderia por
qué los valores deben-ser y se impondran sobre el mal: “valor” equiva-
le a “necesariamente es”, argumenta (se formalizan ambos igual logica-
mente) y un verdadero deber-ser no puede quedar frustrado; llegara a
ser como debe-ser y el antivalor, el mal, lo que debe-no-ser, ser redu-
cido a la nada (ibid). La vida tras la muerte esta exigida por el castigo
pendiente a los crimenes impunes (en linea con el postulado de la Cri-
tica de la Razon Prdctica kantiana). Asi pues, la Justicia, con mayusculas,
equivale a la victoria del bien sobre el mal (p. 52) y necesariamente es:
debe-ser. No se puede dudar, entonces, de su existencia. Pues al modo
platonico es mas real y existe incluso que la Justicia terrena —que no es
sino un palido reflejo de la realmente existente—.



102 GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCIA-CRESPO

D. José Maria —ya me referi a ello- posee una comprensién par-
ticular de la vida estética (similar al disfrute ludico-festivo: cuyo cénit
seria el juego infantil —frente al drama de la ética— y aqui residiria la
verdadera dicha o felicidad (pp. 54-59). Incluso seria lo mas parecido
a la bienaventuranza eterna. Ya queda sugerido lo que pareciera ser la
impronta de la conocida clasificacion kierkegardiana de tres niveles de
profundidad vital: estético, ético y religioso. Lo que convendria es acla-
rar por qué la felicidad se sitia en el primer nivel y no en el segundo
o el tercero: para Aristoteles seria en el segundo, para Sto. Tomas o los
misticos en el tercero y mas profundo. Pareciera como si equiparase la
felicidad con lo ludico (¢guifio orteguiano?) en detrimento de la pleni-
tud de la perfeccion a la que estamos llamados 52: la vision beatifica,
en términos teologicos, del Amor (mucho mas que una emocion) —mas
alla de lo estético, lo trascendente/religioso por excelencia en clave del
filésofo danés—.

Por otro parte, el deseo de felicidad estética completa, demanda
(plantea Méndez) —para todos- la existencia del mas alla (p. 59). La
intuicién de un valor ético es un modo de conocer acompanado de
emocion. Si es un antivalor, la emocion es mas intensa, negativa: de
rabia o indignacion (ibid). En materia estética, para €l, la emocion es el
amor y en la vivencia estética ambos coinciden —acto de conocimiento
e intuicion estética y la emocién aneja—. Asi, el deber-ser estético, el
placer estético, la belleza y el amor equivaldrian en este orden de cosas
(ibid): serian lo mismo para el axi6logo estudiado (y este plano estético
tendria que ver hasta con la vida eterna —en el sentido de cémo sera
para nosotros y de como concebirla o imaginarla de la manera mas
aproximada-).

La aspiracion continua de esta filosofia de los valores que nos ocu-
pa es proponer una fundamentacion racional y universal de los mis-
mos —por lo tanto, valida para todos—.Como se sefalaba, las teorias
éticas formales indican como regla de conducta el deber universal, que

52 No cabe duda de la importancia del juego y lo sanamente lidico en la vida
humana pero cabe preguntarse si, como afirma M. Guerra, valorando también muy
positivamente esta dimension antropolégica (o. c. pp. 65-68), “denota en qué medida
la felicidad va unida al fin altimo del hombre, a la gloria de Dios, solamente perfecta
y definitiva tras la muerte”.



LA TEODICEA AXIOLOGICA DE JOSE MARIA MENDEZ: UNA... 103

se convierte entonces en norma moral legitima. Las teorias éticas ma-
teriales, por el contrario, fundan el deber en el bien que se ofrece a la
voluntad. El auge del comunitarismo filoséfico indica un cierto fracaso
de las éticas universalistas, y el regreso a la propia tradicion (Platon,
Aristoteles, utilitarismo, kantismo, etc); filosofos en la linea de Mac
Intyre o Ch. Taylor son emblematicos en este sentido 53. De ahi que el
pensamiento axiolégico de nuestro investigador presente algunas difi-
cultades en el contexto cultural actual, mas préximo a Kant que a Sche-
ler, y mas formal que material —como es su planteamiento filoséfico-.

Esta misma pretension la traslada al mundo de la religién: como
si de un nuevo intento de plantear La religion dentro de los limites de la
sola razon —al modo de la obra kantiana— se tratara. Por ello, desde su
enfoque, plantea lo que denomina “religion axiolégica”. Esta se apo-
yaria solo en la razon (cfr. para lo que sigue pp. 61-66). Argumenta asi:
sabemos que existe un mas alla, y un Dios que hara triunfar la perfecta
Justicia. También que Verdad, Bondad, Belleza y Amor son perfeccio-
nes divinas: en rigor, son Dios mismo como Valor Valorum. Aspiramos,
asimismo, a una felicidad estética que implica el aniquilamiento de
todo antivalor ético...pues bien, para admitir todo ello no haria falta
la virtud teologal de la Fe, en términos teologicos, es decir: el don so-
brenatural. Gracias a la Axiologia, segin Méndez, se podria salir del
laberinto del ateismo “imaginario” (pues lo considera irreal, mas bien
un espejismo). Desde su original perspectiva, lo religioso-axiologico
nos situaria —como si de unos nuevos preambula fidei hablasemos— en
el umbral de la fe sobrenatural, que ya pertenece al orden de la gracia
divina.

Este planteamiento también incluiria la razonabilidad de condide-
rar el sufrimiento como un valor: incluso su caracter redentor, expiato-
rio, purificador...todo ello seria concebible en los limites de la estricta

53 Esta referencia viene al caso por el diagnoéstico sobre la posibilidad de dia-
logo entre los tan contrapuestos discursos culturales contemporaneos. Para McIntyre
el problema es que, partiendo de presupuestos tan distintos, el posible intercambio se
torna imposible por ser los principios tan antagénicos que se convierte el didlogo en
varias rectas paralelas que no se tocan en ningtn punto: no se pueden cruzar. El drama
de la incapacidad de interlocucién real hace aconsejable cultivar la tradicion cultural e
intelectual a la que uno pertenece: sin la pretensién de universalidad, pues en rigor en
el debate racional esta hoy es imposible; de ahi su propuesta “comunitarista”.



104 GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCIA-CRESPO

razon e, incluso, por ejemplo, lo mismo ocurriria con el perdéon —como
unico arreglo posible del conflicto ético— con lo que ello supone: pe-
dir perdon y perdonar (lo que disolveria, afirma, todos los conflictos
éticos; de ahi, su racionalidad). La medida del intelectualismo moral
estricto de este tipo de Axiologia lo ofrece la manera en que, tan can-
dorosamente, a mi modo de ver, se enfrenta a un asunto tan complejo
antropologicamente como el perdon —desde una pretendida racionali-
dad humana-. El ser humano, quiza en abstracto si, algunos, pero en
la practica el ser humano no funciona asi: se implica la afectividad, la
memoria, la sensibilidad. Por otro lado, como afirmaba Sta. Teresa, la
cima del amor es el perdén: pero ni uno ni otro son (idealmente quiza)
tan faciles de vivir s6lo porque sean razonables; las personas somos y
nos comportamos de otra manera, la historia humana lo demuestra.

El racionalismo axiolégico de Méndez propugnaria que no seria
necesario vislumbrar todos estos aspectos desde el punto de mira reli-
gioso-confesional, siendo estrictamente inteligibles desde la “religion”
en perspectiva axiologica, que es una suerte de Teologia Natural o filo-
sofica desde la optica de los valores. Asi, la afirmacion de un mas alla
y de un castigo del culpable al que le ha ido bien en esta vida terrenal
seria perfectamente razonable, y hasta la misma razén nos impondria
la idea del “infierno” (pena de dafo) 54 —término teoldgico, rescata-
do axiologicamente— (para reducir a la nada tanto la culpa individual
como la pena merecida; también en terminologia cristiana) y, también,
hasta la de “purgatorio” (para expiar la maldad cometida, afirma el
autor). Borges afirmaba irénicamente que el castigo eterno le parecia
desproporcionado por grande que fuese la culpa humana, y no deja de
ser un misterio revelado, abordado por la Teologia de manera apro-
ximativa, y de compleja comprension para nuestra mente limitada.
Cuanto menos podra la razén, a mi parecer, conocer estas cuestiones
—que atailen a la Justicia divina- si no es desde una antropomorfizacién
de la misma: no podemos convertir el misterio en problema (segun la
conocida distincion de G. Marcel).

54 Esta temaética se encuentra expuesta con mas amplitud en Introduccion a la
Axiologia (2013), cap. VIII



LA TEODICEA AXIOLOGICA DE JOSE MARIA MENDEZ: UNA... 105

En cualquier caso, para la Axiologia que estamos exponiendo, no
cabe algo que debe-no-ser sin llegar a no-ser. De modo que “el juicio
de Dios implica, para Méndez, que el bien triunfara sobre el mal por
las buenas o por las malas” (p. 66), en ningun caso se producira el
triunfo del mal y todo ello, de acuerdo con €I, lo podemos vislumbrar
racionalmente desde su sola filosofia axiologica. La religion en los limites
de la sola razon de 1. Kant seria, claramente, como sugeria, el anteceden-
te mas similar —en cuanto a inspiracién- de la filosofia del mal, la culpa
y la justicia divina planteada por la filosofia de los valores que en este
articulo estamos analizando.

V. EL VALOR DE VALORES 55

¢Qué entiende, entonces, por Dios? ¢ Cudl es su esencia? Son aspectos
ineludibles a abordar en cualquier Teodicea. La propuesta de definicién
y la esencia de lo divino propuesta —asi como la argumentacién sobre
su existencia— es, claramente, neoplatonica (en su sentido etimolégico:
un nuevo platonismo). Hemos ido exponiendo sus elementos fundamen-
tales a lo largo de los apartados anteriores pero llevemos acabo ahora
una sintesis sistematico-histérica de su reflexion al respecto. Ya habia ido
glosando criticamente las ideas vertidas en esta sintesis con anterioridad,
al menos en sus lineas maestras, pero considero necesario exponer sinté-
ticamente el original desarrollo mendeziano en el contexto de la Historia
de la Filosofia pues, de este modo, es mas facil la comprensién y el con-
traste de su vision filoséfico-axioléogica de lo divino. Argumenta Méndez
de la manera que a continuacién expongo.

La idea de Justicia para Platon es mucho mas real, existente o ac-
tual, que un acto de justicia llevado a cabo en nuestro mundo. Pero
mezcla las ideas ontoldgicas con las axiologicas y, por ejemplo, la for-
ma del gato en si, no es mas real que los gatos reales: Aristoteles hizo
una critica justa pero se llevé por delante lo mejor de la axiologia pla-
tonica, su filosofia de los valores. Fue muy facil para Aristoteles probar

55 Véase: Introduccion a la axiologia, Sepha, Malaga 2013, 327 pp., “Valor
valorum”, pp. 125-136. Cfr. también Valor Valorum; Estudios de Axiologia, 11
pp- Editado por separado con anterioridad.



106 GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCIA-CRESPO

que la separacién entre el mundo de las formas platénicas y el nuestro
es absurda. En efecto, Platon pens6 la Belleza, el Amor, la Justicia en
si como perfecciones poseidas por un Ser superior. La unidad de todos
los valores es también un valor y escogi6 el término Bien para designar
esa unidad: el Valor Valorum, en terminologia axiologica actual; el Bien
como “aquel sitio en que se halla la plena perfeccion del ser” 56,

Da un salto del finito al infinito para cada valor: de los actos valio-
sos concretos salta a los valores en si mismos, infinitos en el sentido de
que nunca son cumplidos del todo. En la axiologia de Platon, Dios es
visto como el Ser cuyas perfecciones reales son la Verdad en si, la Be-
lleza en si, la Justicia en si...en definitiva el Valor de Valores. No es un
concepto, o una idea, sino la realidad que verdaderamente es. Negar
la existencia de Dios equivaldria a negar la existencia de todos y cada
uno de los valores (la idea de Dios de Platon estaba muy condicionada
por las circunstancias politico-histérico-culturales y era de cariz nacio-
nalista y exclusivo —de la propia Polis-) Por eso mas que hablar de Dios
habla de el Bien o del Uno, aunque puntualmente también expres6 la
palabra “Dios”. Pero se trata, en definitiva, de aquel Ser Infinito cuyas
perfecciones reales son los valores en si.

La idea de Dios de Aristoteles es el célebre “motor inmévil”, o
“pensamiento de pensamientos”. En cualquier caso, totalmente inde-
pendiente de los valores: que como son indispensables para dar senti-
do a nuestra vida e interactuamos constantemente con ellos hace que
el Dios peripatético esté alejado del hombre. Como se ha dicho, no se
le puede rezar ni suscita un eco en el corazén humano. Mientras que
el Dios de Platon, plantea, es digno de amor, el de Aristételes es lejano
y frio.

Sin embargo, el parecer de Méndez es que ha triunfado la visién po-
bre y triste de lo divino aristotélica: y ha durado veinticinco siglos (dificil
de entender a su modo de ver). S6lo a los comienzos del pasado siglo, la
Filosofia de los Valores ha intentado recuperar la visién platonica de la
divinidad. S. Agustin se queda s6lo con las ideas ontolégicas y deja las
axiolégicas poniendo las esencias o formas en la mente divina y no ex-
plota el fil6n del salto finito-infinito que Platon propone para los valores.

56  Repiiblica, 509b.



LA TEODICEA AXIOLOGICA DE JOSE MARIA MENDEZ: UNA... 107

A Méndez le parece que también es una concepcién pobre, ajena a los
valores y, por tanto, a lo humano. S. Tomas cae —a su parecer— en pare-
cido error. En relacion a todo lo anterior, quiza habria que achacarle a
Meéndez el olvido de toda la tradicién filosofica sobre los trascendentales
del ser —posterior a Sto. Tomas, pero derivada de €l en parte (p. 6)-. En
ella el Ser aristotélico-tomista es convertible en la Verdad, la Bondad, la
Belleza y la Unidad. En cualquier caso, su parecer es que la divinidad
filosofica medieval, mas cerca de Aristételes que de Platéon, es un empo-
brecimiento —en su concepcién- frente a la corriente platonica o agus-
tiniana (mdas en primer término) aunque en puridad, hay que aclarar,
esta ultima estuviera vigente durante buena parte de la Edad Media y
el aristotelismo y el tomismo sélo cobraron preponderancia a partir del
siglo XIII, es decir, ya al final del Medievo y en adelante.

No olvidemos tampoco que el hincapié en el logicismo y la identi-
ficacion de Dios con la Verdad légica, antes que con el Bien, la Unidad
o la Belleza —que serian subsidiarios— conforma también una imagen
un tanto empobrecida de lo divino, por mas que atne todos los valo-
res, subrayando en demasia la concepcion de Dios como una especie
de gran matematico o generador de leyes logicas, a modo de un for-
midable ordenador del que emana la formula l6gica-matematica que
constituye el secreto dltimo o esencia de la realidad.

Para el enfoque axiolégico que estudiamos, si alguien se considera
ateo o agnostico es porque excluye la nocién platénica de Dios. O lo
ha alejado de El el an6nimo y aséptico sentido aristotélico de lo divi-
no. Ha separado los valores de la nocién de Dios, he ahi su gran error.
Para ser ateos o agnosticos, segin este neoplatonismo habria que vivir
y pensar bajo el supuesto de que no existe la Justicia, ni la Verdad,
etc y tendria el sujeto que abandonarse a la ley del mas fuerte para
ser coherente: pero nadie puede vivir de ese modo, de espaldas a los
valores. Dios no es sino una abreviatura para designar lo axiolégico y
su unidad. A D. José Maria Méndez le parece que la nocién platonica
de Dios revisitada desde la filosofia de los valores hace imposible el
ateismo o el agnosticismo.

Ademas, piensa, con la formalizacion de la logica, la concepcion pla-
tonica de Dios se ha visto reforzada: el valor de la verdad se nos aparece
no solamente como lo que debe ser, sino como lo que necesariamente



108 GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCIA-CRESPO

es asi y no puede ser de otra manera, lo que jamas conseguira la ciencia,
pues siempre esta avanzando, superando conocimientos equivocados o
incompletos anteriores. Es interesante su alusion al principio de contra-
diccion —pues ya adelantamos mas arriba nuestro particular punto de
vista, en relacién con el operador monadico légico afirmador/negador
como inicio del filosofar— (cfr. mas arriba aptdo I). El valor de verdad
formal de la logica es visto como algo necesario, en el sentido opuesto
a lo contradictorio. Asi como lo ultimo no puede existir, lo segundo no
puede no existir. Esto es afirmar la existencia de Dios, si es que la verdad
es un valor, como postula la Axiologia, y la existencia de un solo valor en
si implica la existencia de todos ellos, es decir, de Dios.

Por ello ser ateo es dificil si nos atenemos en el valor de la verdad:
si se habla y se entiende lo que se dice, ya con eso se ha afirmado la
verdad de la logica. De lo contrario, tampoco podria pensar, pues ha-
cerlo coherentemente implica atenerse a la verdad de la l6gica. Seguir
viviendo, seria ademas una muestra de ser una consistencia logica, una
incontradiccion, y se volveria a admitir —por el hecho de seguir vivien-
do- el valor necesario de la verdad logica. En conclusion: Los ateos
—que niegan la existencia de Dios— no lo son, aunque crean serlo.

En la verdad légica y formal estamos ante un deber ser que es
intemporal que y no ha de esperarse a otra vida para triunfar sobre la
realidad que la contradice, como ocurre con la Justicia. Las verdades
logicas necesariamente son, son intemporales, existen ab aeterno et in
aeternum. El valor de Verdad, que necesariamente es y no puede ser de
otra manera, crea el vértigo ante la experiencia de Dios que se puede
encontrar en cualquiera que lea un manual de l6gica formalizada y sa-
que todas las consecuencias %7. Otro habria sido el camino en la cultura
ocidental si hubiera triunfado la idea platénica de Dios y no la aristoté-
lica: un error —para Méndez- de veinticinco siglos.

57 Ya se ha senalado las caracteristicas de intelectualismo moral extremo de
esta propuesta axiologica. Pareciera que no hubiese problemas morales sino intelec-
tuales: la negacion de un deber ser es en el fondo la negacion de una falsedad intelec-
tual. Parece que la dnica razén para no cumplir con el deber seria el error: {quedaria
asi margen para la libertad? El drama del humanismo ateo (H. De Lubac) lo es de un mal
uso y orientacién de ella, afirmando al hombre frente a Dios.



LA TEODICEA AXIOLOGICA DE JOSE MARIA MENDEZ: UNA... 109

VI. A MODO DE CONCLUSION: DI10S, INFINITO AXIOLOGICO 58

1.

La primera nocién de Dios que debiera venir a nuestra mente en
rigor debiera ser la de Verdad formal de las leyes légicas que go-
biernan nuestro pensamiento y lenguaje. Todos “adoramos” esa
Verdad por el hecho de decir algo y que se entienda: basta que
tenga sentido y lo comprendamos. No hay ateos, sino ignorantes
de que la logica ha sido formalizada para Méndez.

De alguna manera, al igual que hay un orden en el Universo,
que reclama una Inteligencia ordenadora, pues éste tiende a un fin
—que no es la entropia a la que tiende la naturaleza— que se presen-
ta, en diversas formulaciones, por ejemplo como principo antrépi-
co. Las leyes de la logica que estructuran nuestro pensar y hablar
serian la presencia de Dios mismo en nosotros, la “inhabitacion” de
la Verdad, el Logos, en este caso en nuestro intelecto racional. Sin
ella, no seriamos capaces de entender ni articular un lenguaje cohe-
rente. Asi que, mutatis mutandis, habria una Verdad ordenadora de
la mente racional, igual que existe una Inteligencia que dispone el
fin al que tiende el Universo (telos).

Conocimiento fisico. Nada fisico hubiera llegado a existir, si el
principio de conservacion rigiese para todo sin excepcion. Algo
no sujeto a ello debe necesariamente existir para explicar nuestro
Cosmos. Es lo que los metafisicos medievales denominaron el Ser
Necesario. Esta es una nueva formulacion de las vias tomistas de ac-
ceso a la existencia de Dios referidas a la Causa incausada o el Ser
Necesario, frente al contingente, solo que formulado en términos
de la fisica actual (la “energia”).

Conocimiento metafisico. Permite pasar de la verdad formal de las
leyes de la logica a la verdad material de esas leyes: o sea a la
correspondencia entre el ser y lo verdadero, entre esse y logos. Lo
necesario es anterior y previo a la existencia de entes contingen-
tes o finitos. Seria el argumento ontolégico de S. Anselmo: para
Méndez mejor habria que denominarlo “argumento metafisico”.

58 Consiltese para lo que sigue: Introduccion a la axiologia, Sepha, Mala-

ga 2013. 327 pp. “Infinito axiologico o Dios”, pp. 67-77.



110 GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCIA-CRESPO

Kant y Sto. Tomas lo combaten, a su modo de ver, porque no
conocieron la formalizacion de la logica: la idea que implica la
propia existencia no es el Ser mas perfecto posible sino la triple
correspondencia entre logos y esse tomada en su conjunto. Dios y
su poder creador existen siempre. La verdad material entre esse y
logos se mantiene por si misma. De otra manera: Dios es Ipsum Esse
o Ser necesario e Ipsa Veritas o Valor de Verdad formal de las leyes
de la logica. Este es el punto de arranque de toda filosofia para el
renovador planteamiento del pensamiento axiologico 59.

4. Conocimiento axioldgico. Aqui hay que situar la cuestion de la Siin-
dantinomie (tercera antinomia kantiana). Ha de existir una Justicia
mas alla si no admitimos la ley del mas fuerte y que no hay nada
de lo que quejarse ni derecho alguno a hacerlo. Ha de haber un
“Juicio Final”, en que todo culpable sea castigado y todo inocente
resarcido. El conocimiento axiol6gico llega a la idea de Dios, afir-

59 Otros enfoques metafisicos complementarios formalizados expues-
tos por Méndez en su “Introduccién a la Ontologia”: Se han considerado
cuatro modos de ser (modi): Necesario, Contingente, Posible e Imposible.
Para el autor (pp. 22-23) el ser contingente se puede formalizar: puede
ser&puede no ser, y ocurre que el ser posible se formaliza exactamente
igual: puede ser&puede no ser; es decir, son equivalentes, son el mismo
“modo” de ser. Habria en realidad s6lo tres. EI modo de ser contingente
desapareceria en aras del posible. Aplicado a la Teodicea, las tres palabras
esenciales de la logica sentencial bivalente (en realidad, de toda la logica
—equivocadamente para Méndez-) hablan de los tres modos de ser men-
cionados. Formulas validas=ser necesario, F. Consistentes=seres posibles,
Férmulas contradictorias=imposibles. Lo primero se nos aparece como el
Ipsum esse escolastico. Por el hecho del lenguaje se nos impone que existe
Dios en cuanto Ipsum Esse, de ahi se deriva la posibilidad de lo segundo y
lo tercero, no existe por definicién. Aqui residiria otra nocién de Dios, la
Verdad material que se expresa mediante la triple correspondencia citada
Es la condicion necesaria y suficiente de nuestro lenguaje (p. 29) Es también
una verdad eterna, divina, infinita, todopoderosa...como queramos decirlo:
pero creemos todos en ella, a no ser que no hablemos o pensemos. Otra
nocion es la de Ipsum Esse si pensamos en la unién intima entre Ser y Pensar.
La firmacion evangélica: “en principio era el Logos” (si lo entendemos como
la triple correspondencia) lleva dentro de si la nocion de Ipsum Esse. S. Juan
Evangelista vio mas profundamente que Sto. Tomas.



LA TEODICEA AXIOLOGICA DE JOSE MARIA MENDEZ: UNA... 111

ma la existencia del Infinito axiolégico —en quien todo es como
debe ser— y lo vincula con el “Juicio Final”. Dios es el que hace
finalmente justicia. Aunque sea la divinidad triste del pietismo mo-
ral kantiano y deista.

La intuiciéon material de los valores da comienzo a la Axiolo-
gia. Estos valores éticos, si son objetivos y deben ser, son automati-
camente concebidos como fines que dan sentido a la vida humana.
En el pensamiento mendeziano, son un poder teleolégico, pero su
finalidad queda frustrada en este mundo. Si no aceptamos que la
ley del mas fuerte es aceptable, la alternativa es la victoria del bien
sobre el mal con todas las consecuencias.

En el fondo, estamos, ya indiqué, ante una reformulazion del
eudemonismo, pues al hablar de que son éticos (los valores) no
pueden hacer referencia sino al bien y al mal —que es en filosofia
lo que estudia la ética en la accion humana-y, ya sabemos, el bien
y la felicidad se identifican en la eudaimonia aristotélica (y obvia-
mente tanto los valores como el bien frente al mal, tienen que ver
con ella).

Para D. J. M. Méndez, la conciencia se identifica con la intui-
cion material de los valores. Es vista por él como la voz de Dios,
que resuena en el corazén humano: équién podria obligarme sino
s6lo Dios? Me sentiré culpable si voy contra lo que me dicta mi
conciencia que no es sino la percepciéon de lo objetivamente va-
lioso. Si el fundamento de todo valor no estuviese en la majestad
de Dios, la palabra culpa no estaria siquiera en el diccionario. Es
paradéjico que la voz de la conciencia sea tan fuerte y tan débil a
la vez; puedo desobedecerla, pero no podré acallar los remordi-
mientos que me provoque.

Seria interesante ampliar esta exposicion mendeziana desarro-
llando esta afirmacion de la identidad entre la conciencia y la in-
tuicion material de los valores con la gran tradicién filoséfica sobre
el tema de la conciencia como “voz interior”: (estoicos, neoplato-
nicos, S. Agustin, Rousseau, Kant, Newman, etc) pues hay antece-
dentes —en todos ellos— y muy similares en la denominada Escuela
de Cambridge, platonicos también, defensores del caracter innato
de los principios morales —en cierta medida, ciertamente préximos



112

GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCIA-CRESPO

a Méndez-. Este movimiento filosé6fico de tendencia neoplaténica,
se desarroll6 en Inglaterra durante el s.XVII inspirandose en la
obra de H. De Cherbury De Veritate (1624) e indirectamente en la
Academia platonica florentina (Marsilio Ficino, Pico de la Miran-
dola). Los platonicos de Cambridge (Wichcote, Smith, Culverwell,
Cudworth y More) sostenian el innatismo cognoscitivo contra el
materialismo de Hobbes y Gassendi: el conocimiento no deriva
de las cosas sino de Dios, que ha colocado las nociones comunes y
generales en el intelecto humano.

Esta tesis era una premisa para sostener una concepcion re-
ligiosa universal fundada en la evidencia innata del concepto de
Dios (noci6n comun a todos los hombres) y distante de sutilezas
teologicas y de dogmatismos sectarios. En realidad, el cristianis-
mo, tradicién platonica y hermetismo renacentista son para ellos
expresiones de una misma religion verdadera en tanto que basada
en los conceptos racionales del bien y lo divino comunes a todos
los hombres 0. Son mas que evidentes, saltan a la vista, los parale-
lismos con la propuesta de filosofia axiologica de Méndez.

Dios es el fundamento iltimo de lo valioso. El Ser Necesario es
igual a Valor de Verdad y también al conjunto de valores tanto
éticos como estéticos. Existe una identidad entre el Ser Necesario
y todo posible valor que realmente deba ser. Mas alla de S. Agus-
tin, no son éstos ideas platénicas en la mente divina, sino algo
consubstancial al ser de Dios: Dios no piensa la Justicia como tal;
Dios es la Justicia en si, es una perfeccion real y actual de Dios. Los
valores en si mismos exigen una realidad actual. Son las mismas
perfecciones reales de Dios. Las perfecciones divinas son vistas
como que deben ser y como fines que dan sentido. El valor “debe
ser” y se propone a la libertad positiva, aunque no es como debe
ser al igual que la perfeccion divina. Vivir los valores es acercarse a
Dios, asemejarse a El: la identidad entre ser y valor sélo se alcanza
en Dios y constituye la tarea de la vida humana.

La fundamentacion ultima ética, en este caso de los valores,
reside en el Ipsum Esse sin los que seria inexplicable su deber ser y

60 Cfr. Enciclopedia de Filosofia, Garzanti Ediciones, Barcelona 1992, p. 131.



LA TEODICEA AXIOLOGICA DE JOSE MARIA MENDEZ: UNA... 113

su finalidad. Si todos los valores son subjetivos (relativismo), acaba
imponiéndose uno: la ley del mas fuerte; este seria el que valdria si
quitamos a los valores su fundamentacién tltima en Dios.

Si la filosofia es aquel saber que se interroga por las cuestiones
ultimas, yendo a la raiz, y su importancia reside mas en las pre-
guntas que plantea que en las respuestas que ofrece, muchas veces
complejas y diversas, aunque su fin sea la bisqueda de la verdad,
el enorme valor y la gran aportacién del pensamiento de D. J. M.
Méndez, en lo relativo al aspecto aqui estudiado (la Teodicea), ra-
dicaria en una cuestién central: su capacidad para cuestionarnos si
nuestro conocer y nuestro pensamiento y lenguaje son un destello
luminosos, una huella, de la existencia de Dios —casi de evidencia
inmediata, de manera natural- si nos detenemos a reflexionar ra-
zonadamente como él procede o, por el contrario, como afirman
otros pensadores en el debate sobre la cuestion, el lenguaje, pensa-
miento y conocer propio del ser humano son resultado de los ocul-
tos registros de la biologia, la genética y el cerebro. Para nuestro
fil6sofo de los valores, no cabe la menor duda: son la mejor via de
demostracion de la esencia y existencia divinas. 6!

GABRIEL ALONSO-CARRO Y GARCiA-CRESPO

61 Sobre esta cuestion publicaré proximamente en la Revista Espiritu (2022)
una «Nota» profundizando —en discusion con su planteamiento— en el ultimo libro
del autor.






