
ESPERANZA Y CORONAVIRUS. CAMINAR EN MEDIO DE LA NOCHE 9

Esperanza y coronavirus. 
Caminar en medio de la noche

Resumen

Vivimos un tiempo que posee rasgos inéditos, a causa del coronavirus. Más 
allá de todos los diagnósticos, urge vivir con esperanza. Es oportuno anotar las 
lecciones que nos ha brindado e impuesto la pandemia, haciendo una lectura 
creyente de la misma. Es indispensable acudir a grandes pensadores, para que 
nos ayuden a desarrollar una hermenéutica adecuada de la situación. Subraya-
mos, entre ellos, a San Agustín y a Benedicto XVI. Junto a ellos y a otras voces 
autorizadas admitimos que Dios está en la base y en el centro de nuestras vidas. 
Sólo Él alienta, despliega y eleva nuestra esperanza.

Palabras clave: Diagnóstico, lecciones, San Agustín, Benedicto XVI, Dios y 
esperanza.

Abstract

We live in a time that has unprecedented features, because of the coronavirus. 
Beyond all diagnoses, it is urgent to live with hope. It is appropriate to write 
down the lessons that the pandemic has given us and imposed on us, making a 
believing reading of it. It is essential to go to great thinkers to help us develop 
an adequate hermeneutic of the situation. We highlight, among them, Saint 
Augustine and Benedict XVI. Together with them and other authorized voices 
we admit that God is at the base and at the center of our lives. Only He encou-
rages, unfolds and elevates our hope.

Key words: Diagnosis, lessons, Saint Augustine, Benedict XVI, God and hope.

CiuD-Ra 235-1 (2022) 9-44



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA10

1.	E l diagnóstico

Hemos vivido (ya la estamos superando, poco a poco) una época 
inaudita. La pandemia de la Covid-19 ha supuesto un zarpazo para la 
humanidad, a lo largo y ancho de todo el globo terráqueo. Nadie po-
día ni siquiera sospechar algo así de dramático en los años preceden-
tes. El virus ha llegado como un tsunami y ha puesto en solfa muchas 
de las certezas individuales y colectivas que sostenían nuestras vidas 
hasta hace unos meses. El “bichito” apareció, se esparció y ha puesto 
patas arriba planes, estilos de vida, viajes, cursos, reuniones, proyec-
tos, encuentros...

En las semanas iniciales de la primera ola pandémica, el Papa 
Francisco describía atónito la situación en un momento de oración 
inolvidable, con estas palabras llenas de dramatismo: “Densas tinieblas 
han cubierto nuestras plazas, calles y ciudades; se fueron adueñando de nues-
tras vidas llenando todo de un silencio que ensordece y un vacío desolador que 
paraliza todo a su paso: se palpita en el aire, se siente en los gestos, lo dicen las 
miradas. Nos encontramos asustados y perdidos. Al igual que a los discípulos 
del Evangelio, nos sorprendió una tormenta inesperada y furiosa. Nos dimos 
cuenta de que estábamos en la misma barca, todos frágiles y desorientados; pero, 
al mismo tiempo, importantes y necesarios, todos llamados a remar juntos, todos 
necesitados de confortarnos mutuamente. En esta barca, estamos todos. Como 
esos discípulos, que hablan con una única voz y con angustia dicen: “perecemos” 
(cf. v. 38), también nosotros descubrimos que no podemos seguir cada uno por 
nuestra cuenta, sino sólo juntos” 1.

Unos acontecimientos han tenido que posponerse y otros, sencilla-
mente, anularse. Ha habido mucho sufrimiento y mucha incertidum-
bre detrás de las mascarillas que han cubierto nuestros rostros. ¡Mu-
chísimos –demasiados– muertos, enfermos y tocados económicamente 
por la pandemia! Han surgido preguntas desafiantes, generadas en 
medio del dolor, de la perplejidad y de la curiosidad por saber cuándo 
acabará esta pesadilla global. Entre ellas, no dejamos de cuestionarnos 

1  Francisco, Momento extraordinario de oración en tiempos de pandemia / Viernes 27 
de marzo de 2020. Disponible en la web: http://www.vatican.va/content/francesco/es/
homilies/2020/documents/papa-francesco_20200327_omelia-epidemia.html / Consulta: 
06.11.2020.



ESPERANZA Y CORONAVIRUS. CAMINAR EN MEDIO DE LA NOCHE 11

por el origen de la pandemia. ¿Origen natural del virus –como en el 
caso de otras pandemias de la historia– en que el ser humano no ha 
sido el causante del daño? ¿Virus creado a ciencia y a (sin) conciencia 
en un laboratorio chino, buscando (más) beneficios económicos para 
el coloso asiático? ¿Fallo humano en un laboratorio, por saltarse las 
líneas rojas de la ética? ¿Accidente laboral en el ámbito científico, con 
consecuencias gigantescas y aún imprevisibles? Hay frente a nosotros 
demasiadas preguntas.

Jesucristo, único salvador del hombre y de los hombres, nos invita 
a la esperanza, en medio de este panorama inédito. Lo hizo cuando 
estuvo físicamente aquí en la tierra, viviendo como uno de nosotros 
y siendo semejante en todo a nosotros menos en el pecado. Lo sigue 
haciendo ahora, en esta durísima “hora” de la historia. Lo hace a través 
de la Iglesia, que es la portadora de su Palabra de vida y de su Salva-
ción plena y eficaz. Los cristianos estamos llamados a ser hombres de 
esperanza. No podemos conformarnos con menos.

En estas páginas, un tanto misceláneas en cuanto a las fuentes y 
al origen de las ideas aquí vertidas, trataremos de poner en el tapete 
pistas que nos puedan ayudar a vivir y a “salvar el tipo” (personal y co-
munitario) en medio de esta locura pandémica. Escribimos estas líneas 
cuando en España estamos haciendo lo posible por superar la “fatiga 
pandémica”, tras haber estado encerrados en los límites de muchos 
confinamientos perimetrales, que han impedido que nos moviéramos 
con soltura entre provincias y comunidades autónomas. Ha habido 
muchas restricciones que las autoridades ordenaron para mantener a 
raya la propagación del virus. ¿No se habrán utilizado además, inmo-
ralmente, para otros fines menos confesables? Hemos tenido que vivir 
durante meses, además, en un contexto de toque de queda, que obligó 
a las personas a encerrarse en sus casas a las diez o las once de la no-
che, hasta la aurora, salvo casos excepcionales debidamente justifica-
dos. Medidas similares, unas veces más y otras veces menos estrictas, 
han oprimido durante bastantes semanas a buena parte de los países 
del mundo.

Y en medio de esta pesadilla inaudita, hemos tenido que seguir 
caminando. Nos ha tocado “caminar en la noche”. Los que poseemos 
el inmenso privilegio de estar vivos y sanos, nos hemos visto obligados 



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA12

a mantener en “stand by” no pocos proyectos que ya debían estar reali-
zados (en el caso del que suscribe, dirección de ejercicios espirituales, 
convivencias, cursos, etc...). Hemos tenido que trabajar desde casa, bu-
ceando en el ordenador y empleando medios telemáticos y de teletra-
bajo que antes –no pocos ciudadanos– sólo utilizábamos en ocasiones 
muy excepcionales. Nos hemos visto obligados a seguir caminando, en 
medio de la noche. Hemos tenido que aprender que todo esto pasará. 
Ha llegado el tiempo para la esperanza. El tiempo para creer, como nos 
dice la liturgia católica, que también “la noche es tiempo de salvación”.

En situaciones límite como la presente de la Covid-19, nos estamos 
viendo obligados a elegir: o quedarnos apresados y atrapados por el 
miedo, o más bien hacer una opción clara por la esperanza. Lo pri-
mero puede ser firmar nuestra sentencia de muerte. Lo segundo nos 
pone alas para volar al futuro con renovado entusiasmo. En el presente 
artículo tratamos de mostrar la tesis según la cual urge (hoy más que 
nunca) vivir con esperanza en un mundo afectado e infectado por el 
coronavirus. Es tiempo para caminar, con firme valentía, en medio de 
la incertidumbre de la noche.

2.	L as lecciones impuestas

La gran lección de esta pandemia es que el ser humano es eso, hu-
mano. Grande por estar creado a imagen de Dios (Gn 2,7) y al mismo 
tiempo pequeño, por tantas cosas... Ahí está su gran capacidad para 
que muchos de los afectados por el virus se hayan recuperado ya, más 
o menos, de su influjo dañino. Ahí está la grandeza –de inteligencia y 
de corazón– de tantos hombres y mujeres de bien, que siendo cien-
tíficos, investigadores, médicos o enfermeros, han estado trabajando 
a destajo para sacarnos de esta noche. Ahí están tantos desvelos por 
conseguir la vacuna, y por administrarla con rapidez y con generosi-
dad de miras. Ahí están el cuidado y el cariño de tantos que hacen de 
verdaderos samaritanos para sus hermanos, los hombres.

Ahí han estado y siguen estando los sacerdotes, religiosos y reli-
giosas. Ahí han estado y siguen los voluntarios. Ahí permanecen los 
políticos buenos (políticos de verdadera vocación) que trabajan honra-



ESPERANZA Y CORONAVIRUS. CAMINAR EN MEDIO DE LA NOCHE 13

damente por el bien de la “polis”, y que con sus aciertos y desaciertos 
luchan infatigablemente.

Junto a todo lo anterior, admitamos que el hombre no es un su-
perhombre. Es hora de contemplar nuestra pobre condición humana y 
nuestra situación limitada, con una mirada realista y sin orgullos. Nos 
lo indica el Papa Francisco: “La tempestad desenmascara nuestra vulne-
rabilidad y deja al descubierto esas falsas y superfluas seguridades con las que 
habíamos construido nuestras agendas, nuestros proyectos, rutinas y prioridades. 
Nos muestra cómo habíamos dejado dormido y abandonado lo que alimenta, 
sostiene y da fuerza a nuestra vida y a nuestra comunidad. La tempestad pone 
al descubierto todos los intentos de encajonar y olvidar lo que nutrió el alma de 
nuestros pueblos; todas esas tentativas de anestesiar con aparentes rutinas “sal-
vadoras”, incapaces de apelar a nuestras raíces y evocar la memoria de nuestros 
ancianos, privándonos así de la inmunidad necesaria para hacerle frente a la 
adversidad. Con la tempestad, se cayó el maquillaje de esos estereotipos con los 
que disfrazábamos nuestros egos siempre pretenciosos de querer aparentar; y 
dejó al descubierto, una vez más, esa (bendita) pertenencia común de la que no 
podemos ni queremos evadirnos; esa pertenencia de hermanos” 2.

El ser humano es una moneda de dos caras, con grandeza y pe-
queñez, obligadas a estar irremediablemente juntas. No obstante, man-
tengamos siempre una convicción: como en el caso de Job, también 
a nosotros la fuerza divina nos llega en la debilidad 3. No nos asuste-
mos de no ser superhombres nietzscheanos. También en los momentos 
complicados –como los de la pandemia que ya va siendo superada– 
podemos seguir siendo vivificados. También en los desiertos de la exis-
tencia podemos refrescarnos con los manantiales escondidos que sólo 
esperan que los encontremos 4.

La vida a veces se complica, porque a nuestro alrededor a veces 
todo se complica. Lo sabio es saber mirar e interpretar la vida como 

2  Francisco, Momento extraordinario de oración en tiempos de pandemia / Viernes 27 
de marzo de 2020. Disponible en la web: http://www.vatican.va/content/francesco/es/
homilies/2020/documents/papa-francesco_20200327_omelia-epidemia.html / Consulta: 
06.11.2020.

3  Martini, C. Mª, La fuerza de la debilidad. Reflexiones sobre Job, Ed. Sal Terrae, 
Santander 2014.

4  Greshake, G., Espiritualidad del desierto, Ed. PPC, Madrid 2018.



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA14

algo amable y bello, a pesar de todos los pesares. Hay que detectar los 
tesoros escondidos debajo de la tierra y de la ceniza. Hallar las luces 
que no se ven a primera vista, pero que permanecen junto a nosotros. 
Etty Hillesum (asesinada en noviembre de 1943 a la edad de 29 años 
en el campo de concentración de Auschwitz) nos dirá que la vida es 
bella, a pesar de todo 5.

La lección que hemos de recordar los creyentes (aprendida en es-
tos dos años de zozobra) es que, en medio de la tormenta, Dios está 
con nosotros. Él es el pantokrátor, el todopoderoso, capaz de sacarnos 
de esta pandemia, como Él quiera y cuando Él quiera también. Las 
pandemias son pasajeras y ésta –como otras– también pasará. Ya lo 
vamos notando y ojalá se termine pronto.

Una lección impuesta que nos ha salido a todos al paso en esta cri-
sis pandémica es que nosotros no somos los dueños del reloj. En medio 
de una cultura veloz, caracterizada por un ritmo vital vertiginoso y por 
un exceso de prisa en no pocos lugares del mundo, emerge la certeza 
de que los procesos llevan su tiempo. Lleva su tiempo el ser sanado y 
lleva su tiempo el hallazgo y la comercialización de una vacuna eficaz. 
Aprendamos el valor de lo lento, de lo callado y de lo cotidiano... Vol-
vamos a valorar que la vida tiene sus ritmos, muchas veces fuera de 
nuestro control.

Ahí está también la gran lección sobre la importancia del bien 
común. Es preciso aunar fuerzas, advirtiendo que todos somos parte 
de la gran familia humana. Todos tenemos que cuidarnos y tenemos 
que cuidar a los demás, encargándonos de ellos. Esto hemos de hacerlo 
con talante esperanzado, que es más que ser optimistas; y esto no por 
una mera ilusión, sino por reconocer que –muchas veces– nuestras es-
peranzas se cumplen de hecho. No es sensato ser pesimistas. Hay que 
nutrir día y noche la esperanza, como múltiples textos de la Sagrada 
Escritura no dejan de recomendarnos.

Otra lección que una y otra vez nos da la vida es que ella siempre 
va hacia adelante. La vida está en movimiento creativo, en una dinámi-
ca imparable que nos lleva a todos a mirar al futuro. Estamos llamados 

5  Cf. Arriero Perantón, F., La vida es bella a pesar de todo. Las claves de la espi-
ritualidad de Etty Hillesum, Ed. Fonte, Burgos 2019.



ESPERANZA Y CORONAVIRUS. CAMINAR EN MEDIO DE LA NOCHE 15

a salir fortalecidos. Dios está con nosotros, como nos recuerda el nom-
bre del Emmanuel, nuestro salvador (cf. Mt 1,23).

Una lección práctica –que se nos ha impuesto claramente– es que 
cada uno de nosotros ha de asirse a unos “agarraderos” para vivir con 
esperanza. Cada uno tiene los suyos y los cristianos tenemos el privi-
legio de contar con el agarradero diamantino e invencible que es el 
mismísimo Dios.

Reencontrémonos serenamente con nuestro origen, con nuestro 
centro, con el punto alfa de nuestras vidas. Sepamos de dónde venimos 
y hacia donde vamos, de manera que podamos establecer un itinerario 
inteligente para nuestras existencias. Recuperemos la libertad. Una li-
bertad que sea verdaderamente libre, y que esté liberada de egoísmos. 
Una libertad que nos capacite para entregarnos a los demás, especial-
mente a los más desfavorecidos. Vivamos nuestra vida desde la proe-
xistencia, en donación generosa de lo que somos y de lo que poseemos. 
Seamos, en medio de tantas nubes de tristeza e incertidumbre, testigos 
creíbles de Cristo resucitado. No busquemos dominar, sino servir. Lle-
nemos nuestra vida con la luz del Resucitado, para ser en nuestra socie-
dad antorchas radiantes que iluminan la senda hacia un futuro mejor 6.

Bruno Forte nos desafía amablemente a captar el “toque” de Dios 
en medio de esta situación sin precedentes 7. Dios nos toca para sanar-
nos. Nos toca cuando estamos viviendo en atmósferas un tanto aloca-
das: a veces con rasgos egoístas, como la del slogan “American First”. 
Unas veces con un consumismo desaforado y no sostenible; otras veces 
con un hedonismo escandaloso y rastrero. En medio de estas constata-
ciones vergonzantes, Forte nos invita a mirar también lo positivo que 
ha surgido. Ahí están tantas palabras de vida, de esperanza y de ánimo 
humanizador. Ahí está el valor de los héroes y heroínas de nuestros 
días: generosos cuidadores de los demás hasta la extenuación. Ahí está 
también todo ese ejército de asistentes espirituales, de garantes de servi-

6  Nos hemos inspirado en los planteamientos de Walter Kasper en relación a 
cómo vivir en la Iglesia esta etapa de la historia. Sus pensamientos se hallan en Kas-
per, W., y Augustin, G. (eds.), Dios en la pandemia, Ed. Sal Terrae, Santander 2020, 
pp. 27-33.

7  Estos pensamientos de Bruno Forte se hallan incluidos en Kasper, W., y Au-
gustin, G. (eds.), Dios en la pandemia, Ed. Sal Terrae, Santander 2020, pp. 35-50.



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA16

cios mínimos... Ahí está toda esa gente que ha hecho una opción funda-
mental por amar más y mejor al prójimo. Toda esa gente sencilla que ha 
respondido admirable y generosamente a las restricciones impuestas. 
El Papa Francisco ha tomado buena nota de ello: “Cuánta gente cada día 
demuestra paciencia e infunde esperanza, cuidándose de no sembrar pánico sino 
corresponsabilidad. Cuántos padres, madres, abuelos y abuelas, docentes mues-
tran a nuestros niños, con gestos pequeños y cotidianos, cómo enfrentar y transitar 
una crisis readaptando rutinas, levantando miradas e impulsando la oración. 
Cuántas personas rezan, ofrecen e interceden por el bien de todos. La oración y el 
servicio silencioso son nuestras armas vencedoras” 8.

Abramos nuestra mente, con Forte, para valorar cosas antes infra-
valoradas, como las relaciones directas, no encorsetadas en pantallas 
y botones electrónicos. Admitamos nuestros límites y nuestras fragi-
lidades, ya que no pasa nada si lo hacemos. Superemos la obsesión 
desproporcionada y enfermiza de la productividad, del activismo y del 
arribismo. Ha llegado el tiempo, continúa Forte, de sacar más tiempo 
de calidad para la oración, para la reflexión, para la escucha, para la 
caridad, para la entrega al otro, para el diálogo y para los gestos de hu-
manidad. Es tiempo de perder el tiempo por amor a los otros. Tiempo 
para cuidar la vida, la salud... Tiempo para los más débiles. Tiempo 
también para sentir –de verdad– dolor por el egoísmo, por el aisla-
miento, por los localismos, por los nacionalismos y por los comple-
jos de superioridad. Volvamos a los grandes e imitémoslos, como por 
ejemplo a De Gasperi, a Adenauer, a Schuman... Entonces este tiempo 
nos conducirá a ser grandes.

3. 	L as voces autorizadas

Dios existe y actúa para nuestro bien. No hay nada que temer jun-
to a Él. Dios es la base firme de nuestra esperanza. Él es nuestra roca y 
nuestro suelo firme. Él está junto a nosotros y nos sostiene sin dejarnos 

8  Francisco, Momento extraordinario de oración en tiempos de pandemia / Viernes 27 
de marzo de 2020. Disponible en la web: http://www.vatican.va/content/francesco/es/
homilies/2020/documents/papa-francesco_20200327_omelia-epidemia.html / Consulta: 
06.11.2020.



ESPERANZA Y CORONAVIRUS. CAMINAR EN MEDIO DE LA NOCHE 17

caer. Él nos orienta, nos cuida, nos acompaña y nos espera al final del 
camino para darnos un abrazo eterno en el que Él y nosotros seamos 
ya inseparables. Hagamos caso, con un corazón humilde y deseoso 
de aprender, a lo que otros nos enseñan para crecer en esperanza en 
momentos complicados como éstos. Ahí están los santos. Ahí también 
están tantos hombres y mujeres de bien 9 que han pasado y superado 
pruebas difíciles. Veamos algunas de sus recomendaciones y escuche-
mos sus voces autorizadas.

San Vicente de Paúl (1581-1660). Un ejemplo de esperanza y de 
confianza en Dios lo hallamos en este santo, que vivió a caballo entre 
el siglo XVI y el XVII. Memorable es su conferencia a las Hijas de la 
Caridad del 9 de junio de 1658 10, cuando ya tenía una edad bastan-
te avanzada. Muy acertados los consejos del santo para ayudarnos a 
esperar en Dios, una y otra vez. Nos pide no tener otro fundamento 
más que Él, apoyándonos sólo en Él. Nos pide docilidad, conscientes 
de que la verdadera sabiduría consiste en seguir a la Providencia, paso 
a paso. Es bueno dejarse guiar por la Providencia, poniéndonos con 
indiferencia en sus manos. Nos pide la aceptación y la disponibilidad, 
abandonándonos por completo a los divinos designios. Dejemos hacer 
a Dios, conscientes de que donde vayamos siempre nos encontraremos 
con Dios. Nos pide parresía, para vivir con audacia y riesgo; así iremos 
a todos los sitios donde la Providencia nos llame. Nos pide no angus-
tiarnos ni tener miedo, pues esto desagrada a Dios. Nos pide una con-
fianza firme e inquebrantable, sin vacilar ni ceder en las circunstancias 
adversas. Nos pide abandonarnos en los brazos paternales de Dios. Es 
preciso dejar hacer a Dios, del que somos instrumentos. Nos pide que 
seamos obreros que trabajan con fidelidad y esmero. Y terminemos 

9  Nos habría gustado ampliar estos autores con otros bien interesantes, aunque 
el límite del artículo nos impone seleccionar. No obstante, no nos resistimos a reco-
mendar –al menos– una profundización en la virtud de la esperanza, tal y como la 
presenta Santo Tomás de Aquino (1225-1274). Una conferencia sobre esta virtud en 
la teología del Doctor Angélico la brindó el Profesor Antonio Praena Segura, op, con 
motivo de la Festividad de Santo Tomás de Aquino, celebrada en la Facultad de Teolo-
gía San Vicente Ferrer, el lunes 28 de enero del 2019. Llevó por título “La esperanza en 
Santo Tomás. Una propuesta para el mundo contemporáneo”. Se halla disponible en la web: 
https://www.youtube.com/watch?v=euoDa32ZisQ / Consulta: 03.11.2020.

10  Está disponible en la web: https://via.library.depaul.edu/cgi/viewcontent.cgi? 
article=1011 &context=coste_sp / Consulta: 05.11.2020.

https://www.youtube.com/watch?v=euoDa32ZisQ
https://via.library.depaul.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1011 &context=coste_sp
https://via.library.depaul.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1011 &context=coste_sp


P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA18

con una frase suya: «Una de las cosas más importantes y que más tenéis que 
pedir a Dios es esta confianza» (IX, 1052. 1061; V, 152) 11.

San Claudio de la Colombière (1641-1682) nos lleva por el camino 
del abandono. Sus principales trabajos comprenden Réflexions Pieuses, 
Méditations sur la Passion, Retraite et Lettres Spirituelles, que fueron publi-
cados bajo el título de Œuvres du R. P. Claude de la Colombière (Aviñón, 
1832; París, 1864). Esperanza y abandono en Dios, esperanza y aban-
dono en Dios y –otra vez– esperanza y abandono en Dios son las lec-
ciones preciosas que se encuentran escondidas en sus obras 12. Acentúa 
con énfasis el cumplimiento de la voluntad divina, la mortificación de 
los sentidos, el abandono en manos de la Providencia, la fidelidad a 
la gracia, y de manera singular, según el encargo recibido del cielo, 
la devoción al Corazón de Cristo en un sentido total, es decir, como 
programa de vida cristiana capaz de las máximas ascensiones místicas. 
San Claudio mantuvo en todo momento un interés grande por los es-
critos de los místicos y se familiarizó con su doctrina. Todo cuanto salió 
de su pluma nos revela a un hombre lleno sólo de Dios. Intuyó la fuer-
za de la confianza en el amor de Dios. Subrayó el papel inestimable 
de la consagración personal al Sagrado Corazón de Jesús. Apunta que 
el secreto espiritual es abandonarse sin reserva, en cuanto al pasado 
y al porvenir, a la misericordia de Dios. Confiar en el amor paternal 
de Dios, en su bondad infinita. Nos indica que con una confianza filial 
inquebrantable, habría menos languidez, menos apatía y menos can-
sancio 13. En estos tiempos recios, su legado nos invita al abandono 
confiado en Dios. ¡Un mensaje más que oportuno para nuestros días!

11  Todos estos planteamientos de su espiritualidad están volcados en: http://
vincentians.com/es/ espiritualidad-vicenciana-confianza / Consulta: 05.11.2020.

12  Algunos documentales para conocer atinadamente su figura se alojan en ht-
tps://www.youtube.com/watch?v=Z8TdbVhkaz8; https://www.youtube.com/watch?-
v=4388QCdy GeE&t=774s (3 documentales); https://www.youtube.com/watch?v=sZ-
VGqkIGJl4 / Consulta: 05.11.2020.

13  Cf. Andrés Molina Prieto, Vidas para Dios, San Claudio de la Colombière, 
jesuita, apóstol del Corazón de Jesús (1641-1682). Disponible en la web: https://
misionerosdecristorey.org /vidas_para_dios_0600.htm / Consulta: 28.06.2021.

http://vincentians.com/es/
http://vincentians.com/es/
https://www.youtube.com/watch?v=Z8TdbVhkaz8
https://www.youtube.com/watch?v=Z8TdbVhkaz8
https://www.youtube.com/watch?v=4388QCdy GeE&t=774s
https://www.youtube.com/watch?v=4388QCdy GeE&t=774s
https://www.youtube.com/watch?v=sZVGqkIGJl4
https://www.youtube.com/watch?v=sZVGqkIGJl4
https://misionerosdecristorey.org
https://misionerosdecristorey.org


ESPERANZA Y CORONAVIRUS. CAMINAR EN MEDIO DE LA NOCHE 19

Charles Pierre Péguy 14 (1873-1914), autor de El pórtico del misterio 
de la segunda virtud, y de El misterio de los santos inocentes, también nos 
exhorta a la esperanza. Filósofo, poeta y ensayista francés reconoce el 
valor de esta virtud que sorprende, nada más y nada menos, al mismí-
simo Dios. Habla de la esperanza como de una “niña muy pequeña”, 
que tira hacia delante de sus hermanas mayores (las otras dos virtudes 
teologales). La esperanza –en la pluma de Péguy– aparece como virtud 
de creatividad, traviesa, a veces antisistémica, pequeña, que siempre se 
acuesta todas las noches, que duerme realmente tranquila y se levan-
ta, que da todas las mañanas los buenos días... La esperanza reza sus 
oraciones en su cama por la noche y por la mañana también reza sus 
oraciones, con una mirada nueva. La esperanza no es nada más que 
una pequeña promesa de brote, que se anuncia justo al principio de 
abril. Saluda al pobre y al huérfano, y sin ella todo lo demás es como 
un cementerio. La fe y la caridad no son nada sin la esperanza. Tan 
grande es la importancia de esta virtud que incluso Dios –“el Señor de 
las Virtudes”– ha tenido esperanza en nosotros, antes de que nosotros 
tengamos esperanza en Él. Afirma Dios que la esperanza es la virtud 
que más le gusta. La fe es algo que no le extraña. La caridad es algo 
que tampoco le extraña. Pero ¿la esperanza? Eso sí que le extraña. Es 
importante y sorprendente la esperanza (añadimos nosotros, también 
en estos tiempos de coronavirus). Veamos la belleza y la finura con que 
nos lo cuenta Péguy:

«Pero la esperanza, dice Dios, esto sí que me extraña, me extraña 
hasta a Mí mismo, esto sí que es algo verdaderamente extraño. Que 
estos pobres hijos vean cómo marchan hoy las cosas y que crean que 
mañana irá todo mejor, esto sí que es asombroso y es, con mucho, la 
mayor maravilla de nuestra gracia. Yo mismo estoy asombrado de ello. 
Es preciso que mi gracia sea efectivamente de una fuerza increíble y 
que brote de una fuente inagotable (...) desde que comenzó a brotar por 
primera vez como un río de sangre del costado abierto de mi Hijo.

14  Un buen estudio sobre la esperanza en Charles Pierre Péguy lo tenemos en 
Avenatti de Palumbo, C. I., La dimensión existencial de la esperanza en un poema de Char-
les Péguy: Teología 77/1 (2001) 67-77. Disponible en la web: file:///C:/Users/Usuario/
Downloads/Dialnet-LaDimension ExistencialDeLa EsperanzaEnUnPoemaDe-
Char-2334329%20(1).pdf / Consulta: 06.11.2020.

C:\Users\JAIME\Downloads\Users\Usuario\Downloads\Dialnet-LaDimension
C:\Users\JAIME\Downloads\Users\Usuario\Downloads\Dialnet-LaDimension


P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA20

¿Cuál no será preciso que sea mi gracia y la fuerza de mi gracia 
para que esta pequeña esperanza, vacilante ante el soplo del pecado, 
temblorosa ante los vientos, agonizante al menor soplo, siga estando 
viva, se mantenga tan fiel, tan en pie, tan invencible y pura e inmortal 
e imposible de apagar como la pequeña llama del santuario que arde 
eternamente en la lámpara fiel? De esta manera una llama temblorosa 
ha atravesado el espesor de los mundos, una llama vacilante ha atrave-
sado el espesor de los tiempos (...), una llama imposible de dominar, 
imposible de apagar al soplo de la muerte, la esperanza.

Lo que me asombra, dice Dios, es la esperanza, y no salgo de mi 
asombro. Esta pequeña esperanza que parece una cosita de nada, esta 
pequeña niña esperanza, inmortal. Porque mis tres virtudes, dice Dios, 
mis criaturas, mis hijas, mis niñas, son como mis otras criaturas de la 
raza de los hombres: la Fe es una esposa fiel, la Caridad es una madre, 
una madre ardiente, toda corazón, o quizá es una hermana mayor que 
es como una madre. Y la Esperanza es una niñita de nada que vino 
al mundo la Navidad del año pasado y que juega todavía con enero, 
el buenazo, con sus arbolitos de madera de nacimiento, cubiertos de 
escarcha pintada, y con su buey y su mula de madera pintada, y con su 
cuna de paja que los animales no comen porque son de madera.

Pero, sin embargo, esta niñita esperanza es la que atravesará los 
mundos, esta niñita de nada, ella sola, y llevando consigo a las otras 
dos virtudes, ella es la que atravesará los mundos llenos de obstáculos. 
Como la estrella condujo a los tres Reyes Magos desde los confines del 
Oriente, hacia la cuna de mi Hijo. Y así una llama temblorosa, la espe-
ranza, ella sola, guiará a las virtudes y a los mundos, una llama romperá 
las eternas tinieblas (...).

Por el camino empinado, arenoso y estrecho, arrastrada y colgada 
de los brazos de sus dos hermanas mayores, que la llevan de la mano, 
va la pequeña esperanza y en medio de sus dos hermanas mayores da la 
sensación de dejarse arrastrar como un niño que no tuviera fuerza para 
caminar. Pero, en realidad, es ella la que hace andar a las otras dos, y la 
que las arrastra, y la que hace andar al mundo entero y la que le arrastra. 
Porque en verdad no se trabaja sino por los hijos y las dos mayores no 
avanzan sino gracias a la pequeña» 15.

15  Texto de Péguy copiado literalmente de Bermejo,  J. C., La esperanza en tiempo 
de coronavirus, Ed. Sal Terrae, Santander 2020, pp. 41-43.



ESPERANZA Y CORONAVIRUS. CAMINAR EN MEDIO DE LA NOCHE 21

Ernst Bloch (1885-1977), desde la atalaya de la filosofía, nos habla 
de su principio esperanza. Nacido en Ludwigshafen am Rhein (Alema-
nia) es autor de El principio esperanza (1949). Bloch reflexiona sobre la 
dimensión utópica del ser humano en conexión con la filosofía marxis-
ta, pero el alcance de su indagación va mucho más allá de cualquier or-
todoxia ideológica, para convertirse en una honda investigación sobre 
los aspectos esenciales de la frágil existencia humana 16. Nos habla del 
“excedente utópico” que habita en el ser humano. No obstante, será 
criticado por autores de la talla de Juan Alfaro (en su obra Esperanza 
cristiana y liberación del hombre [1972]). Al excluir Bloch la posibilidad 
de un porvenir trascendente y afirmar el futuro definitivo de la histo-
ria como inmanente, dentro de la mutua relación humanidad-mundo, 
habría destruido nada menos que su propia esperanza. En el pensa-
miento de Bloch –en opinión de Alfaro– la marcha de la humanidad se 
habría detenido definitivamente. La esperanza, condición fundamental 
del existir humano, habría desaparecido, y no quedaría sino la des-
esperación. Quedarían tocados de muerte lo nuevo (real-posible), los 
deseos y la esperanza-utopía en el hombre 17. Es decir: sí a la esperanza 
que Bloch ansía, pero entendiéndola de otra manera bien distinta.

Viktor Frankl (1905-1997) tiene mucho que enseñarnos en medio 
de las situaciones que nos desbordan, como la que estamos viviendo. 
Conocido por todos, este psiquiatra vienés nos enseña a encontrar el 
sentido de lo que vivimos y el sentido de nuestra vida, en su conjunto. 
Y es que está El hombre en busca de sentido (1962). Dicho sentido dota al 
ser humano de una esperanza racional inquebrantable 18. La vida del 

16  Tomado de https://www.marcialpons.es/libros/el-principio-esperanza-2/9788 
481647143 / Consulta: 04.11.2020.

17  Cf. García Pestaña, M., La apertura del hombre a la revelación de Dios en la 
Teología de Juan Alfaro [Tesina inédita], Estudio Teológico Agustiniano de Valladolid, 
Valladolid 2018, pp. 78 y 79.

18  La página web de la Asociación Viktor Frankl incluye vídeos suyos, así como 
pruebas documentales del influjo de este gigante de la búsqueda del sentido y del vivir 
con esperanza. Se aplican a distintos sectores de la sociedad y a distintos momentos de 
la existencia. Estamos ante múltiples cursos y recursos para abrir horizontes en situa-
ciones complejas. Disponible en: https://asociacionviktorfrankl.es/frankl / Consulta: 
09.11.2020. Sobre el papel de la decisión personal, en el tema que nos ocupa, conta-
mos con un testimonio on-line del propio autor: https://www.youtube.com/watch?v=-
TXZGZ_0TP7w / Consulta: 09.11.2020. La presencia universal de la logoterapia de 

https://www.marcialpons.es/libros/el-principio-esperanza-2/9788481647143/
https://www.marcialpons.es/libros/el-principio-esperanza-2/9788481647143/
https://asociacionviktorfrankl.es/frankl /
https://www.youtube.com/watch?v=TXZGZ_0TP7w
https://www.youtube.com/watch?v=TXZGZ_0TP7w


P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA22

hombre, aunque tenga que atravesar las densas tinieblas coronavíricas, 
tiene sentido en su conjunto. Sólo hace falta pararse a mirar para en-
contrarlo, porque a veces no es evidente a primera vista. Frankl nos ex-
horta a hallar el sentido de nuestra existencia. Nos indica que vivir, en 
último análisis, no significa otra cosa que tener la responsabilidad de 
responder exactamente a los problemas vitales y de cumplir las tareas 
que la vida propone a cada uno de nosotros, ante la exigencia del mo-
mento. El aquí y el ahora, por tanto, son areópagos para la esperanza 
y para la responsabilidad.

Walter J. Ciszek  19 (1904-1984) nos ofrece un testimonio impre-
sionante de esperanza en tiempos duros. Estamos ante un sacerdote 
jesuita norteamericano, de origen polaco, lleno de una inquebrantable 
confianza en Dios. Tuvo una intensa experiencia de inmersión en Ru-
sia, después de la Revolución Bolchevique, atendiendo a una petición 
de Pío IX. Estudió en Roma, a partir de 1934, liturgia y teología rusa en 
el Russicum. Tras ser ordenado sacerdote en 1937, llegó a la misión po-
laca de Al’Bertin; desde aquí, de forma oculta, entró en Rusia, donde 
comenzó una aventura verdaderamente dramática. Vivió en la Unión 
Soviética veintitrés años, la mayoría de ellos en la cárcel o en los cam-
pos de trabajos forzados de Siberia. En 1947 le dieron por muerto, e 
incluso sus compañeros jesuitas ofrecieron varias misas por el descanso 
de su alma. Ahora su proceso de beatificación avanza, para elevar al P. 
Walter a los altares.

En su obra Caminando por valles oscuros, libro altamente recomen-
dable, muestra su gratitud hacia Dios, por sostenerlo a lo largo de los 
años siberianos. Su Divina Providencia le devolvió, finalmente, a su 
hogar. Aprendió el valor de la esperanza y la búsqueda de consuelo 
sólo en Dios. Cuando le preguntan “¿cómo logró sobrevivir?”, él siempre 
da la misma respuesta: “la Divina Providencia”. Ella nos capacita para 
superar cualquier desaliento, como éste del coronavirus. Cuando de-
seamos regir nuestra vida desde la voluntad divina, podemos discernir 
si estamos yendo o no por el buen camino evaluando sus frutos. La 

Frankl queda garantizada por el prestigioso Instituto Viktor Frankl de Viena: https://
www.viktorfrankl.org/index.html / Consulta: 09.11.2020.

19  Cf. Ciszek, W. J., y Flaherty, D. L., Caminando por valles oscuros. Memorias de 
un jesuita en el Gulag, Ed. Palabra / Arcaduz, Madrid 20152ª.

https://www.viktorfrankl.org/index.html /
https://www.viktorfrankl.org/index.html /


ESPERANZA Y CORONAVIRUS. CAMINAR EN MEDIO DE LA NOCHE 23

auténtica intervención de Dios en el alma deja alegría, paz interior y 
confianza en la fe sencilla. Cuando las cosas no son como se preveen, 
hay que pedirle a Dios la gracia de no juzgar los esfuerzos según los es-
quemas de este mundo. En medio del frío polar Ártico, del duro espio-
naje ruso, de la soledad, del sufrimiento... Dios lo condujo, veló por él 
y lo sostuvo 20. Walter es un auténtico testigo de lo que significa rezar, 
confiar en Dios, superar el acoso constante, mantener el tipo cuando 
todo ha dado un vuelco... Walter, sobrepasado intelectualmente ante el 
por qué puede Dios permitir algunas situaciones, acaba aprendiendo 
que sólo Él es fiel en el amor. Sólo Dios, sólo Dios, sólo Dios... Él nos 
pide ir más allá de nuestras rutinas y de nuestras dependencias. Cuan-
do los amigos, por distintas razones, se van o ya no están, sólo Dios, 
sólo Dios, sólo Dios.

Walter desea que la fe sobreviva y que nosotros sobrevivamos por 
la fe; que busquemos a Dios en todo, y que practiquemos la voluntad 
de Dios en todo. Hay que aprender a captar la voluntad de Dios detrás 
de los acontecimientos más cotidianos y prosaicos. Ciszek nos da pistas 
prácticas para crecer en nuestra esperanza. Plantearnos nuestras situa-
ciones desde el punto de vista de Dios, y no desde el nuestro. Pedir la 
gracia de no juzgar nuestros esfuerzos según los estándares humanos, 
ni por lo que nosotros queríamos o esperábamos que ocurriera, sino 
según el designio de Dios 21. Entender que la voluntad de Dios Él nos 
la revela cada día en las circunstancias concretas en que se manifiesta 
ante nosotros. Su voluntad son las veinticuatro horas del día, las perso-
nas, los lugares que nos pone delante en cada momento. Dios conside-
ra importante cada instante; sobre esta base quiere que actuemos, y no 
movidos por un principio abstracto, o un deseo subjetivo de “hacer la 
voluntad de Dios” 22. Hay que aceptar las situaciones como voluntad 
de Dios, y no lo que tenemos en la cabeza, que no coincide precisa-
mente con eso 23. Las cosas del aquí y del ahora son las que constituyen 
la voluntad de Dios.

20  Cf. Ciszek, W. J., y Flaherty, D. L., Caminando por valles oscuros, pp. 9-14.
21  Cf. Ciszek, W. J., y Flaherty, D. L., Caminando por valles oscuros, p. 43.
22  Cf. Ciszek, W. J., y Flaherty, D. L., Caminando por valles oscuros, p. 44.
23  Cf. Ciszek, W. J., y Flaherty, D. L., Caminando por valles oscuros, p. 45.



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA24

Estamos ante una verdad que alberga el sello de la simplicidad, 
como todas las cosas de Dios 24. Ésta es la razón por la cual no hemos 
de desesperamos cuando nos sentimos profundamente inmersos en 
situaciones de indefensión, cuando alrededor de las reglas, poderes 
y fronteras estamos privados –incluso– de decir o hacer nada por 
mejorar una triste situación. Hay posibilidades de salir adelante, más 
allá de esos duros momentos o etapas largas de indefensión, de an-
gustia, de indignación, de humillación, de deslealtad, de injusticia o 
de degradación 25.

Nos asegura este survivor que, en las peores circunstancias imagina-
bles, el hombre sigue siendo hombre, dotado de una voluntad libre, y 
que Dios siempre está dispuesto a ayudarle con su gracia. Dios, inclu-
so, espera que el hombre actúe en esas circunstancias, como Él quiere 
que actúe en esas situaciones, con esas personas, en esos lugares y con 
esas cosas, sabiendo que eso es lo que Dios quiere para él en ese mo-
mento concreto 26.

A la hora de alimentar nuestra esperanza, confiemos en que la fe 
simple y limpia es poderosísima. Los caminos de Dios y de la Divina 
Providencia son misteriosos y Dios es un maestro muy paciente con 
nosotros. Toda verdad divina posee una absoluta simplicidad, por lo 
que no hemos de complicarnos ni de liarnos la cabeza. Es evidente 
que Dios cuida de nosotros y nos protege. Él nos atiende a cada uno de 
forma personal, y nos envía las circunstancias de cada día de nuestra 
vida, y también de cada momento del día. Ciszek nos impele a no des-
perdiciar ni un solo momento y a no dejar pasar ni una sola oportuni-
dad. Todo tiene un propósito en la vida del hombre, pues todo tiene un 
propósito en el plan de Dios. También en estos tiempos que nos toca 
vivir, hemos de buscar el gozo, la paz y la felicidad; para ello hemos de 
aceptar cada momento de cada día como un don salido de las manos 
de Dios. Hemos de luchar por hacer su voluntad en lo concreto del 
aquí y del ahora 27.

24  Cf. Ciszek, W. J., y Flaherty, D. L., Caminando por valles oscuros, p. 46.
25  Cf. Ciszek, W. J., y Flaherty, D. L., Caminando por valles oscuros, pp. 52 y 53.
26  Cf. Ciszek, W. J., y Flaherty, D. L., Caminando por valles oscuros, p. 56.
27  La página web a él dedicada -con la oferta de múltiples recursos gráficos, 

biográficos y fotográficos (relativos a su canonización), y también con meditaciones, 



ESPERANZA Y CORONAVIRUS. CAMINAR EN MEDIO DE LA NOCHE 25

Pedro Laín Entralgo (1908-2001) nos habla de la esperanza en va-
rias de sus obras. Ahí están La memoria y la esperanza. San Agustín, San 
Juan de la Cruz, Antonio Machado, Miguel de Unamuno (1954); La espera y 
la esperanza. Historia y teoría del esperar humano (1957); Cuando se espera 
(1967); Antropología de la esperanza (1978); Esperanza en tiempos de crisis 
(1993)... Inspirándose en Laín Entralgo, José Carlos Bermejo nos habla 
de cuatro tipos de esperanzas. Es oportuno tenerlos en cuenta –conocer 
al menos su nombre– en este momento de historia que nos toca vivir: 
esperanza de curarse (esperanza en que la ciencia, la técnica y la me-
dicina puedan curar al enfermo); esperanza de ser cuidado (esperanza 
vinculada al cuidar y paliar no que no puede curarse médicamente); 
esperanza de ser acompañado (compartiendo información, soporte 
emocional, presencia significativa y compasiva, y también mirada tras-
cendente y espiritual); y esperanza de ser religado (de manera que el 
paciente se reencuentre con su yo más profundo y pueda vivir con sen-
tido el propio sufrimiento) 28. Consideramos nosotros que es deseable 
entrelazar las “cuatro esperanzas” en el momento que vivimos.

Juan Alfaro (1914-1993). Señala en De la cuestión del hombre a la 
cuestión de Dios (1988) que la existencia humana es proyecto hacia el fu-
turo y porvenir. Esto expresa el “esperar radical” que forma parte de la 
estructura ontológica del hombre, y que lo constituye en proyecto ha-
cia el futuro. La cuestión de la esperanza más allá de la muerte es una 
cuestión significativa, y tal esperanza posee un fundamento. El sentido 
último de la vida se revela como esperanza-esperante trascendente. 
La esperanza constitutiva del hombre está fundada en una Realidad 
trascendente de la que el hombre no puede disponer de ningún modo; 
sólo puede abandonarse a Ella, en actitud de esperanza. Sólo una Rea-
lidad absolutamente trascendente y personal puede salvar a la persona 
humana, y esta Realidad trascendente es Dios. Dios es (también en es-
tos dos años de la Covid-19) la esperanza última del hombre. La espe-
ranza nos lanza siempre adelante. Toda la humanidad ha vivido, vive y 
vivirá de la misma esperanza que la impulsa constantemente más allá 

recuerdos, testimonios, audios, vídeos...- es: http://www.ciszek.org/About_ Ciszek.
html / Consulta: 09.11.2020.

28  Cf. Bermejo, J. C., La esperanza en tiempo de coronavirus, Ed. Sal Terrae, San-
tander 2020, pp. 45-50. 

http://www.ciszek.org/About_ Ciszek.html /
http://www.ciszek.org/About_ Ciszek.html /


P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA26

de todo lo logrado, hacia lo nuevo y hacia lo que no ha llegado todavía. 
El esperar humano trasciende toda etapa concreta de la historia; nos 
conecta con el Porvenir trascedente que no procede ni de la naturaleza 
ni de la historia, que no puede ser obra del hombre y que sólo puede 
ser Gracia absoluta. El hombre sólo puede esperarlo y recibirlo como 
don gratuito en la actitud de la esperanza 29.

Jürgen Moltmann (1926, ahora con 95 años de edad), es el teólogo 
protestante alemán nacido en Hamburgo que nos invita también a la 
esperanza. Durante los años 1945 a 1948 fue uno de los muchos jóve-
nes prisioneros de guerra alemanes en un campo de Bélgica. Allí, junto 
a un grupo de prisioneros, declaró haber perdido toda su esperanza 
en la cultura germana a consecuencia de Auschwitz, Buchenwald y 
el resto de campos nazis de exterminio. Moltmann se dedicó a distri-
buir clandestinamente fotos de estos campos para concienciar a sus 
compañeros. Perdió la esperanza en la cultura alemana, y encontró 
la esperanza en el Señor Jesús. Cuando todavía estaba en el campo, 
un capellán estadounidense le regaló una pequeña copia del Nuevo 
Testamento y del libro de los Salmos. Moltmann se unió a un grupo 
de cristianos, sintiéndose cada vez más identificado con la fe cristiana. 
Él mismo proclamará años más tarde: “Yo no encontré a Cristo, fue Él el 
que me encontró a mí”. Algunas de sus obras nos hablan del valor que 
para él tiene la virtud de la esperanza: Teología de la esperanza (1968), El 
experimento esperanza (1976), Ética de la esperanza (2011)... En estos libros 
y en otros artículos arroja mucha luz para superar los tiempos críticos 
que nos desestabilizan.

4.	E l vuelo del águila de Hipona 30

Agustín de Hipona escribe mucho –y bien– sobre el tema de la 
esperanza. Le tocó vivirla en sus propias carnes, para alcanzar la salva-

29  Cf. García Pestaña, M., La apertura del hombre a la revelación de Dios en la 
Teología de Juan Alfaro [Tesina inédita], Estudio Teológico Agustiniano de Valladolid, 
Valladolid 2018, pp. 73-80.

30  Tenemos la oportunidad de profundizar aún más en el tema de la esperanza, 
según la cosmovisión de San Agustín, acudiendo a: Larrinaga Bengoechea, I., La 
esperanza en San Agustín, Ed. Federación Agustiniana Española, Madrid 2003; Rodrí-

https://es.wikipedia.org/wiki/1948
https://es.wikipedia.org/wiki/B%C3%A9lgica
https://es.wikipedia.org/wiki/Auschwitz
https://es.wikipedia.org/wiki/Buchenwald
https://es.wikipedia.org/wiki/Nuevo_Testamento
https://es.wikipedia.org/wiki/Nuevo_Testamento
https://es.wikipedia.org/wiki/Libro_de_los_Salmos
https://es.wikipedia.org/wiki/Cristianos


ESPERANZA Y CORONAVIRUS. CAMINAR EN MEDIO DE LA NOCHE 27

ción de su alma. Cuando predica al pueblo le asegura que la esperanza 
es la lámpara del hombre (s. 37,11,25). Es la virtud del peregrino que 
camina por este mundo (s. 395,1). Aquí nos toca a todos tolerar lo pre-
sente y esperar lo futuro (s. 211A). Nuestra esperanza es nuestra ancla 
(s. 359 A,1), que nos da seguridad. Se simboliza en el huevo (s. 105,7) 
y también en la altura de la cruz (s. 165,4). Se une a nuestra paciencia 
(s. 157,6), a nuestra oración (s. 179 A,2) y a la celebración de nuestras 
eucaristías (s. 334,2). Nadie debiera perder la esperanza (s. 157,2; 170,9; 
176,5), pues siempre hemos de caminar en ella (s. 4,9; 32,23). Es una 
virtud propia de quien cree (s. 313F,3). Vivir sin ella es una maldición 
(s. 313F,1). Lo opuesto a la esperanza, en nuestra vida, es mirar atrás 
(s. 105,7). Esta virtud teologal nos amamanta (s. 21,1) y aviva nuestro 
amor (s. 21,1). Quien es ahora nuestra esperanza, será después nues-
tra posesión (s. 313F,3). Junto a éstos, son otros los significados que 
Agustín halla en la esperanza cristiana. Nosotros –sin pretensión de 
exhaustividad– vamos a fijarnos ahora en algunos subrayados de su 
doctrina teológica y espiritual. Arrojan mucha luz para estos tiempos 
de coronavirus.

El pecador está llamado a tener esperanza. ¿En quién? En Cristo. 
También en estos tiempos de coronavirus, cuando nos sintamos peca-
dores, volvamos a la esperanza. Nadie ha de desesperar de la remisión 
de sus pecados, cuando aquellos mismos que quitaron la vida a Cristo 
merecieron el perdón (cf. Io. eu. tr. 31,9). Hay que evitar extremos, nos 
dice el hijo de Santa Mónica. Hemos de temer no nos mate la esperan-
za, y esperando mucho en la misericordia de Dios caigamos en manos 
de la justicia; y hemos de temer también no nos mate la desesperación, 
y creyendo que no es posible que se perdonen los pecados que cometi-
mos, nos neguemos a hacer penitencia (cf. Io. eu. tr. 33,8). Nadie ha de 
desesperar de la misericordia divina; ahí están los ejemplos de Pedro y 

guez, J. M., «La esperanza cristiana en San Agustín», Religión y Cultura 31/147-149 
(1985) 653-676; Malgeri, G. Mª, «Fundamento antropológico de la esperanza en San 
Agustín», Augustinus 63/248-249 (2018) 155-190; Keller Pérez-Herrero, M. Á., «La 
esperanza en la experiencia y la doctrina de San Agustín», Andrades Ledo, F. J.,; 
Anxo Pena González, M., y Galindo García, Á. (coords.);  Flecha Andrés, J. R. 
(hom.), Razones para vivir y razones para esperar: homenaje al Prof. Dr. D. José-Román Flecha 
Andrés, Ed. Universidad Pontificia de Salamanca, Salamanca 2012, 127-140; Morillo 
Rey, P. A., «El tiempo en San Agustín: ¿lamento o esperanza?» Isidorianum 22/43 
(2013) 41-72.

https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=2461125
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=19705
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=173380
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=270334
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=583284


P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA28

de Pablo, que tienen mucho que enseñarnos a este respecto (cf. s. 381). 
La esperanza ahora todavía no ha logrado su objeto. Lo alcanzará en la 
última resurrección de los muertos. Cuando nuestra esperanza llegue a 
su meta, habrá llegado a la suya también nuestra justificación. El Señor 
mostró en la carne con que resucitó y subió al Padre lo que nosotros 
hemos de esperar de este modo; vemos en la Cabeza lo que después ha 
de suceder en los miembros (cf. s. 144,6). Mirar a Cristo es, entonces, 
fortalecer nuestra esperanza. Esperamos lo que Cristo ya nos ha antici-
pado. Caminemos confiadamente hacia esa esperanza, porque es veraz 
quien la ha prometido (cf. ser. 395,2).

La esperanza de tener al médico. No sólo se trata de curar los cuer-
pos, aunque esto ya es mucho, en estos años pandémicos. Se nos pro-
pone una sanación completa e integral. Nuestra esperanza es Dios, es 
el Señor (sal. 38,8). Él es nuestra esperanza, y es el que nos ha hecho 
también a nosotros (cf. en. Ps. 38,13,8). Los enfermos están llamados a 
la esperanza porque ha venido el Médico. Es cierto que la enfermedad 
era grave, las heridas insanables, y la dolencia desesperada. Aunque 
el mal es ciertamente preocupante, no olvidemos que el Médico es 
omnipotente. ¿Y no podrá ayudarnos en esta hora coronavírica? Claro 
que sí. Nada hay imposible para Él. Hay testigos que prueban su poder 
sanador. Si nosotros nos alegramos en la esperanza, entonces poseere-
mos también la realidad; por otro lado, quien no posee la esperanza, 
no podrá llegar a la realidad (cf. ep. Io. tr. 8,13). En la teología agustinia-
na, muchas son las variedades y modulaciones de la enfermedad del 
pecado. Mucho se ha escrito sobre esto. Hemos de alegrarnos de estar 
redimidos y curados; es posible que aún no lo estemos en la realidad 
completamente, pero hemos de estar seguros –en la esperanza–, de 
obtener un día la salud. Si no gemimos en la esperanza, no llegaremos 
a la realidad (cf. en. Ps. 37,5,4).

La esperanza nos vincula a unos bienes concretos. El hiponense nos 
enseña dónde tenemos que poner la esperanza, es decir, en qué tipo de 
bienes. Nosotros no hemos venido al cristianismo para el disfrute de los 
bienes de acá, sino para otro no sabido bien, que Dios nos ha prome-
tido ya, pero del que los hombres no podemos hacernos idea todavía. 
Nuestra esperanza no ha de quedarse a ras de tierra; no ha de cifrarse 
en este tiempo, ni en este mundo, ni en la felicidad con que se ciegan 
los hombres que se olvidan de Dios (cf. s. 127,1). Los que ponen sus ojos 



ESPERANZA Y CORONAVIRUS. CAMINAR EN MEDIO DE LA NOCHE 29

en las cosas de este mundo, podríamos decir que son los malos. Ellos 
tienen una esperanza presente, mientras que la de los cristianos ha de 
ser futura. La de los malos es pasajera, y la de los cristianos permanente. 
La de los malos es falsa, y la que debe ser nuestra es verdadera (cf. en. 
Ps. 52,8,6-7). Es buena la salud del cuerpo, aunque la esperanza cristiana 
nos lanza más allá. El bien mayor es el bien de la salvación, y nuestra 
salvación se basa en la esperanza. Sí, nuestra salus se basa en la esperan-
za, no en la realidad. Aún no tenemos lo que se nos prometió, sino que 
lo esperamos como venidero (cf. ep. Io. tr. 4,2). Si en esta vida somos 
justos, entonces hemos de alegrarnos. ¿Por qué razón? Permaneciendo 
en el Señor, hallaremos el gozo de los justos (cf. en. Ps. 32,2,1,1,1). Agus-
tín nos exhorta a fijarnos en la luz del Señor, teniendo en cuenta sus 
sufrimientos, reteniendo la justicia, y convencidos de que no perecerá 
ni un cabello de nuestra cabeza (cf. en. Ps. 64,13).

No hay que poner la esperanza en los hombres. Y es que –señala 
Agustín que– nosotros somos lo que somos: hombres, nada más. Cria-
turas finitas, limitadas, por muy bienintencionados que tratemos de 
mantenernos. Vayamos más allá de las personas buenas, y busquemos 
la estabilidad y la inmutabilidad que no nos fallen nunca. Agustín avisa 
en sus catequesis a los principiantes para que la esperanza se ponga 
sólo en Dios, pues es el único inmutable, que nunca nos defrauda y que 
no se muda: “Con todo, no debes colocar tu esperanza en esas personas buenas 
que te preceden o te acompañan hacia Dios, ya que no debes colocarla ni en ti 
mismo, por más progresos que hubieres hecho, sino en aquel que, al justificaros, 
os hace tales a ti y a los otros. Está seguro de Dios, porque no se muda; en cam-
bio, de los hombres nadie puede estar seguro. Pero si debemos amar a los que 
todavía no son justos, para que lo sean un día, ¡cuánto más ardientemente deben 
ser amados los que ya lo son! Pero una cosa es amar al hombre y otra poner la 
esperanza en el hombre, hasta tal punto que Dios manda lo primero y prohíbe 
lo segundo” (cat. rud. 25,49).

La esperanza desemboca en ver a Dios. Dichosos los limpios de 
corazón, porque ellos verán a Dios, nos dice el Señor Jesús (Mt 5,8). 
Agustín cree firmemente esto. Lo veremos tal cual es (1Jn 3,2) y lo ve-
remos cara a cara (1Cor 13,12). En tanto le veremos en cuanto seremos 
semejantes a Él, puesto que ahora en tanto no le vemos en cuanto 
somos desemejantes. Nos permitirá verle aquello que nos asemeja a 
Él (cf. ep. a Itálica, 92,3). Mientras caminamos en esta vida, hemos de 



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA30

mantener encendida la llama de la esperanza. Es la llama del deseo, 
si queremos buscar un símbolo que nos ayude a entenderlo. Toda la 
vida del hombre cristiano es un santo deseo. Lo que deseamos aún no 
lo vemos, pero deseándolo nos hacemos capaces de verlo. Entonces, 
en el futuro, cuando venga lo que hemos de ver, seremos saciados (cf. 
ep. Io. tr. 4,6). No obstante, todavía no hemos llegado al futuro, al final. 
Ahora cada uno vive su presente. Pues bien, aquí es donde encontra-
mos la tribulación. ¿Y qué nos alivia en el dolor y el sufrimiento de 
la tribulación, también en el caso de la covid-19? La respuesta es la 
esperanza; y es que si la esperanza del siglo futuro no nos consolase 
en la tribulación del presente, entonces pereceríamos. Poseemos ya el 
gozo en la esperanza. Se trata de una esperanza que es tan firme como 
si ya fuese realidad. Es la Verdad quien nos promete estas cosas, y ella 
ni puede engañar ni puede engañarse. Ahora creemos y más tarde 
veremos. La esperanza pertenece a este siglo, y la realidad al futuro 
(cf. en. Ps. 123,2).

5.	E l candil de un monasterio vaticano

En el Monasterio Mater Ecclesiae una luz sigue encendida en un 
candil escondido en Cristo. Es la luz portada por el Papa emérito, Be-
nedicto XVI, y ofrecida desde este lugar vaticano al resto del mundo, 
en esta etapa crucial de la historia de los pueblos. El Papa emérito, 
hombre lúcido y sabio, continúa invitándonos a vivir hoy desde la 
virtud de la esperanza. El tiempo parece no pasar por sus múltiples 
escritos, que –gracias a Dios y a los editores– ya vamos viendo reco-
pilados en varias lenguas del mundo bajo el título de Obras Completas. 
Sus orientaciones son atemporales, y –al mismo tiempo– conservan 
siempre su frescura original. Buceando en esta opera magna del Papa 
Benedicto, rescatamos ahora las enseñanzas que nos brindó el año 
2007 en su segunda Carta Encíclica Spe salvi. Sus mensajes arrojan una 
luz valiosísima para estos momentos que nos tocan vivir.

Benedicto XVI asegura que se nos ha dado una esperanza fiable, 
gracias a la cual podemos afrontar nuestro presente: el presente, aun-
que sea fatigoso (como en este caso), se puede vivir y aceptar si lleva 
hacia una meta, si podemos estar seguros de esta meta y si esta meta es 



ESPERANZA Y CORONAVIRUS. CAMINAR EN MEDIO DE LA NOCHE 31

tan grande que justifique el esfuerzo del camino (nº 1). La esperanza es 
la virtud de los creyentes, de los hombres que tienen fe. “Esperanza” 
es una palabra central de la fe bíblica, hasta el punto de que en muchos 
pasajes las palabras “fe” y “esperanza” parecen intercambiables. Así, la 
Carta a los Hebreos une estrechamente la plenitud de la fe (10,22) con 
la firme confesión de la esperanza (10,23), según vemos en el nº 2. El 
zarpazo del coronavirus parece poner duramente a prueba nuestra es-
peranza; las previsiones durante y después de la pandemia no son nada 
halagüeñas. No obstante, el don de la esperanza nos lleva a mirar más 
lejos, sin encerrarnos en el presente doloroso. Los cristianos –afirma el 
Papa emérito– tienen futuro; no es que conozcamos los pormenores de 
lo que nos espera, pero sabemos que nuestra vida, en su conjunto, no 
va a acabar en el vacío. Y solamente cuando el futuro es cierto como 
realidad positiva, se hace llevadero también el presente (cf. nº 2).

En medio de la tormenta pandémica iniciada en el tremendo 2020, 
hemos de advertir que la puerta oscura del tiempo, del futuro, ha sido 
abierta de par en par para nosotros. Si tenemos esperanza –debemos 
tenerla– hemos de vivir de otra manera, pues se nos ha dado una vida 
nueva (cf. nº 2). La esperanza proviene del encuentro real con Dios. 
Un Dios que es “dueño”, como aprendió Josefina Bakhita. Un Dios 
que es bueno también con nosotros, pues nos conoce, nos ha creado, 
nos quiere, nos ama y nos espera, como apunta esta santa. La gran 
esperanza para todos nosotros es que todos y cada uno personalmente 
somos definitivamente amados, suceda lo que suceda. El gran Amor 
nos espera (cf. nº 3).

Los hombres están sin esperanza, desesperanzados o desespera-
dos, porque están sin Dios. Cuando advertimos que hemos sido redi-
midos, esta esperanza no podemos guardárnosla para nosotros solos. 
Se trata de una esperanza que debe llegar a muchos, a todos (cf. nº 3). 
Debe ser inquietante la experiencia de que, en el convencimiento in-
terno de alguien, no exista un Dios al que se puede rezar (cf. nº 5). La 
fe cristiana nos enseña, una y otra vez, que el que gobierna el mundo 
–podríamos añadir, también en tiempos de coronavirus– es un Dios 
personal (cf. nº 5), capaz de entrar en comunicación con nosotros. Es 
un Dios que nos lleva a mirar la amplitud de la historia, reconociendo 
que el futuro está admirablemente abierto para nosotros, también en 
medio de esta pandemia que tiene a no pocos habitantes del planeta 



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA32

encerrados en la incertidumbre. El futuro sigue existiendo y “el hecho 
de que este futuro exista cambia el presente; el presente está marcado por la 
realidad futura, y así las realidades futuras repercuten en las presentes, y las 
presentes en las futuras” (nº 7).

La esperanza no es sólo una virtud individual, que encierra al sujeto 
en sí mismo y poco más. No. Existe un aspecto comunitario de la espe-
ranza. La vida verdadera, hacia la cual tratamos de dirigirnos siempre 
de nuevo, comporta estar unidos existencialmente en un pueblo y sólo 
puede realizarse para cada persona dentro de este nosotros (cf. nº 14). 
La esperanza nos lanza al futuro de la redención, y la redención se da 
cuando existe el amor. Estamos en etapa de pandemia, tras veintidós 
años de siglo XXI, cuando la ciencia y la tecnología parecían autocon-
siderarse diosas en la mente de algunos. Sin embargo, el virus ha puesto 
todo patas arriba. La ciencia y la tecnología ayudan muchísimo, pero 
no tienen capacidad suficiente para salvar y redimir integralmente al 
hombre. Benedicto XVI está convencido de que no es la ciencia la que 
redime plenamente al hombre. El hombre es redimido por el amor, y 
esto es válido en el ámbito puramente intramundano (cf. nº 26).

Benedicto XVI distingue las esperanzas plurales de la esperanza 
en singular. Es legítimo tener esperanzas, grandes o pequeñas, dife-
rentes según los períodos de la vida del hombre. No obstante, cuando 
estas esperanzas plurales se van cumpliendo, se ve claro que esto no lo 
era todo. “Está claro que el hombre necesita una esperanza que vaya más allá. 
Es evidente que sólo puede contentarse con algo infinito, algo que sea siempre 
más de lo que nunca podrá alcanzar” (nº 30). Es evidente, también, que la 
esperanza debe ser concreta, algo personal que me afecta positivamen-
te a mí. El “para todos” forma parte de la gran esperanza, pues no po-
demos llegar a ser felices contra o sin los otros, pero es cierto que una 
esperanza que no se refiriese a mí personalmente, ¿de qué me serviría? 
Ni siquiera sería una verdadera esperanza (cf. nº 30).

La esperanza es un don de Dios; al mismo tiempo hay unos luga-
res de aprendizaje y unos ejercicios de la misma, que conviene retomar 
para tenerlos en cuenta en este tiempo marcado por la Covid-19. Es 
muy reconfortante ver cómo el Papa emérito conecta primeramente la 
esperanza con la oración en el nº 32 de la encíclica: “Un lugar primero 
y esencial de aprendizaje de la esperanza es la oración. Cuando ya nadie me 



ESPERANZA Y CORONAVIRUS. CAMINAR EN MEDIO DE LA NOCHE 33

escucha, Dios todavía me escucha. Cuando ya no puedo hablar con ninguno, ni 
invocar a nadie, siempre puedo hablar con Dios. Si ya no hay nadie que pueda 
ayudarme –cuando se trata de una necesidad o de una expectativa que supera 
la capacidad humana de esperar–, Él puede ayudarme. Si me veo relegado a la 
extrema soledad...; el que reza nunca está totalmente solo” 31. La oración es 
necesaria para que se dilate la esperanza, y no podemos vivir sin ella. 
Cuando estamos en una época en la que muchos viven en soledad –no 
son pocos los que están o se sienten solos ahora en España 32– la ora-
ción puede transformarse en un auténtico salvavidas. Es verdad que 
la oración ha de ser, como tantos santos nos enseñan, perseverante. 
El Papa cita a San Agustín (ep. Io. tr. 4,6) para recordarnos que Dios, 
cuando retarda su don, ensancha nuestro deseo; con el deseo ensancha 
el alma y, ensanchando el alma, la hace capaz de su don (cf. nº 33).

También el actuar y el sufrir son lugares de aprendizaje de la espe-
ranza. En efecto, admite el Papa Benedicto que “toda actuación seria y recta 
del hombre es esperanza en acto. Lo es ante todo en el sentido de que así tratamos 
de llevar adelante nuestras esperanzas, más grandes o más pequeñas; solucionar 
éste o aquel otro cometido importante para el porvenir de nuestra vida: colaborar 
con nuestro esfuerzo para que el mundo llegue a ser un poco más luminoso y hu-
mano, y se abran así también las puertas hacia el futuro. Pero el esfuerzo cotidiano 
por continuar nuestra vida y por el futuro de todos nos cansa o se convierte en 
fanatismo, si no está iluminado por la luz de aquella esperanza más grande que 
no puede ser destruida ni siquiera por frustraciones en lo pequeño ni por el fracaso 
en los acontecimientos de importancia histórica” (nº 35). Entonces, sí al actuar 
por llevar adelante nuestras esperanzas, pero siempre bajo el faro de la 
gran esperanza luminosa, omniabarcante y salvadora.

Por otro lado, el sufrir es otro lugar de aprendizaje de la esperanza. 
Hemos de hacer todo lo posible para disminuir los sufrimientos de 
diversa índole (cf. nº 36). No obstante, seamos lúcidos –en cuanto al 

31  Tomado de http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/do-
cuments/hf_ben-xvi_enc_ 20071130_spe-salvi.html / Consulta: 05.11.2020.

32  Como botón de muestra está la Carta Pastoral firmada el 1 de noviembre de 
2020 por los Obispos de la Provincia Eclesiástica de Pamplona y Tudela. Hablan del 
desafío de la soledad y ofrecen un texto que no tiene desperdicio, a la hora de diag-
nosticar y proponer lúcidas orientaciones para vivir esta otra pandemia de la soledad. 
El texto completo se aloja en https://www.iglesiaenlarioja.org/single-post/el-desaf%-
C3%ADo-de-la-soledad / Consulta: 05.11.2020.

http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_ 20071130_spe-salvi.html /
http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_ 20071130_spe-salvi.html /
https://www.iglesiaenlarioja.org/single-post/el-desaf%C3%ADo-de-la-soledad
https://www.iglesiaenlarioja.org/single-post/el-desaf%C3%ADo-de-la-soledad


P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA34

sufrimiento– para admitir que “extirparlo del mundo por completo no está 
en nuestras manos, simplemente porque no podemos desprendernos de nuestra 
limitación, y porque ninguno de nosotros es capaz de eliminar el poder del mal, 
de la culpa, que –lo vemos– es una fuente continua de sufrimiento. Esto sólo po-
dría hacerlo Dios: y sólo un Dios que, haciéndose hombre, entrase personalmente 
en la historia y sufriese en ella. Nosotros sabemos que este Dios existe y que, por 
tanto, este poder que « quita el pecado del mundo » (Jn 1,29) está presente en 
el mundo. Con la fe en la existencia de este poder ha surgido en la historia la 
esperanza de la salvación del mundo” (nº 36). Benedicto XVI ofrece un 
claro testimonio –podríamos anotar muchos más– para mostrar que en 
medio de los sufrimientos más atroces es posible la esperanza. El már-
tir vietnamita Pablo Le-Bao-Thin (+1857) en medio de la tempestad 
de crudelísimos sufrimientos 33, lanza el ancla hasta el trono de Dios, 
esperanza viva de su corazón (cf. nº 37).

Cristo desciende al infierno y está cerca de quien ha sido arrojado 
allí. Cristo desciende al infierno en el que viven tantas personas en-
fermas por el coronavirus o cuidando a familiares enfermos... Cristo 
auxilia a los afectados directa o indirectamente por la pandemia. Cristo 
desciende a tantos sanitarios cansados y fatigados, a veces sin medios 
suficientes y trabajando en condiciones laborales deplorables. Cristo se 
acerca a los que han perdido familiares a causa de la Covid-19. Cristo 
desciende hasta aquí y transforma formidablemente las tinieblas en 
luz. En medio de sufrimientos y tormentos, surge la estrella de la es-
peranza. El ancla del corazón puede llegar hasta el trono de Dios. Se 

33  Pablo Le-Bao-Thin escribe una carta “desde el infierno”, recogida por el 
Breviario Romano, Oficio de Lectura del 24 de noviembre. Entre otras cosas, narra 
las siguientes: “Esta cárcel es un verdadero infierno: a los crueles suplicios de toda clase, como 
son grillos, cadenas de hierro y ataduras, hay que añadir el odio, las venganzas, las calumnias, 
palabras indecentes, peleas, actos perversos, juramentos injustos, maldiciones y, finalmente, an-
gustias y tristeza. Pero Dios, que en otro tiempo libró a los tres jóvenes del horno de fuego, está 
siempre conmigo y me libra de las tribulaciones y las convierte en dulzura, porque es eterna su 
misericordia. En medio de estos tormentos, que aterrorizarían a cualquiera, por la gracia de Dios 
estoy lleno de gozo y alegría, porque no estoy solo, sino que Cristo está conmigo[...]. ¿Cómo resistir 
este espectáculo, viendo cada día cómo los emperadores, los mandarines y sus cortesanos blasfeman 
tu santo nombre, Señor, que te sientas sobre los querubines y serafines? (cf. Sal 80 [79],2). ¡Mira, 
tu cruz es pisoteada por los paganos! ¿Dónde está tu gloria? Al ver todo esto, prefiero, encendido 
en tu amor, morir descuartizado, en testimonio de tu amor. Muestra, Señor, tu poder, sálvame y 
dame tu apoyo, para que la fuerza se manifieste en mi debilidad y sea glorificada ante los gentiles 
[...]”. Tomado de Spe salvi, nº 37. También en esta cárcel brilló la luz de la esperanza.



ESPERANZA Y CORONAVIRUS. CAMINAR EN MEDIO DE LA NOCHE 35

quiebra la espiral de mal y de violencia en el hombre y vence la luz. Y 
entonces puede ocurrir un verdadero prodigio: el sufrimiento, sin dejar 
de ser sufrimiento, quiere transformarse en sublime canto de alabanza 
(cf. nº 37). Emerge el milagro de la con-solatio, enseñándonos a ser-con, 
para que la soledad deje de ser soledad (cf. nº 38). Cristo nos acom-
paña en esta nueva hora de la historia: “en cada pena humana ha entrado 
uno que comparte el sufrir y el padecer; de ahí se difunde en cada sufrimiento 
la con-solatio, el consuelo del amor participado de Dios y así aparece la estrella 
de la esperanza” (nº 39).

Los sufrimientos por los que pasan/pasamos en este escenario pan-
démico no han de quedar en el vacío. Estamos llamados a “ofrecerlos” 
a Dios: ofrecer las dificultades cotidianas por las que estemos pasando, 
que nos aquejan una y otra vez como punzadas más o menos moles-
tas. Entonces las viviremos dándoles un sentido, porque las estaremos 
incluyendo en el gran com-padecer de Cristo. Entonces no serán su-
frimientos inútiles o estériles. Si los sufrimientos por los que estamos 
pasando los unimos al de Cristo, entonces entrarán a formar parte del 
tesoro de la compasión que ayuda al género humano necesitado. Nues-
tros sufrimientos, unidos al de Jesús, encuentran un sentido. Contribu-
yen a fomentar el bien y el amor entre los hombres (cf. nº 40).

Otro lugar señalado por el Papa emérito para aprender la esperanza 
es el Juicio: aquí se aprende y se ejercita la esperanza. Cristo vendrá 
con gloria para juzgar a vivos y muertos, repetimos en el Credo. Esto 
nos invita a ordenar la vida presente, pues Dios nos llama en nuestra 
conciencia. Al mismo tiempo nos lleva a tener esperanza en la justicia 
de Dios. No todo da lo mismo, y Dios juzgará al final. En medio de la 
pandemia estamos asistiendo a un auténtico y dramático espectáculo de 
injusticias. Podríamos alargarnos en el análisis, pero pienso que si hay 
algo que a la gran mayoría nos está enervando y crispando son las tre-
mendas y lacerantes injusticias cometidas en el ámbito político. Desde 
este areópago van dejando sentir su influencia dañina –como si se tratara 
de círculos concéntricos– en otras atmósferas tales como la económica, 
la social, la cultural... Al sufrimiento generado por el virus se suma que 
tengamos que asistir boquiabiertos a la escucha o a la lectura de noticias 
que nos dejan literalmente atónitos y desconcertados. El dolor interno 
crece en intensidad, y el ser humano (individual y colectivamente) es 
puesto contra las cuerdas. ¿Qué hacer? ¿Cómo reaccionar?



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA36

Tengamos esperanza, porque Dios –antes o después– pondrá a 
cada uno en su sitio. Dios pedirá responsabilidades. Imposible que 
Dios calle ante tantas y tan escandalosas injusticias políticas y sociales. 
Dios quiere salvarnos a todos, pero la gracia no excluye la justicia: “No 
convierte la injusticia en derecho. No es un cepillo que borra todo, de modo que 
cuanto se ha hecho en la tierra acabe por tener siempre igual valor (...) Al final 
los malvados, en el banquete eterno, no se sentarán indistintamente a la mesa 
junto a las víctimas, como si no hubiera pasado nada” (nº 44). Por tanto, de 
lo que se trata es de tener esperanza y también de esperar. “Dios es jus-
ticia y crea justicia. Éste es nuestro consuelo y nuestra esperanza” (nº 44). No 
nos vengamos abajo, si aquí (casi siempre) parecen ganar los malos y 
(casi siempre) parecen perder los buenos. Dios pondrá todo en su sitio 
al final, y muchas veces –también– antes del final.

6. D ios 34

Dios –mediante su Espíritu Santo– alimenta día tras día nuestra 
esperanza. Él nos llama todas las mañanas a sabernos y a sentirnos in-
condicionalmente amados por Él. Esto despierta y alienta la esperanza 
de cualquiera. La fe-encuentro con Él genera fuerza, serenidad... La 
participación en las liturgias de la Iglesia nos lleva, en comunidad, a 
volver a respirar y a abrir las ventanas del alma a un futuro mejor. Ahí 
está Dios, atento para colmar nuestra sed de felicidad, especialmente 
cuando el sufrimiento se hace más punzante, cuando acariciamos la im-
potencia, cuando nos topamos de bruces con nuestra finitud... Y no di-
gamos cuando la muerte y el duelo llaman a la puerta de nuestras casas.

Dios es tenaz, no se cansa de tener esperanza, y tampoco se 
cansa de generar la esperanza en nosotros. Dios es grande, es el más 
grande, el único grande. Él todo lo puede, porque nada hay imposi-
ble para Dios (Lc 1,37). Volver a Él significa, automáticamente, car-
gar las pilas de nuestra esperanza. El encuentro largo y sereno con 
Dios siempre rejuvenece a su interlocutor. Dios es siempre surtidor 
de curación y de consuelo. En Él se reúnen las esperanzas humanas, 

34  Cf. Bermejo, J. C., La esperanza en tiempo de coronavirus, Ed. Sal Terrae, San-
tander 2020, pp. 109-114.



ESPERANZA Y CORONAVIRUS. CAMINAR EN MEDIO DE LA NOCHE 37

todas ellas. Él las aglutina, las colma abundantemente y las sobrepa-
sa sorprendentemente.

En Cristo –su hijo– se superan todos los males y se vencen todos 
los pecados. En Cristo la esperanza sabe a Vida con mayúsculas. Junto 
a Él, la vida jamás acaba en el vacío, aunque deba integrar dosis –a ve-
ces altas– de sufrimiento y de adversidades (cf. Heb 10,36). Junto a Cris-
to, la Virgen María es Santa María de la esperanza. Ella mantiene el 
ritmo de nuestra espera, también en esta “hora” pandémica que nadie 
se esperaba. Ella nos muestra que la esperanza cristiana es esperanza 
activa, vida en movimiento para servir a los demás. La esperanza no es 
parálisis sino acción creativa en beneficio del otro.

Cristo –a su vez– es ayudado por el Padre, pues sabemos que en 
su angustia lo escuchó (cf. Heb 5,7). Él se fía del Padre y se abandona 
con esperanza en sus manos: “Padre, a tus manos encomiendo mi espíritu” 
(Lc 23,46). Tener esperanza en Dios desemboca, en último término, en 
tener fe en el cielo. Un estado al que todos estamos llamados, porque 
“Dios quiere que todos los hombres se salven y lleguen al conocimiento de la 
verdad” (1 Tim 2,4). ¿Y será esto posible para nosotros...? ¡El Señor es 
Todopoderoso y nada hay imposible para Él (cf. Lc 1,37)! Trabajemos 
por el más allá y por el más acá. Como indica José Carlos Bermejo 
“esperar y confiar en Dios no puede disminuir en un ápice la responsabilidad de 
buscar la salud, trabajar por ella, prevenirla, acudir a los profesionales, dejarse 
cuidar y mantenerse en clave de solidaridad con quien sufre” 35.

Volvamos –nos exhorta George Augustin– a poner a Dios en el 
centro de nuestra existencia. Él es el verdadero protagonista de la his-
toria entera y también de nuestra vida. Él nos ayuda a entender la crisis 
de la Covid-19 en perspectiva amplia, porque Dios ha creado una vida 
que va más allá de la muerte. La vida continúa más allá de esta vida. 
Después vendrá la resurrección y la vida eterna junto a Cristo. Esta 
convicción nace de la fe, y debe tranquilizarnos; aunque es cierto que 

35  Cf. Bermejo, J. C., La esperanza en tiempo de coronavirus, Ed. Sal Terrae, San-
tander 2020, p. 113.



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA38

es duro enfrentarse, de golpe y porrazo, a la posibilidad real de que la 
propia muerte pueda llegarnos en cualquier momento 36.

No olvidemos nunca que los seres humanos no tenemos todo bajo 
control, pero recordemos que siempre estamos en las manos de Dios 37. 
Bruno Forte nos despierta para que volvamos a sentir el “toque de 
Dios”. En medio de esta situación casi dantesca, Dios quiere tocarnos a 
través de Jesús. Dios alarga su mano y nos da el toque que nos regala la 
vida victoriosa y segura. Es el toque que nos trae la salvación que viene 
de Él 38.

7.	C onclusión. Siempre, la esperanza

La crisis actual nos lleva a mirar de nuevo al símbolo del ancla. El 
ancla se ha convertido en signo de esperanza, cuando las tormentas, 
los vientos y las aguas torrenciales quieren dar al traste con las embar-
caciones de nuestra vida. Del ancla nos habla San Epifanio de Salami-
na (310-403) en Ancoratus. Estamos invitados a estar bien anclados, en 
medio de las dificultades. Esto sirvió a los Cristianos ante las tormentas 
del arrianismo y otras herejías antiguas, y nos sirve ahora a nosotros 
para estar seguros en medio de los relámpagos y de los truenos corona-
víricos. Anclados, anclados... El ancla nos lleva a estar seguros y firmes 
en medio de la intemperie. Fijos en Dios, ya que no hay Otro como 
Él. Christine D´Clario lo canta con belleza en su oración: “si pierdo el 
control, sé mi centro; si en la tormenta estoy, sé mi refugio. Y si mi fe se va, sé 
mi esperanza. Y cuando ruja el mar, sé tú mi ancla” 39.

36  Cf. Kasper, W., y Augustin, G. (eds.), Dios en la pandemia, Ed. Sal Terrae, 
Santander 2020, pp. 56-68.

37  Nos lo indica George Augustin en Kasper, W., y Augustin, G. (eds.), Dios 
en la pandemia, Ed. Sal Terrae, Santander 2020, pp. 68-76.

38  Bruno Forte nos habla de esto en su colaboración titulada “La fe en el Dios 
de Jesucristo y la pandemia”, localizada en Kasper, W., y Augustin, G. (eds.), Dios en 
la pandemia, Ed. Sal Terrae, Santander 2020, pp. 43-45.

39  Disponible en la web: https://www.youtube.com/watch?v=r5nEttyHAvo / 
Consulta: 04.11.2020.

https://www.youtube.com/watch?v=r5nEttyHAvo


ESPERANZA Y CORONAVIRUS. CAMINAR EN MEDIO DE LA NOCHE 39

En etapas críticas, ante dificultades especiales personales y sociales, 
estamos impelidos a sacar partido de la adversidad. En el interior de 
nuestras heridas se halla un bálsamo que puede sanarnos e iluminarnos. Es 
tiempo para enriquecernos, para crecer y para integrar las “sombras”, 
sean éstas del tipo que sean. No hay que luchar contra las sombras. 
Hay que reconocerlas y traspasarlas, superándolas airosamente. El ser 
humano está radicalmente vocacionado por la vida a salir fortalecido 
de los momentos complicados. Si capea el temporal desde un talante 
resiliente, entonces no se romperá; se hará flexible y buscará el mejor 
modo de salir adelante, consciente de que la noche oscura es transitoria.

Walter Kasper nos exhorta a que aprendamos, en medio de esta 
crisis coronavírica y de otras, que el Reino de Dios está más allá de las 
cosas de este mundo. Convirtámonos de los falsos dioses al Dios vivo y 
verdadero, y seamos enviados al mundo a predicar esta gran verdad.

Volvamos a reencontrar el tesoro del tiempo. Gocemos de los 
tiempos de calidad. Reservemos tiempos largos para estar con Dios. 
No se trata solamente de correr y descansar, y vuelta a empezar. Orde-
nemos lúcidamente, otra vez, nuestras agendas, recordando aquello de 
que Dios es abundante en tiempo para nosotros.

George Augustin 40 acierta de lleno cuando anota que la crisis del 
coronavirus nos ha dejado en estado de shock. Son muchos los miedos 
que han aflorado, por acá y por allá. No podemos descifrar aún el 
alcance global y detallado de esta pandemia; el impacto está siendo 
tan brutal que se nos escapa ahora un análisis pormenorizado de esta 
tormenta sin precedentes inmediatos. A los cristianos, en medio de este 
temporal, nos toca dar testimonio de la vida, en un mundo azotado y amena-
zado por la muerte. La pandemia nos ha convencido de que somos una 
“comunidad”, y de que es altamente necesario que todos cuidemos de 
todos. O nos salvamos juntos o no nos salvamos.

¿Cómo vivir e interpretar todo esto que estamos experimentando? 
George Augustin advierte que es el tiempo para la cordura, la sensatez y 
la responsabilidad; tiempo para captar la significación existencial y el 
sentido de nuestras vidas. Este autor nos propone descubrir el sentido 

40  Cf. Kasper, W., y Augustin, G. (eds.), Dios en la pandemia, Ed. Sal Terrae, 
Santander 2020, pp. 51-77.



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA40

último de los acontecimientos. Nos advierte que es imprescindible vol-
ver a captar, con toda su hondura, el don de la vida; al mismo tiempo 
nos sugiere reconocer con humildad que nuestra vida en la tierra es 
limitada 41. Mientras dure, eso sí, sigamos caminando: “adelante, siempre 
adelante, Dios proveerá”, decía Santa Carmen Sallés. Además, vivamos 
activando la virtud de la paciencia, pues ella “todo lo alcanza” (Santa 
Teresa). El Señor está de nuestra parte y no hay nadie mejor al que 
podamos acudir, pues Él tiene palabras de vida eterna (cf. Jn 6,68).

Ahora es tiempo para reencontrar y gozar de la fuerza interior que Dios 
nos regala todos los días. Él es nuestra fuerza y nuestra energía (cf. Sal 
117). Es tiempo para crear “nuevos hábitos” de vida, superando esas 
malas costumbres que degradan al ser humano, y que afean a la socie-
dad en su conjunto. Es tiempo de esperanza, porque incluso en el peor 
y en el más temido de los casos (una muerte inesperada o no deseada) 
la vida sigue más allá. Recordemos a Santa Teresa de Lisieux: “no mue-
ro, entro en la Vida” 42. La esperanza nos lanza de lleno a la escatología, 
pues sólo en el escenario escatológico podremos estar –y estaremos, si 
Dios lo quiere– contentos. Nos lo recuerda un himno bellísimo de la 
liturgia católica (segundas vísperas, domingo de la semana IV):

Cuando la muerte sea vencida / y estemos libres en el reino, / cuando 
la nueva tierra nazca / en la gloria del nuevo cielo, / cuando tengamos la 
alegría / con un seguro entendimiento / y el aire sea como una luz / para 
las almas y los cuerpos, / entonces, sólo entonces, estaremos contentos.

Cuando veamos cara a cara / lo que hemos visto en un espejo / y 
sepamos que la bondad / y la belleza están de acuerdo, / cuando, al 
mirar lo que quisimos, / lo veamos claro y perfecto / y sepamos que 
ha de durar, / sin pasión, sin aburrimiento, / entonces, sólo entonces, 
estaremos contentos.

Cuando vivamos en la plena / satisfacción de los deseos, / cuando el 
Rey nos ame y nos mire, / para que nosotros le amemos, / y podamos ha-

41  Cf. Kasper, W., y Augustin, G. (eds.), Dios en la pandemia, Ed. Sal Terrae, 
Santander 2020, pp. 54 y 55.

42  Santa Teresa de Lisieux, Carta 244 al abate Belliére J.M.J.T., 9 de junio de 
1897. Disponible en: http://www.ocdcolombia.org/elementos/contenidos/Revista/
Obras_Completas_Teresa_Lisieux.pdf. / Consulta: 03.11.2020.

http://www.ocdcolombia.org/elementos/contenidos/Revista/Obras_Completas_Teresa_Lisieux.pdf
http://www.ocdcolombia.org/elementos/contenidos/Revista/Obras_Completas_Teresa_Lisieux.pdf


ESPERANZA Y CORONAVIRUS. CAMINAR EN MEDIO DE LA NOCHE 41

blar con él / sin palabras, cuando gocemos / de la compañía feliz / de los 
que aquí tuvimos lejos, / entonces, sólo entonces, estaremos contentos.

Cuando un suspiro de alegría / nos llene, sin cesar, el pecho, / en-
tonces –siempre, siempre–, entonces / seremos bien lo que seremos 43.

Es preciso reconocer la íntima conexión existente entre la memoria y la 
esperanza 44. Ambas han de estar siempre despiertas, purificadas y ele-
vadas a lo alto. Cuidar la una nos lleva a alentar la otra. San Juan de 
la Cruz tiene mucho que enseñarnos sobre este punto, en particular. 
Esperar tiene que ver no sólo con el futuro, sino también con el pasa-
do. Es recomendable evocarlo sanamente, de manera que el propio 
pasado arroje fuerza sobre nuestra esperanza presente. Es terapéutico 
liberar la memoria de todo lo que nos bloquea. Juan de la Cruz habla 
de purificar la memoria. Hay que dejarla limpia y vacía, de modo que 
en silencio pueda escuchar a Dios, alcanzar la paz y lanzarnos a la 
esperanza. Y es que cuanto más la memoria se desposee, tanto más 
tiene de esperanza el alma en Dios 45. La esperanza es contagiosa ( J. 
C. Bermejo), de manera que si somos hombres esperanzados seremos 
automáticamente surtidores de esperanza.

En medio de situaciones difíciles y complicadas, Cristo nos invita 
a la oración de petición. Valoradísima por unos y despreciadísima (¿ri-
diculizada?) por otros, consideramos que es un ejercicio espiritual al 
que hoy nos invita el propio Jesucristo: «Pedid y se os dará, buscad y 
encontraréis, llamad y se os abrirá; porque todo el que pide recibe, quien busca 
encuentra y al que llama se le abre» (Mt 7,7-12). Más claro, agua. En el libro 
de Joel vemos una situación dramática y en la que el pueblo practica la 
oración de petición. No sé trata de una pandemia coronavírica, pero sí 
de una plaga de langostas. No son tiempos fáciles. Una lección que Joel 
nos da a nosotros nos exhorta al arrepentimiento y a la penitencia, que 

43  Disponible en la web: http://www.liturgiadelashoras.org/himnoliturgiade-
lashoras178.htm / Consulta: 04.11.2020.

44  Cf. Bermejo, J. C., La esperanza en tiempos de coronavirus, Ed. Sal Terrae, San-
tander 2020, pp. 51-56.

45  Cf. San Juan de la Cruz, Libro 3º de Subida, cap. 7,2. Disponible en la web: 
https://www.portalcarmelitano.org/download/Subida%20del%20Monte%20Carme-
lo%20-%20San%20 Juan%20de%20la%20Cruz.pdf / Consulta: 04.11.2020.

https://www.portalcarmelitano.org/download/Subida del Monte Carmelo - San 
https://www.portalcarmelitano.org/download/Subida del Monte Carmelo - San 


P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA42

nos llevan a reconciliarnos con la divinidad. En la situación descrita 
por Joel, no hay modo de escapar, excepto por la oración, el ayuno y 
la penitencia. Son medios útiles para implorar a Dios perdón y ayuda 
hasta que lleguen los gloriosos días en que su Espíritu se derrame sobre 
todos los seres humanos  46. Judá sufre, aunque hay futuro para ella. 
Estableciendo un paralelismo –mutatis mutandis– nuestro mundo sufre 
ahora, pero hay horizontes abiertos para nuestro mañana.

Enrique Sanz Giménez-Rico (actual Rector de la Universidad Pon-
tificia Comillas de Madrid), disertó hace ya algún tiempo (cuando era 
Decano de la Facultad de Teología de dicha universidad) sobre “La 
oración de petición en el libro de Joel” 47. El mensaje central que dedujo de 
Joel fue el que sigue: en tiempos difíciles como los nuestros estamos 
llamados a pedir a Dios. Presentarle nuestras necesidades, ofrecerle 
nuestros deseos y mostrarle nuestra realidad indigente. Aquí está la 
clave, para salir airosos. La oración propuesta en el libro de Joel nutre 
la esperanza, sabiendo que Dios es compasivo, clemente y misericor-
dioso. Hemos de volver a Él, como Él espera que hagamos. En Joel se 
entrelazan la gracia divina y la colaboración humana por mejorar las 
situaciones. Ahora ocurre exactamente lo mismo. Hemos de solicitarle 
a Dios que sea Dios, que perdone a su pueblo y que no entregue su 
heredad al oprobio. Esto hemos de pedirlo con nuestras palabras, que 
son distintas de las de Dios.

El origen de la petición –continúa el teólogo comillense– está en 
Dios mismo, el cual es misericordioso. Él da la gracia divina, y el pro-
feta Joel aparece como su mediador ante el pueblo. El contenido de la 
petición solicita a Dios el perdón y la misericordia divinas. El mensaje 
es, repetimos, dejar que Dios sea Dios. En cuanto a la forma de la pe-
tición, se ven dos niveles distintos de lenguaje: por un lado, Dios y el 
profeta utilizan unas palabras; por otro lado, el pueblo, emplea otras 
palabras diferentes. En todo caso, el profeta Joel nos exhorta a comuni-

46  Tomado de https://mercaba.org/Biblia/Comentada/profetas_joel.htm; ht-
tps://es.wikipedia.org/wiki/ Libro_de_Joel / Consulta: 05.11.2020.

47  Disponible en vídeo en la web: https://tv.comillas.edu/media/Aula+Alon-
so+Sch%C3%B6kel+ Conferencia+online+de+Enrique+Sanz+Gim%C3%A9nezRi-
co%2C+SJA+%22La+oraci%C3%B3n+de+petici%C3%B3n+en+el+libro+de+-
Joel%22+15+10+2020/1_2bd4v4ub / Consulta: 05.11.2020.

https://mercaba.org/Biblia/Comentada/profetas_joel.htm
https://es.wikipedia.org/wiki/ Libro_de_Joel /
https://es.wikipedia.org/wiki/ Libro_de_Joel /
https://tv.comillas.edu/media/Aula+Alonso+Sch%C3%B6kel
https://tv.comillas.edu/media/Aula+Alonso+Sch%C3%B6kel


ESPERANZA Y CORONAVIRUS. CAMINAR EN MEDIO DE LA NOCHE 43

carnos con Dios, mostrándole las debilidades, pidiéndole perdón ( Joel 
2,17) y rogándole su ayuda divina. ¡Bien nos vendría llevarlo a cabo en 
estos tiempos pandémicos!

Conclusión final: siempre ha de brillar la luz de la esperanza. Los diag-
nósticos de las situaciones son importantes, pero no son irremediable-
mente definitivos. No tienen la última palabra. Hemos visto en este 
artículo cómo no son pocas las voces autorizadas que nos invitan a ras-
gar los cielos oscuros para alcanzar la luz que se esconde detrás y por 
encima de los nubarrones. Es importante, eso sí, recordar y no olvidar 
las lecciones aprendidas a lo largo de estos años duros, que ya se van 
serenando con dosis de un mayor optimismo. Y ya para terminar, aho-
ra en pandemia y siempre, admitamos que la solución duradera para 
los problemas humanos posee un solo cimiento sobre el que construir 
todo lo demás: Dios. Él es el primero y lo primero.

P. Manuel Sánchez Tapia, OSA




