
Textos y glosas





EL HORIZONTE TEÓRICO DE LA FILOSOFÍA DE LA RELIGIÓN DE HEGEL 551

La Oda a Salinas de Fray Luis de León  
a la luz del orfismo

Introducción

El gran Dámaso Alonso en su obra Poesía Española analiza la Oda 
a Salinas de modo excepcional; en cuanto al contenido, se refiere a 
influencias en este poema del pitagorismo, platonismo y, por cierto, el 
cristianismo. No alude al orfismo, en esa fecha –década del cuarenta– 
los estudios sobre los misterios griegos no tenían la preocupación que 
tienen hoy; remitimos al caudal de investigaciones llevadas a cabo por 
Alberto Bernabé y  el grupo de investigadores que él dirige. La biblio-
grafía que este destacado investigador nos entrega en su obra Textos 
órficos y filosofía presocrática. Materiales para una comparación (Madrid. 
Ed. Trotta, 2004) es de 300 obras y Raquel Martín Hernández en su 
tesis “El Orfismo y la Magia” nos ofrece veinte páginas de bibliografía 
actualizada sobre el tema.

El particular estudio que el propio Bernabé hace del Papiro de 
Derveni, nos permite contextualizar la “Oda a Salinas” de Fray Luis 
de León en el marco del orfismo. Ciertamente que el dominio sintéti-
co del lenguaje, sobre todo lenguaje poético que el poeta salmantino 
tiene, vela más que expande el pensamiento órfico, pero no será óbice 
para descubrirlo. Finalmente, se podrá decir que el platonismo lleva 
ya en sí, y en este caso concreto, los rasgos órficos, pero orfismo y 
platonismo no son lo mismo, ¿Cuándo tomó contacto Fray Luis con 
el pensamiento órfico? No lo sabemos; sin embargo, la figura de Or-
feo, fue la más destacada de la antigüedad mítica griega y a nadie le 

CiuD-Ra 235-2 (2022) 551-556



CÉSAR GARCÍA ÁLVAREZ552

era ajena en España, menos a Fray Luis. De Orfeo era suspender con 
su música piedras, animales y hasta personas, Salinas con respecto a 
Fray Luis de León cumple con idéntica función órfica:

“El aire se serena 
Y viste de hermosura y luz no usada 
Salinas, cuando suena  
la música extremada 
por vuestra sabia mano gobernada.

El aire puede ser tormentoso fuera de la catedral de Salamanca 
donde Fray Luis ingresó un día a orar, pero no dentro del templo don-
de Fray Luis se sitúa; sin embargo, hasta ese serenado aire interior se 
conmueve con la música de Salinas, y se serena, dos sílabas –se– que 
acentúan el lento sosiego de ese aire. Dice además, que la música de 
Salinas órficamente “viste de hermosura y luz no usada”; inusitado, por-
que de suyo el aire no se ve, menos se viste de hermosura y luminosidad; 
es que no se trata de cualquier música, sino extremada, como era la de 
Orfeo, y sabia, conducente al bien, una dentro de los espacios donde 
se celebraban los Misterios y la otra en el interior de la Catedral Vie-
ja de Salamanca donde hoy se muestra el órgano con el que Salinas 
pulsó tal maravilla. Conviene nos detengamos un poco en la palabra 
sabia. La palabra sabia usada por un profesor de Biblia, Fray Luis, y 
que además explicaba el Antiguo Testamento, no es lo mismo que 
los griegos entendían por sofía. La palabra sabiduría en el Libro de la 
Sabiduría del Antiguo Testamento significa discernir el bien del mal, en 
Grecia se trataba de un ejercicio mental en pos de la verdad. Pero, el 
verso habla además de una música que gobierna, es decir no solo delei-
ta el oído, guía, conduce al Más Allá, un espacio muy calificado en el 
orfismo, que Salinas expresa así en la estrofa 7:

Aquí la alma navega 
por un mar de dulzura, y finalmente 
en él ansí se anega 
que ningún accidente 
estraño y peregrino oye o siente



 LA ODA A SALINAS DE FRAY LUIS DE LEÓN A LA LUZ DEL ORFISMO 553

La misma finalidad tenía Orfeo con su música, llevar a los parti-
cipantes desde la iniciación de los Misterios a una purificación para 
llegar al Más Allá. Sin olvidar que, si Orfeo usaba la lira como instru-
mento musical, también la cítara, que nos recuerda el versos luisiano 
de la estrofa quinta:: aquesta inmensa cítara aplicado.

Nos hemos referido a Fray Luis profesor de Biblia en la Universi-
dad de Salamanca. ¿Cómo sentía él a estas luces, el canto de Rey Da-
vid en sus alabanzas a Dios? ¿Una música embargante y trascendente 
como la de la Oda a Salinas? Jean Michel Roessli, Prof. de la Univ. de 
Montreal ha publicado un estudio ilustrado con este título: ¿Orfeo y or-
fismo en Qumrân? En estos manuscritos vemos a un Rey David tocando 
la cítara y la naturaleza animal, como en el caso de Orfeo, suspendi-
da. La ilustración que acompaña a este estudio, dice así: Miniatura 
judía del siglo XV (del manuscrito 180/51, fol. 1 v, del Museo de Jerusalén. El 
estudio del profesor Roessli nos permite afirmar que el orfismo estaba 
extendido más allá del mundo griego, también en el israelita.

El Papiro de Derveni en la Oda a Salinas de Fray Luis

El Papiro de Derveni es un texto de carácter cosmogónico en el 
que un comentarista explica un breve poema de Orfeo. El cosmo-
gonismo se encuentra igualmente en la Oda a Salinas: El mundo del 
poema luisiano dibuja una transformación progresiva hasta llegar a su 
plenitud en la estrofa siete, una cosmogonía inestable, ya que a partir 
de la estrofa siete se vuelve a un mundo degradado, que solo se resti-
tuirá, si Salinas vuelve a interpretar su música:

Oh, suene de contino, 
Salinas, vuestro son en mis oídos, 
por quien al bien divino 
despiertan los sentidos 
quedando a lo demás amortecidos!

En el cotejo que estamos haciendo, Salinas toma la función de 
Orfeo, es el artista y Fray Luis la del comentador. El tratamiento de 



CÉSAR GARCÍA ÁLVAREZ554

ambos comentadores no es distinta: el comentador del Papiro recurre 
a los presocráticos, Fray Luis al pitagorismo y platonismo.

La estrofa 4 del poema de Fray Luis, dice así:

A cuyo son divino 
el alma, que en olvido está sumida, 
torna a cobrar el tino 
y memoria perdida 
de su origen primera esclarecida.

Hay almas que están sumidas en el olvido y otras no. Las del olvido 
no entenderán ni lo que Salinas interpreta ni lo que Fray Luis dice. 
Por eso Orfeo comienza el primer verso del Papiro (fr. 3B) así: “Ha-
blaré a quienes es lícito; cerrad las puertas, profanos”. Orfeo es excluyente 
como eran los Misterios griegos. Fray Luis es católico, distingue aque-
llos que están en el olvido de los otros, los despiertos; pero no niega a los 
del olvido comprender algún día la música trascendente de Salinas. Po-
demos decir desde ya que el orfismo de Fray Luis es un orfismo católico.

El Papiro de Derveni pasa a explicar cómo Zeus llegó finalmente 
a hacerse merecedor de un himno que canta su universalidad y ser 
centro de las cosas (frr.13-14 B.):

Ahora es rey de todo y en adelante lo será 
Zeus nació el primero, Zeus, el último, el rayo refulgente 
Zeus cabeza, Zeus centro, por Zeus todo está  
Zeus hálito de todo, Zeus de todo es destino  
Zeus soberano, Zeus señor de todo, el de rayo refulgente...

La estrofa quinta y sexta de la Oda a Salinas es en cristiano lo 
que en paganismo órfico se acaba de decir aquí de Zeus: Totalidad y 
armonía cósmica. La música de Salinas y la de Dios “se mezclan en una 
dulcísima armonía”. Zeus en la mitología griega ha superado la época 
de las theomaquias preolímpicas e instaurado el reino de la armonía. 
¿Cómo se llega mistéricamente a esa totalidad que en el poema luisia-
no estaría dado en la estrofa 7? En la Oda de Fray Luis, dado su sen-
tido conceptista, se vela este proceso. En el orfismo existían ejercicios 
iniciáticos, Fray Luis lo sintetiza en “como se conoce”. Para Bernabé este 



 LA ODA A SALINAS DE FRAY LUIS DE LEÓN A LA LUZ DEL ORFISMO 555

conocimiento órfico es ritual: habla de libaciones, música, pajarillos. 
Plutarco, citado por Bernabé, dice que él y su mujer fueron iniciados y 
“compara el alma prisionera en el cuerpo como un pájaro cautivo que debe ser 
liberado”; Plutarco parece sugerir que en el rito iniciático se liberaban 
pájaros a modo de magia. El Papiro habla además –citando a Tales, 
Heráclito, Pitágoras– de un ritual de presencia de seres intermedios 
enviados por los dioses, que Fray Luis pudiendo en la doctrina católi-
ca hablar de los ángeles no lo hace por concesión lírica. 

Papiro y Oda a Salinas hablan del mar en Fray Luis y océano en Or-
feo. Se puede pensar que son circunstancias absolutamente distintas. 
Veamos: en un caso y otro el sentido es traslaticio, se habla de Zeus, 
inmensidad y poder, y se habla en el poema de la inmersión en la 
inmensidad de Dios. Ciertamente, en el Papiro Zeus se describe desde 
fuera, en el caso de Fray Luis es Dios desde la experiencia transfor-
mante.

El final de Papiro y la última estrofa de la Oda de Fray Luis po-
drían tener el mismo sentido: la palabra central en el texto órfico es 
madre, que enigmáticamente significa plenitud, la tinaja de la bon-
dad que se encuentra, como dice el texto, delante del umbral de Zeus  
–también existe otra tinaja con el mal– ; dado el carácter críptico 
del poema de Orfeo, nos permitimos decir que, la apelación de Fray 
Luis a Salinas para que vuelva a interpretar la “magia” de la música, 
verdadero Hermes (no lo dice así), que nos va a llevar nuevamente a 
la plenitud maternal de la estrofa séptima. Ese fin del poema dice así:

¡Oh, suene de contino, 
Salinas, vuestro son en mis oídos, 
por quien al bien divino 
despiertan los sentidos 
quedando a lo demás amortecidos!

Conclusión: Hemos tratado de someter el poema de Fray Luis 
al marco interpretativo del orfismo, concretamente del Papiro de Der-
veni traducido y comentado por Bernabé. Ante las dificultades con 
que contamos, se añade una que no es menor. En un caso nos encon-
tramos con un texto órfico de doble autor, Orfeo y el comentador, 
dualidad que hemos querido ver en el orfismo de la música de Sali-



CÉSAR GARCÍA ÁLVAREZ556

nas y Fray Luis que “lo comenta”. Se trata, sin embargo, en el caso 
del la Oda, de un conceptismo que ya lo vio Quevedo al editar por 
primera vez la poesía de Fray Luis, la brevedad misma del poema y 
una vivencia luisiana de la música; el Papiro sustituye el hermetismo 
conceptista por las reservas lingüísticas que solo entenderían los ini-
ciados, el despligue mitológico y que narra más que vive el poema de 
Orfeo. Tampoco tenemos documentalmente la intencionalidad órfica 
que habría tenido Fray Luis; como señala Dámaso Alonso se trataría 
más bien de un platonismo luisiano. Finalmente, dados todos estos 
aspectos que interrogan más que responden, ojalá podamos algún día 
tras el estudio de otras obras de Fray Luis, la época, y cómo se conocía 
el platonismo y orfismo en la Universidad de Salamanca, aclararlo.

César García Álvarez


