
‘PILOTO DE GUERRA’: LA MÍSTICA COMO FUNDAMENTACIÓN... 521

‘Piloto de guerra’: la mística como fundamentación 
inmanente de la metafísica. La metafísica como 
camino de aspiración trascendente de la mística

Resumen

Estas reflexiones pretenden proponer un modelo para comprender desde la 
filosofía la relación no solo la filosofía-mística sino también la de espirituali-
dad-filosofía y metafísica-mística con un análisis conceptual, desde la feno-
menología y la hermenéutica, con un trasfondo histórico desde las claves de 
la fundamentación y la aspiración. El resultado es una reflexión enriquecedo-
ra desde la experiencia tomada como mediación en el contexto de la relación 
con el Absoluto.

Palabras clave: Filosofía, Mística, Teología, Espiritualidad, Historia, Mo-
delos, Camino, Itinerario, Experiencia, Fundamentación, Aspiración, Sus-
tantivización.

Abstract

These reflections aim to propose a model for comprehending from the 
viewpoint of philosophy the relationship, not only of philosophy-mysticism 
but that of spirituality-philosophy and metaphysics-mysticism with a con-
ceptual analysis, from the perspective of phenomenology and hermeneutics, 
with a historical background from the keys of laying the foundation and 
aspiration. The end-result is an enriching reflection from the standpoint of 
experience taken as mediation in the context of the relationship with the 
Absolute.

Keywords: Philosophy, Mysticism, Theology, Spirituality, History, Models, 
Way, Itinerary, Experience, Laying the Foundation, Aspiration, Substanti-
vization.

CiuD-Ra 235-2 (2022) 521-548



MACARIO OFILADA MINA522

A la memoria de Saturnino Álvarez Turienzo (1920-2021)

‘La vie de l’Espirt est intermittente. La vie de l’Intelligence, elle seule, 
est permanente, ou à peu près. Il y a peu de variations dans mes facultés 
d’analyse. Mais l’Esprit ne considère point les objets, il considère le sens 

qui les noue entre eux. Le visage qui est lu au travers. Et l’Espirt pase de la 
pleine vision de la cécité absolute. Celui qui aime son domaine, vient l’heure 

où il n’y découvre plus qu’assemblage d’objets disparates’

A. de Saint-Exupéry, Pilote de Guerre

De entrada, cabe afirmar que el título un poco kilométrico –por 
el que pedimos perdón al lector benévolo–, puesto a la cabeza de las 
reflexiones que siguen, no trata de proponer una bifurcación sino una 
senda de convergencia, mostrando a la vez dos caras de la misma 
moneda. Por así decirlo, estamos en búsqueda de metáforas adecua-
das, yendo a las fuentes de la experiencia, para poder desarrollar un 
lenguaje interpretando junto con y para los demás esta realidad que 
nos toca vivir 1. Yendo más allá de los topoi de la que metafísica 2 se 
comprende como un sistema de creencias racionales (lógicos) sobre el 
mundo en general por una parte y por otra de que la mística 3 un con-
junto de creencias con fenómenos más allá de lo racional (o lógico), el 
presente ensayo, cuya direccionalidad transcurre por círculos concén-
tricos (volviéndose a los mismos ejes para enriquecer constantemente 
las reflexiones) y no con dirección lineal, las presenta como direccio-

1  Al respecto, me siguen resultando refrescantes y sugerentes las reflexiones 
de Gombrich, E. H., “The Tradition of General Knowledge”, Íd., Ideas and Idols. 
Essays on Values in History and in Art, Phaidon, Oxford 1979, 9-23.

2  Cfr. Carter, W. R., The Elements of Metaphysics, Temple University Press, 
Philadelphia 1990; Quine, W. V. O, From a Logical Point of View, Harvard University 
Press, Cambridge, 1953; Ayer, A. J., Metaphysics and Common Sense, Macmillan, 
Nueva York 1969.

3  Cfr. Guerra, S., “Mística”, Pikaza, X., y Silanes, N. (eds.), El Dios cristiano. 
Diccionario teológico, Secretariado Trinitario, Salamanca 1992, pp. 908-912; Bouyer, 
L., “Mystique: Essai sur l’histoire d’un mot”, Vie Spirituelle Supplement 3 (1949) 
3-23; Lacoste, J.-Y., “Expérience, événment, connaissance de Dieu”, Nouvelle Revue 
Théologique 106 (1984), pp.854-855; Martín Velasco, J., El fenómeno místico. Estudio 
comparativo, Editorial Trotta, Madrid 1999.



‘PILOTO DE GUERRA’: LA MÍSTICA COMO FUNDAMENTACIÓN... 523

nes reales, esto es, sustanciales en la historia siendo áreas o dimensio-
nes de vivir la realidad en cuanto real, lo real en cuanto realidad. En 
efecto, estas reflexiones 4 tratan ante todo de direccionalidades que a 
su vez suponen convergencias y divergencias, más allá del nivel de la 
creencia (doxa) hasta el nivel de ciencia (episteme). Lo que se preten-
de puede resumirse en la siguiente expresión: Distinguir por unir, dicho 
‘Maritaineamente’ 5. En otras palabras, partimos de una visión de co-
munión desde la que la historia es camino real de convergencia hecho 
concreto en la diversidad, en la diferencia, en la pluralidad de las 
realidades 6. Por de pronto, normalmente se entiende la mística como 
conjunto de fenómenos que trascienden la comprensión racional por 
lo que se le asigna la tarea de la fundamentación. Fundamentar, a su 
vez, consiste en construir un mundo racional, en relación con lo Ab-
soluto y presuponiendo imperfecciones 7.

A la metafísica –que desde los días del Peripatético se conceptua-
liza como base epistemológica de todas las cuestiones relativas al ser 
y al Ser Supremo–, se le entiende como camino, empeño, afán hacia 
lo trascendente. En otras palabras, es un conocer. Un conocimiento 
contemplativo y global. No empíricamente detallado (el de un espe-
cialista) 8 sino más bien fundante (por medio de la fundamentación) 

4  Tengo muy presentes para el presente ensayo mis reflexiones anteriores: 
“De la teología mística a la espiritualidad mística: fundamentación filosófica y 
caminos históricos”, Revista de Espiritualidad 80 (2021), 563-688.

5  Así hago un guiño a Maritain, J., Los grados del saber. Distinguir por unir, 
Club de Lectores, Buenos Aires 1983 cuya inspiración y magisterio están presentes 
en mis planteamientos.

6  Cfr. Ricouer, P., The Reality of the Historical Past, Milwaukee University 
Press, Milwaukee 1984; Martin, R., Historical Explanation. Re-enactment and Practical 
Inference, Cornell University Press, Cornell 1977; Aron, R., Introduction á la phiosophie 
de l’histoire, Éditions Gallimard, París 1986; Marrou, H., De la connaissance historique, 
Éditions Seuil, París 2016.

7  Lovejoy, A. O., The Great Chain of Being, Harvard University Press, 
Cambridge-Londres 1964, p. 65.

8  Es recomendable al respecto la lectura de esta obra aguda de Sassower, 
R., Knowledge without Expertise. On the Status of Scientists, State University of New 
York Press, Nueva York 1993. Asimismo: Agassi, J., Science and Society, Studies 
in the Sociology of Science, D. Reidel Publishing, Dordrecht 1981; Feyerabend, P., 
Science in a Free Society, NLB, Londres 1978; Fuller, S., Social Epistemology, Indiana 
University Press, Indiana 1988; Lieberman, J., The Tyranny of the Experts: How 



MACARIO OFILADA MINA524

y trascendente (por medio de la transcendentalidad) a la vez, lo cual 
es propio del filósofo, amante de la sabiduría, cuya pretensión es fun-
damentar todo el saber en sus detalles y proyectar este mismo saber 
hacia su verdadero valor que es trascendental. 

Viene bien a estas alturas escuchar algunas palabras enjundiosas 
del Peripatético: ‘Los seres dotados de conocimiento se diferencian 
de los que no lo tienen en que estos últimos no poseen más que su 
propia forma, mientras que los primeros alcanzan a tener, además, la 
forma de otra cosa, ya que la especie o forma de lo conocido está en 
el que lo conoce. Por eso se echa de ver que la naturaleza del ser que 
no conoce, es más limitada y angosta; y, en cambio, la del que conoce, 
es más amplia y vasta... 9’. Le corresponde al hombre, como ser do-
tado de conocimiento en términos peripatéticos, la tarea de exponer 
la fundamentación de nuestra comprensión de la realidad o de la in-
teligibilidad de la realidad, del universo aunque no necesariamente a 
nosotros 10. En otras palabras, construir bases epistemológicas. Estas 
se cristalizan ontológica e históricamente como conceptos cambian 11, 
en su trayectoria dentro de una comunidad con valor social pero con 
empeño individual  12, puesto que se encarnan en las contingencias 
relacionales de la vida social 13. Y desde estas contingencias, pueden 

Professionals are Closing the Open Society, Walker and Co., Nueva York 1970; Pacey, 
A., The Culture of Technology, MIT press, Cambridge 1983; Polanyi, M., Personal 
Knowledge, Harper and Row, Nueva York 1958; Popper, K., The Open Society, vol. 
1, Princeton University Press, Princeton 1971; Snow, C. P., The Two Cultures and 
A Second Look, Cambridge University Press, Cambridge 1986. 

9  Aristóteles, De Anima, III, 6, 430b21-25. Me he servido de esta traducción 
excelente: Aristóteles, Acerca del alma, T. Calvo Martínez (trad.), Gredos, Madrid 
l978.

10  Nagel, T., What Does it All Mean? A Very Short Introduction to Philosophy, 
Oxford University Press, Nueva York-Oxford 1987, p. 100. Asimismo, del mismo 
autor: The View from Nowhere, Oxford University Press, Nueva York-Oxford 1986.

11  En el fondo de mis reflexiones laten las aportaciones sugerentes de Sellars, 
W., Science, Perception and Reality, Humanities Press, Nueva York 1963, pp.147-150.

12  Cfr. Russell, B., Human Knowledge. Its Scope and Limits, Simon and Schuster 
Inc., Nueva York 1948, especialmente las pp. 3-8.

13  Vale la pena leer al respecto las reflexiones agudas sobre los conceptos 
morales dentro de la cambiante vida social de McIntyre, A., A Short History of 
Ethics, Touchstone, Nueva York 1996, pp. 1-13.



‘PILOTO DE GUERRA’: LA MÍSTICA COMO FUNDAMENTACIÓN... 525

evaluarse adecuadamente los conflictos históricos, pues estos son en 
realidad contingentes 14. 

Ahora bien, cabe precisar que emprender la tarea de la metafísi-
ca es emprender la de la filosofía. El mismísimo Peripatético definió 
su empeño como ciencia de todas las cosas conforme a sus causas 
últimas y primeros principios 15. Es esta la tarea de la filosofía: fun-
damentar desde las causas últimas y primeros principios todo lo que 
es el universo. Esta fundamentación no solo conlleva el saber o el 
conocimiento sino que todo aporta la sabiduría 16. Relacionarse, esto 
es, tener que habérselas con lo Absoluto es vivir sabiamente; no por-
que la sabiduría se posea sino porque se desea, se ama, se entabla una 
amistad con ella (filosofía). Todo ello conlleva una vivencia, un proce-
so, un desarrollo caracterizado relacionalmente por un crecimiento y 
madurez dentro de la historia que denominamos ‘espiritualidad’.

A tenor de todo lo expuesto hasta aquí, en relación con lo Abso-
luto o Dios –que es lo real en sí y la realidad en su instancia Suprema 
por ser, ante todo, un valor con implicaciones objetivas y subjetivas 17, 
que trasciende la bipolaridad entre lo que está dentro de la mente o 
razón (lo subjetivo) y lo que está fuera (lo objetivo) que dio lugar a la 
tensión entre el idealismo y el realismo 18–, hay una modificación de 
sentido para el conocimiento, inevitablemente en términos ontológi-
cos (o del ser 19), que requiere un conocimiento fundante (o, mejor 

14  Me parecen lúcidos al respecto los planteamientos de Rawls, J., A Theory 
of Justice, Harvard University Press, Cambridge 1971, pp. 542-548.

15  Aristóteles, Metafísica, I, 2, 982b, 9.
16  Ibíd, I, 1, 982a, 2.
17  Tillich, P., Dynamics of Faith, Harper and Brothers, Nueva York 1957, p. 10.
18  Cfr. Bradley, F. H., Appearance and Reality: A Metaphysical Essay, The 

Clarendon Press, Oxford 1893; Alston, W. P., “Yes, Virginia, There is a Real 
World”, Proceedings and Addresses of the American Philosophical Association 52 (1979) 779-
808; Putnam, H., Reason, Truth and History, Cambridge University Press 1981, pp. 
130-200; Feyerabend, P., “An Attempt at a Realistic Interpretation of Experience”, 
Proceedings of the Arestotelian Society 58 (1958) 143-170; Gadamer, H.-G., La razón 
en la época de la ciencia, Editorial Alfa Argentina, Barcelona 1981.

19  Cfr. Ferrater Mora, J., El ser y el sentido, Revista de Occidente, Madrid 
1967; Hartmann, N., Rasgos fundamentales para una metafísica del conocimiento, 2 
tomos, Losada, Buenos Aires 1957.



MACARIO OFILADA MINA526

dicho, fundamentante puesto que no solo sirve pasivamente como fun-
dación sino que también activamente propone fundamentos) y tras-
cendente (o mejor dicho, trascendentante, pues no solo trasciende que 
hace que los demás trasciendan como Él) luchando con la cuestión 
de la inefabilidad 20. La ciencia o el conocimiento seguro de la mente 
humana se resuelve, esclarece, comprueba en la historia puesto que el 
único conocimiento que la mente humana puede tener es histórico 21. 
Siendo así, afirmamos con Bergson, la teoría del conocimiento y la 
teoría de la vida son inseparables 22 lo cual indica que lo que se conoce 
no son cosas, sino hechos 23 o puntos experienciales que son valores 
en la vida a los que todos aspiramos como seres vivientes e históricos, 
pues la historia es el desarrollo inteligente, cognitivo, racional de la 
vida. Es drama de lo vivo, activo para determinarse como espíritu 24. 

Precisemos. En los valores, en que los hechos toman cuerpo como 
ejecución de las opciones, se sustantivizan históricamente las realida-
des. De ahí este ensayo de historiografía 25. Los valores en la historia 
son notas de la racionalidad, pues son los momentos de la opción hu-
mana por la que se ejerce la racionalidad humana, pues el ejercicio de 
esta opción es la intervención humana en la historia para crearla, más 
allá de las abstracciones de las ideologías y de los contextos propor-

20  Cfr. las reflexiones valiosas al respecto de Stein, E., Ser finito y ser eterno. 
Ensayo de una ascensión al sentido del ser, FCE, México 1994, pp. 127-373.

21  Es esta la tesis de Collingwood, R.G., The Idea of History, Oxford University 
Press, Oxford-Londres-Nueva York 1956, p.220.

22  Bergson, H., La evolución creadora, Editorial Planeta-De Agostini, Barcelona 
1994, p.12.

23  Ver Wittgenstein, L., Tractatus Logico-Philosophicus, 1.2.
24  Hegel, G. W. F., Lecciones sobre la historia de la filosofía, vol. III, Fondo 

Cultural Económica, México 1955, p. 304. Para esta cuestión, me ha resultado muy 
significativa la lectura de Bloch, E., El pensamiento de Hegel, FCE, México 1949. 
Asimismo me ha proporcionado perspectivas novedosas el ensayo significativo de 
Pinkard, T., “Hegel on History, Self-Determination, and the Absolute”, History 
and the Idea of Progress, Melzer, A.; Weinerger, J., y Zinman, M. R. (eds.), 
Cornell University Press, Ithaca-Londres 1995, pp. 30-58, si bien no comparto 
todos sus planteamientos.

25  Tengo muy presentes para la elaboración de la actual investigación los 
planteamientos importantes de Wiseman, J. A., “Mysticism”, en Downey, M. 
(ed.), The New Catholic Dictionary of Spirituality, The Liturgical Press, Collegeville, 
Minnesota 1993, pp.681-692. 



‘PILOTO DE GUERRA’: LA MÍSTICA COMO FUNDAMENTACIÓN... 527

cionados por las tradiciones cuyo discurso es el lenguaje 26 pero con 
un lenguaje personal, sello de la propiedad o individualidad 27.

Filosofía, respectabilidad, espiritualidad: Desde las pa-
radojas hacia el sentido en camino

La filosofía, puesto que es ‘amor de la sabiduría’ tiene el pro-
pósito y la vocación de presentar, proponer modelos de compren-
sión, para vivir, de la realidad en cuanto que es real, de lo real en 
cuanto que es realidad. Intentar vivir sabiamente es intentar vivir 
con integridad, como espíritu. La racionalidad, fundamento de toda 
actividad humana en su inmanencia histórica, consiste en libremen-
te emprender esta aspiración no solo para poseer la sabiduría o la 
integridad del hombre como espíritu sino para amarla, serle fiel, 
cumplir esta opción como hecho histórico que se desarrolla en plan 
de crecimiento y madurez.

 Lo real y la realidad no son las cosas sino los hechos. El realismo 
es cuestión de hechos por los que las ideas se hacen vivenciales, histó-
ricas. La racionalidad es opción libre. Es participación en la historia 
para crear hechos por los que se construye la narratividad experien-
cial que es la historia. Por el título de este ensayo, hemos querido 
tomar a la filosofía no solo por los cuernos sino por sus entrañas, pues 
la metafísica alberga su afán más íntimo de fundamentar aspirando 
a lo trascendente y la mística. La filosofía, debido a este afán, consis-
te en salir de sí mismo para lograr esta trascendencia por amor de 
esta misma cuya posesión o alcanzamiento es lo que se entiende por 
sabiduría. La mística es el saliser de esta trascendencia de sí misma 
para hacerse el encontradizo con esta búsqueda de modelos desde la 
inmanencia como revelación, infusión, experienciación por lo que, 
desde tiempos del Pseudo-Dionisio al menos, se ha hablado de teología 

26  Confieso al respecto mis deudas a las aportaciones de Haughton, R., 
Transformation of Man. A Study of Conversion and Community, Geoffrey Chapman, 
Londress 1967, pp. 220 ss.

27  Hegel, G. W. F., Ciencia de la Lógica, Solar, Buenos Aires 1968, p.475.



MACARIO OFILADA MINA528

mística 28, más allá de los límites ontológico-cognitivos la racionalidad 
inmanente, finita y culpable de la filosofía incluso en su primera y más 
alta instancia que es la metafísica. 

Precisemos. La filosofía es una búsqueda, es un viaje en el mar 
en busca del fundamento 29. El enlace de la filosofía y la mística pre-
cisamente radica en la búsqueda en la que el fundamento se proyecta 
en su trascendencia por la que el hombre puede llegar a lo Absoluto, 
al origen de todo 30. Lo Absoluto no es un principio abstracto sino 
lo real, la realidad en sí en su Suprema Instancia que es un hecho 
trascendente en la inmanencia de la historia humana, creando una 
economía que es el Misterio en el cual se desarrolla la opción humana 
hecha concreta en la historia como espiritualidad 31. 

Lo Absoluto es ante todo denominación axiológica derivadas 
de hechos efectivamente experimentados. Es sustantivización del 
valor en la historia. Toda sustantivización en la historia es una 
fundamentación en la inmanencia de la misma historia. Y dicha 
sustantivización crea un ambiente experiencial que en el caso de lo 
Absoluto es el Misterio, punto de encuentro, punto de experiencia 
histórica en que lo Absoluto se deja experienciar por el hombre en 
su finitud y culpabilidad en su inmanencia. Es esta la esencia de la 
mística que a la vez es aspiración hacia lo trascendente o la parti-
cipación en lo Absoluto que es la metafísica. La concretización de 
esta búsqueda, su sentido procesal es lo que denominamos espi-

28  Por el momento, me remito a las Obras Completas del Pseudo-Dionisio, 
BAC, Madrid 1990. La revelación es la base epistemológica de la teología que 
el Aquinate denomina Sacra Doctrina, ver: Summa Theologiae I, Q. 1, A. 1. Por 
su parte, san Juan de la Cruz, en su Prólogo, 4 al Cántico Espiritual B, hace un 
contraste entre teología escolástica (o estudio académico de la teología revelada) 
de la mística (que se experimenta, ‘que se sabe por amor’). Desde la metafísica, me 
han resultado útiles los planteamientos sugerentes de Hoping, H., “Understanding 
the Difference of Being: On the Relationship between Metaphysics and Theology”, 
The Thomist 1995, pp. 189-221; Marion, J. L., “De la ‘mort de Dieu’ aux noms 
divins: l’itinéraire théologique de la métaphysique”, Laval théologique et philosophique 
41 (1985) 25-41.

29  Platón, Fedro, 99D.
30  Platón, Político, 511A.
31  Me han proporcionado ideas agudas para mis reflexiones algunas reflexiones 

de S. Ireneo, Demostración de la fe, 3, 100; Contra las herejías 1, 10, 1.



‘PILOTO DE GUERRA’: LA MÍSTICA COMO FUNDAMENTACIÓN... 529

ritualidad. Siendo así, la espiritualidad es ya indicación de direc-
cionalidad, pues es direccionalidad hacia el sentido, el significado 
desde el misterio o presencia inmanente de lo Absoluto trascen-
dente cuyo despliegue es la experiencia mística cuyo camino es 
esta direccionalidad 32.

La trascendencia, como algo propio de la metafísica, pone límites 
a las abstracciones 33, es decir, determina la respectabilidad de toda 
realidad con respecto a las demás realidades 34. La respectabilidad es 
el establecimiento de punto de convergencia que es a la vez punto de 
apertura. La convergencia es la fijación de la historia como coordena-
das de la fundamentación por la que el hombre se coloca al determi-
nar su circunstancia. La apertura, a su vez, es la fijación de la misma 
historia como filones de transcendentalidad por la que el hombre co-
locado se contextualiza al encontrar su norte.

Pues bien. Vivimos dentro y de paradojas. Mejor dicho, vivi-
mos paradójicamente. Nuestra existencia es una paradoja, la de es-
tar in medias res, en medio del fundamento y de la trascendencia. 
Nuestra existencia o estar ahí para convertirse en vida o estar ahí 
para alguien, como alguien es un vuelo contra mar, viento, otros 
aviones por lo que somos todos ‘pilotos de guerra’. Volamos atra-
vesando paradojas, resolviendo tensiones, conjugando tendencias. 
Ante todo, la paradoja (que es tendencia y tensión) teodiceal en 
que lo Absoluto o Dios identificado con el Bien Supremo 35 permita 
el mal, hasta el punto de la anihilación de seres humanos varias 
veces experimentada en la historia como en Auschwitz, en las to-
rres gemelas de Nueva York, por ejemplo. Todo ello llama a una 
renovación de nuestros planteamientos acerca de lo Absoluto si 
más bien cabe hablar de una Nada Sagrada o más bien redescubrir 

32  Tengo muy presentes aportaciones generales de Asti, F., Spiritualità e 
mística. Questioni metodologiche, Librería Editrice Vaticana, Ciudad Vaticana 2003; 
Bernard, Ch. A., Thèologie mystique, Les Éditions du Cerf, París 2005.

33  Whitehead, A. N., Process and Reality. An Essay in Cosmology, The MacMillan 
Company, Nueva York 1957, p.110.

34  Ibíd., p. 111.
35  Platón, Político, 509B. 



MACARIO OFILADA MINA530

experiencialmente a lo Absoluto en nuestras experiencias cotidia-
nas con la nada 36. 

Es este nuestro punto de partida. Pero los iremos resolviendo, sin 
solucionarlos del todo, mediante un camino experiencial que se de-
nomina la espiritualidad que conforme al texto puesto como colofón 
es intermitente. Es una vida de fases, de pasos, de grados. Mediante 
la reflexión (o volver a sí mismo tras partir de sí mismo y chocar con 
el mundo externo para volver al punto de partida enriquecido por 
el acontecimiento lo cual constituye la experiencia como momento 
de adquirir historia, momentos, aprendizaje), como la que estamos 
llevando a cabo en las páginas que siguen, esperemos poder ir con-
virtiendo esta vida intermitente en algo permanente, en vida de in-
teligencia, arrojando inteligencia a unos temas fundamentales e in-
evitables rodeados de una nieblas circunstanciales. Con esta vida de 
inteligencia, que es vida de contemplación o teoría en que se ejecuta 
nuestro afán de fundamentar pero con una proyección hacia lo tras-
cendente, construimos nuestro mundo o aquella porción de la totali-
dad de lo existente o universo efectivamente vivida o proyectada para 
la vivencia 37. 

Mundo, reflexión, tradición: Hacia la espiritualidad 
como teoría

El mundo es aquella porción del universo humanizado con la que 
podemos tener un trato auténticamente humano. Sobre todo, podría 
afirmarse que el mundo es la mismísima posibilidad de tener un tra-

36  Me ha ayudado en mis reflexiones esta obra clásica de Fackenheim, 
E., God’s Presence in History. Jewish Affirmations and Philosophical Reflections, Harper 
Touchstone, Nueva York 1973. Para una visión global de la historia desde la 
teología, nos pueden servir las aportaciones brillantes de Forte, B., Teología de la 
historia, Ediciones Sígueme, Salamanca 1995; Pasquale, G., La teología della storia 
della salvezza nel secolo XX, Edizioni Dehonaine, Bolonia 2001; Ofilada Mina, M., 
“La verdad como camino histórico en santa Teresa de Jesús: Acción, historia, 
experiencia. Ensayo de criteriología”, Ciudad de Dios 128 (2015) 5-40.

37  He tenido en cuenta aquí algunos puntos estimulantes de Sosa, E., A 
Virtue Epistemology. Ape Belief and Reflective Knowledge, Vol. 1, Clarendon Press, 
Oxford 2007, pp. 23-43.



‘PILOTO DE GUERRA’: LA MÍSTICA COMO FUNDAMENTACIÓN... 531

to auténticamente humano. En palabras de E. Stein: ‘es posible un 
trato auténticamente humano aun con el mundo; sólo desde allí pue-
de hallar el hombre el lugar que en el mundo le corresponde’ 38. La 
vida, mediante la reflexión, intenta resolver la paradoja, mejor dicho, 
las paradojas para unirlas en una narrativa coherente, con sentido, 
con todas sus contradicciones, tramas, marcos, tensiones, resolucio-
nes 39. De la reflexión, se constituye la conciencia que es impulso de 
actividad intelectual con su correspondiente carga moral del hombre. 
Por la conciencia, el hombre se constituye como espíritu, como au-
ténticamente humano en el mundo. La autenticidad humana se logra 
mediante la conciencia que es tener algo puesto delante y en ser pues-
to delante por lo que uno se expone a la historia que es proceso de 
crecimiento, madurez, desarrollo de lo humano 40. Como refiere un 
renombrado fenomenólogo de nuestros días:

El paso de la filosofía antigua y medieval del Ser a la filosofía mo-
derna de la conciencia es interpretado generalmente como una de las 
grandes fracturas del pensamiento occidental. Ahora bien, un paso 
semejante no cambia nada en la definición de la cosa como fenóme-
no, al contrario, la lleva al absoluto. Los fenómenos de la concien-
cia son sus representaciones, sus objetos. La relación de la conciencia 
con sus objetos permite ceñir con más precisión la naturaleza de esta 
manifestación pura que es la conciencia, la naturaleza de la verdad. 
Para la conciencia, re-presentarse cualquier cosa es ponerla ante sí. En 
alemán representar se dice vor-stellen = poner (stellen) delante (vor). 
Ob-jeto designa lo que está puesto delante, de tal modo que el hecho 
de ser puesto delante es lo que lo hace manifiesto. La conciencia mis-
ma no es nada más que esta manifestación que consiste en el hecho de 
ser puesto delante 41.

38  Stein, E., Ciencia de la cruz , Editorial Monte Carmelo, Burgos 1998, pp. 
505-506.

39  Son muy valiosas al respecto las investigaciones y reflexiones seminales 
de Ricouer, P., Tiempo y Narración, vol. II, Configuración del tiempo en el relato de 
ficción, Ediciones Cristiandad, Madrid 1987.

40  Confieso que se han tenido muy presentes las reflexiones de Lemon, M. 
C., Philosophy of History. A Guide for Students, Routledge, Londres 2003.

41  Henry, M., Yo soy la verdad. Para una filosofía del cristianismo, Editorial 
Sígueme, Salamanca 2001, p. 24.



MACARIO OFILADA MINA532

La reflexión, la vida intelectual es respuesta del espíritu a la lla-
mada, vocación de ser espíritu. La reflexión consiste sobre todo en 
exponerse a la historia, que al fin y al cabo es la evolución de la aspira-
ción humana representada por el pensamiento, siempre con finalidad 
de fundamentación, con sus distintos paradigmas, modulaciones, for-
mas. Exponerse, que comienza en el establecimiento de la respecta-
bilidad de sí mismo, es desnudarse; es (auto)alétheia, descubrimiento 
de sí y del mundo circundante. El hombre solo se desnuda cuando 
busca. Busca ser espíritu, busca el espíritu de las cosas, de la realidad 
en cuanto que es real que le circunda en el mundo o en el universo 
vivenciable para convertirlo en circunstancia y buscar hasta adquirir 
su sentido, su significado dentro de este encontrarse in medias res.

A esta luz, ser espíritu consiste en ser alma de vocación que supo-
ne una tradición puesto que no podemos partir de cero o de una époche 
metodológica, como aboga la fenomenología husserliana 42. Siempre 
nos hallamos in medias res, con una carga histórica que se consolida 
como cultura que nos llega como tradición que a su vez es una me-
diación o al menos módulo, transmisor de la mediación 43. Hallarse 
in medias res es el principio o activación de la conciencia en el sujeto 
por el que el sujeto se hace consciente y efectivamente un sujeto y 
no meramente un ser viviente; es impulso a la acción que al fin y al 
cabo es efectividad de encuentro. La conciencia es impulso en cuanto 
elabora su discurso que es el concepto. El concepto es la construcción 
ontológica de la conciencia, fruto del empeño cognitivo en este cuyo 
desarrollo pleno es una epistemología o el saber seguro (episteme o 
scientia) 44. La reverberación intelectual de dicho saber es la confirma-

42  Me remito de momento a Husserl, E., La idea de la fenomenología, Fondo 
de Cultura Ecónomica, México-Madrid-Buenos Aires 1989.

43  Son muy útiles para esta reflexión las aportaciones de Lonergan, B., 
Method in Theology, Darton, Longman & Todd, Londres 1972, pp.300-302.

44  Cfr. Audi, R., Epistemology, Routledge, Londres-Nueva York 1998; Ayer, 
A. J., The Problem of Knowledge, Penguin, Londres 1956; Dancy, J., Introduction to 
Contemporary Epistemology, Blackwell, Londres 1992; Hume, D., An Enquiry Concerning 
Human Understanding, Oxford University Press, Oxford 1995; Locke, J., Essay 
Concerning Human Understanding, J. M. Dent, Londres 1961.



‘PILOTO DE GUERRA’: LA MÍSTICA COMO FUNDAMENTACIÓN... 533

ción, el acto de hacer evidente el saber 45. El concepto de la discursi-
vidad ontológica de la conciencia en que las vivencias experienciales 
de esta misma conciencia, en cuanto son mediaciones concretas de la 
realidad como real y de lo real como realidad, se simbolizan y deri-
van discursiva y epistemológicamente (la realidad y lo real en cuanto 
cognoscibles en el ser) en términos del ser y sus categorías 46 que son 
abstracciones simbólicas de la experiencia que es mediación de lo real 
para ser realidad en realidades y de la realidad para ser real.

La tradición es, ante todo, punto de encuentro que se abre a nue-
vos encuentros en la actualidad. Vivir desde la tradición significa 
crear oportunidades para el encuentro para lograr así su efectividad 
que coincide con la actualidad que es revelancia y ejecución en el 
presente. Esta efectividad es ocasión oportuna para el crecimiento 
del alma o el hombre como ser viviente para ser espíritu o realidad 
para la comunión (koinonia): que no es solamente unión (hénosis) o 
estado de estar juntos sino de compartir, de convivir, de participación 
(methexis). La tradición es impulso por un potenciamiento de tipo his-
tórico que se hace concreto en la espiritualidad que en su concreción 
histórica es camino.

En esta concreción, las paradojas no se resuelven de todo sino que 
convergen en su divergencia construyendo nuevos filones, ampliando 
horizontes, haciendo crecer las mediaciones en experiencias todo ello 
tienen su confluencia y divergencia constante en la espiritualidad que 
es vivencia más que mero punto de vista (o mera teoría) o idea abs-
tracta. 

A tenor de todo ello, la espiritualidad debe ser verdaderamente 
teoría o horizonte que se abre con la vivencia histórica, arraigada en 

45  Muy sugerentes al respecto me han parecido las reflexiones de Ayer, A. J., 
Probability and Evidence, The Macmillan Press, Londres-Nueva York 1972, pp.54-88.

46  Cfr. Grent, P. B., Ontologie, Éditions Beauchesne, París 1997; Moreno, 
O., “The Nature of Metaphysics” Thomist 30 (1968) 109-135; Renard, H., The 
Philosophy of Being, The Bruce Publishing Co., Milwaukee 1943; Anderson, J. F., The 
Bond of Being. An Essay on Analogy and Existence, Herder, Saint Louis 1949; Gilson, 
E., Being and Some Philosophers, Pontifical Institute of Medieval Studies, Toronto 
1952; Raeymaeker, L. de, Philosophie de l’être. Essai de synthèse métaphysique, 2ª ed., 
Bibliotheque Philosophique de Louvain 1947; Steenberghen, F. van, Ontology, 
Publications Universitaires-Joseph F. Wagner Inc., Lovaina-Nueva York 1970.



MACARIO OFILADA MINA534

la inmanencia (mística) y trascendencia (metafísica) de lo Absoluto 
hecho Misterio en el arraigo presencial en la inmanencia y Realidad 
Suprema o Dios en la proyección vivencial hacia la trascendencia. 
El Misterio es la economía de lo Absoluto dentro de la que se deja 
experienciar y esta experiencia se configura como narratividad cuyo 
nombre es la historia cuya apertura consiste en caminos. Estos cami-
nos son sendas racionales, resultado u obras de opciones que se con-
cretizan a lo largo de la historia como espiritualidades, caminos de lo 
real y de la realidad en su experienciabilidad.

Espiritualidad y mundo: Status Quaestionis

La espiritualidad es la filosofía o amor de la sabiduría hecha ca-
mino histórico. La espiritualidad es camino de lo finito en busca de 
lo Infinito. Solo en este que aquél puede lograr la integridad consti-
tuyendo al hombre no solo como ser viviente (alma) sino sobre todo 
como ser vivificante (espíritu) que da vida a los ámbitos de su propia 
realización: privado, social, académico, laboral, religioso, político, ar-
tístico, científico, etc. La integridad se determina por la opción que a 
su vez abre una direccionalidad cuya discursividad se tematiza en la 
tendencia. 

La espiritualidad es camino del espíritu que busca ser espíritu 
creando así una historia que es narrativa del espíritu en su búsqueda 
que a su vez es su descubrimiento de sí, su exponerse. Es optar por 
lo espiritual, identificado con lo Absoluto o por lo integrante en vez 
de optar por lo carnal, lo material, lo aislante, lo limitante  47. Una 
cuestión de todo o nada 48. Dicha opción pone de manifiesto que la 
espiritualidad, puesto que es direccionalidad, se hace concreta en 
una opción que a su vez indica tendencia. Como camino fundante 
caracterizado por la opción trascendente por lo espiritual, integrante, 

47  Cfr. Solignac, A., y Dupuy, M., “Spiritualité”, Dictionnaire de spiritualité, 
vol. XIV, Beauchesne, París 1989-1990,, col. 1142-1173.

48  Desde la perspectiva fecunda ofrecida por la obra de san Juan de la 
Cruz tuve la oportunidad de explorar esta temática, ‘Todo-Nada. Revaloración 
mistagógico-pedagógica de la valoración sanjuanista’ Studium 45 (2005) 263-276.



‘PILOTO DE GUERRA’: LA MÍSTICA COMO FUNDAMENTACIÓN... 535

trascedente dentro de lo inmanente de la historia que se realiza como 
vida, la espiritualidad se hace concreto en estilo de vida 49. Esta con-
creción es la confirmación histórica de la direccionalidad en cuanto 
tendencia. 

En otras palabras, es un estilo de vida en camino, esto es, en plan 
de realización histórica de fundamentación y trascendencia que son 
las direccionalidades como tendencias de convergencia y divergencia 
en el proceso de convertir la existencia (estar ahí) en vida (estar ahí 
para y por algo y alguien). De ahí, el sentido de la espiritualidad que 
se abre históricamente como fundamentación y trascendencia. A esta 
luz, cabe afirmar que la espiritualidad una empresa inmanente (arrai-
gada en la inmanencia como mística) en búsqueda de lo trascendente 
(proyectada como metafísica). He aquí los dos ejes extremos (inma-
nencia y trascendencia) en que el hombre, cuyo proyecto consiste en 
ser espíritu o ser para la integridad en medio de los extremos que 
caracterizan el estado de su circunstancia, de sus cosas rodeantes o 
circundantes (in medias res). 

La espiritualidad es respuesta histórica a la cuestión de la inma-
nencia (fundamentación) y trascendencia (trascedentalidad). Esta res-
puesta consiste en navegar como piloto de guerra. Y la guerra es una 
batalla por la integridad, por la fusión de las tareas de la fundamenta-
ción y trascendentalidad en la integridad por la que el hombre se cons-
tituye en espíritu, desde su inmanencia, con vocación espiritual, con 
destino trascendental que engloba y conduce a todo lo inmanente por 
lo que podría denominarse, como ya dejamos dicho, trascendentante. 

La espiritualidad es integridad. Es camino, itinerario, proceso de 
integridad. Solo se llega a la integridad en la búsqueda, que es autoex-
ponerse, exponiéndose al mundo y sus vaivenes, con sus tensiones, 

49  Sobre la espiritualidad como estilo de vida, he tenido muy en cuenta la 
aportación de Gutiérrez, G., Beber en su propio pozo, 6ª. ed., Ediciones Sígueme, 
Salamanca 1993. Los estilos de vida en la historia tienen su manifestación 
fenomenológica sobre todo en las comunidades religiosas cuya proposición es vivir 
conforme a una regla de vida. Ver también: Sheldrake, P., Spirituality and History. 
Questions of Interpretation and Method, Crossroad, Nueva York 1992. Aunque no trata 
directamente de la espiritualidad, las perspectivas ofrecidas por A. Callinicios 
pueden resultar muy útiles, cfr Theory and Narrative. Reflection on the philosophy of 
History, Duke University Press, Durhan 1995.



MACARIO OFILADA MINA536

tendencias, variaciones. Es vivencia de lo religioso, de estar en comu-
nión y de no permanecer solo y abandonado 50, que es la cuestión de, 
por un lado, religamiento (o vinculación por el despliegue histórico me-
dio del credo, código moral y culto con lo Absoluto frente a lo relativo 
en este estado de cosas que es la existencia); y por otro, de relectura 
(de este estado de cosas o existencia o estar ahí para transformarla 
en vida o estado de cosas con sentido o estar ahí para algo tomando 
como textos y perspectivas de lectura el credo, código y culto). 

A tenor de ello, la espiritualidad ‘da alma’ a este cuerpo histórico 
de vinculación y lectura del credo, código y culto. De tal forma, que es 
camino de relacionamiento entre el ser finito y culpable y lo Absoluto. 
Este relacionamiento crece, madura, se desarrolla concretamente en 
su alma, como camino de integridad, que es la espiritualidad en que 
el alma se realiza como espíritu o alma (ser viviente) consciente de su 
inmanencia y capacidad de llegar a la trascendencia, sujeto, desde su 
empiricidad concreta en la historia 51, de su propia fundamentación y 
de su aspiración en relación con lo Absoluto, que conforme a las tradi-
ciones o configuraciones contextuales de la historia, es lo que se deno-
mina Dios. Todo ello, comporta una relación dinámica, caracterizada 
por la tensión, entre teoría y praxis 52, cuya confluencia es lo que se 
denomina vocación: llamada y respuesta, geografía y aventura, plan 
y desempeño. La vocación es escucha del fundamento, discurso hacia 
la trascendencia. La vocación consiste, a tenor de todo lo expuesto, en 
relacionar la escucha y el discurso.

Dicha relación es comprometedora. Es camino de compromiso 
con dos vertientes: la de la fundamentación y la de la trascenden-
cia. Este camino se abre como drama de significado cuya tensión es 
la mismísima búsqueda que consiste en moverse entre ejes, en plan 
de diálogo: Infinito-Finito, Dios-Hombre, Existencia-Vida, Bien-Mal, 

50  Tengo muy en cuenta los planteamientos de Heschel, A. J., Man is Not 
Alone. A Philosophy of Religion, Farrar, Straus and Giroux, Nueva York 1979.

51  Unas reflexionas agudas desde una perspectiva epistemológica pueden 
hallarse en Deleuze, G., Empirisme et subjectivité, PUF, París 1953.

52  Me han proporcionado puntos interesantes para la reflexión al respecto, 
Habermas, J., Teoría y praxis. Estudios de filosofía social, Tecnos, Madrid 1987, pp. 
13-47.



‘PILOTO DE GUERRA’: LA MÍSTICA COMO FUNDAMENTACIÓN... 537

Belleza-Fealdad, Amor-Odio, Vida-Muerte, Vida-Existencia. Este 
movimiento entre ejes hace que el hombre, para ser espíritu, sea un 
piloto de guerra, pues es un ‘vuelo’ entre extremos, es vivir la tensión 
históricamente para convertir la historia, viviéndola, en escatología 
dentro del tiempo, desatando y descubriendo el Misterio 53 en el tiem-
po 54: que es Presencia de lo real como realidad, la realidad como real 
como Absoluto en su trascendencia dentro de la inmanencia de la 
historia.

Pero no cabe duda de que este camino relacional es del hombre, 
esto es, le es propio al hombre. El hombre es su protagonista, su ac-
tor. Es su drama. Pero el héroe es lo Absoluto. El drama se desarro-
lla dinámicamente como camino de espiritualidad. El escenario para 
este drama es el mundo. Hablar de lo Absoluto es hablar, ante todo, 
de fundamento. Absoluto implica por sí substancia, atributo, modo, 
Dios, libertad y eternidad 55. A la vez, hablar de lo Absoluto es pro-
yectarse hacia la trascendencia desde este mundo, desde esta porción 
vivencial y vivenciable del universo.

El mundo es el eje del desarrollo del hombre como espíritu. El 
mundo para la espiritualidad tiene las siguientes dimensiones: 

•	 vital: por ser área del modo de ser vivir en que el hombre se 
desarrolla conforme a su naturaleza para poder abrirse a la gra-
cia; 

53  Cfr. Sobre todo este estudio seminal: Bouyer, L., Mysterion. Du mystère 
à la mystique. O.E.I.L, París 1986. 

54  Cfr. Mouroux, J., El misterio del tiempo, Editorial Estela, Barcelona 1965.
55  Spinoza, B., Ética, I, Definiciones. Cito por esta edición: Spinoza, B., 

Ética, Alianza Editorial, SA, Madrid 1994, pp. 43 ss. La cuestión de las substancias, 
consecuencia de los planteamientos platónico-aristotélicos pasando por el período 
medieval, sobre todo la escolástica, cobra nuevo vigor en las reflexiones cartesianas. 
Una lectura pormenorizada de Descartes es aconsejable en este sentido. Por el 
momento, remitimos a dos textos clave de este autor seminal: Descartes, R., Meditaciones 
Metafísicas, Gredos, Madrid 1987, pp. 15-73, 113. El tema de los universales en 
Aristóteles, Metafísica, XIII, 10, 1086b 5-6; Física, 224b 5-16. Cfr. Fine, G., On 
Ideas: Aristotle ś Criticism of Plato ś Theory of Forms, Clarendon Press, Oxford 1993. 
En Sobre el alma, el Peripatético dice que la sustancia es actualidad, II, 1, 412ª, 
21. Al filósofo corresponde la tarea de estudiar lo característico de la sustancia, 
Metafísica, IV, 3, 1005b, 6-7.



MACARIO OFILADA MINA538

•	 personal: área para afirmarse como individuo individualizado 
con rasgos propios, para poder responder a la llamada de la 
integridad o como espíritu;

•	 relacional: todo personal conlleva lo relacional, pues ser per-
sona consiste en poder relacionarse como individuo, creando 
comunidades, forjando la comunión;

•	 teologal: la relacionalidad, puesto que consiste en tender a la co-
munidad, busca la instancia absoluta que se identifica con Dios 
por lo cual el mundo es área para esta instancia;

•	 pneumatológica: a primera vista el mundo es lo opuesto a lo espi-
ritual por ser el conjunto de todo lo material pero en realidad, 
como área, es ambiente para la actividad de lo Absoluto que 
se deja experienciar como Espíritu quien transforma, invita al 
hombre a la integridad; y, finalmente,

•	 procesal: mundo es proceso no es lugar ni tiempo sino fusión 
dinámica, abriendo una historia, un drama con fases, movi-
miento, ritmos, dimensiones, proyectos.

Para vivir en el mundo, para ir de la existencia (estar ahí) a la 
vida (estar ahí para alguien), es preciso saber viajar, como geógrafo 
y explorador, por las coordenadas, por medio de la mediación. El 
hombre es ser de la mediación, puesto que el universo se le presenta 
como mundo in medias res. El hombre debe buscar la regio media sa-
lutis, conforme al planteamiento agustiniano 56. Todo ello supone de 
alguna forma en el hombre, esto es, supone un crecimiento, madurez, 
desarrollo, transformación o transfiguración 57.

56  Cfr. Álvarez Turienzo, S., Regio media salutis. Imagen del hombre y su puesto 
en la creación. San Agustin, Universidad Pontificia de Salamanca, Salamanca 1988.

57  De momento, me remito a los planteamientos de Waaijman, K., 
“Transformation. A Key Word in Spirituality”, Studies in Spirituality 8 (1998) 5-37. 
También desde la Devotio Moderna, el análisis de H. Blommestijn nos proporciona 
perspectivas universales para comprender la naturaleza del desarrollo de la vida 
espiritual, “Growing Toward Likeness. Gerard Zerbolt of Zutphen’s View of the 
Spiritual Journey”, Studies in Spirituality 6 (1996) 73-102. Desde una visión más 
orgánica con amplitud y raíz eclesiológica, ver Arinterio González, J., Evolución 
mística, Editorial San Esteban, Salamanca 1989.



‘PILOTO DE GUERRA’: LA MÍSTICA COMO FUNDAMENTACIÓN... 539

Esta transfiguración dentro del mundo, como proceso espiritual, 
pone de manifiesto que a) el mundo se configura conforme al proceso 
espiritual desde la instrumentalidad como lugar del espíritu y no sola-
mente como conjunto de lo material o lo opuesto a lo espiritual; b) la 
actividad instrumental por la que se desarrolla la espiritualidad en el 
mundo hace que el mundo sea un conjunto de acción estratégica por 
la que se construye y realiza un itinerario hacia lo Absoluto dentro del 
mundo; c) tal itinerario como hecho histórico dentro del mundo nece-
sariamente es un acción comunicativa, creando una red social dentro 
del mundo, en que todos pueden (libremente) participar. Así se hace 
‘piloto de guerra’ que es voluntad de participar, hacia la comunión.

Ser ‘piloto de guerra’ significa mediar: es mediar para hacer que 
la vida espiritual sea una de reflexión, pues reflexionar es mediar, 
buscar y crear mediaciones en la realidad que es real, en lo real que es 
realidad que se nos ofrece mediándose, sacramentalizándose puesto 
que sacramentum es mysterion, el mismismo misterio, la mismísima pre-
sencia en su trascendencia en el ámbito encarnacional de la historia. 
No de manera dogmática sino como conversación 58, diálogo en me-
dio de las tensiones por la reflexión que a su vez lleva a la plenitud de 
la experiencia mediante las mediaciones.

Ser ‘piloto de guerra’ significa entrar en la historia y ser (y querer 
ser o aspirar a ser) espíritu por el enriquecimiento de la experiencia 
que se abre históricamente como campo de batalla, como área de as-
cesis, de opciones que conllevan el crecimiento, progreso y desarrollo 
del alma humana de mero viviente a ser actuante, como hombre, de 
opciones constantes que reflejen su crecimiento, progreso y desarrollo 
hacia la plenitud de ser espíritu u hombre íntegro, viviente e íntegro, 
partícipe y protagonista en la batalla cuyo héroe es lo Absoluto, cuya 
llamada es la comunión y participación al hombre en su integridad, 
como espíritu. 

En el caso de lo espiritual, la vocación ya define al emprendedor, 
al luchador, al piloto, al buscador. Ya por su voluntad de aventura, 
por su empeño, el hombre se hace efectivamente espiritual, calidad 

58  Me han resultado muy sugerentes al respecto las reflexiones de Rorty, 
R., Contingency, Irony, Solidarity, Cambridge University Press, Cambridge 1989.



MACARIO OFILADA MINA540

que lleva en sus entrañas pero que sale a flote cuando él realiza su 
vida como respuesta al compromiso de la integridad de su ser, en la 
conversión de su existir (estar ahí) en vida (estar ahí para alguien) por 
medio de la espiritualidad (caminar ahí para y hacia alguien que es 
lo Absoluto).

La experiencia, que siempre es histórica, es lo propio del espíritu, 
pues es la mediación de lo real como realidad, de la realidad como 
real en la historia vivida en proceso de ser vivida en la historia desde 
la fundamentación hacia la trascendencia mediante la vida realizada 
como aspiración, que es vuelo con los pies firmes no en la tierra como 
punto de partida sino en la que es nueva en un constante proceso de 
crecimiento, madurez y desarrollo de la vida no como alma o ser vi-
viente sino como espíritu u hombre íntegro, uniendo tendencias, ten-
siones, divergencias hacia la plena realización que es experiencial en 
comunión con lo Absoluto en su trascendencia desde la inmanencia 
de la historia humana que es vida que se realiza como camino histó-
rico o espiritualidad.

Misterio, Presencia, Historia: La cuestión experiencial 
en su relacionalidad como Palabra

Estamos viviendo una época de la disolución de la trascendencia 
y de la crisis de la inmanencia. Es una época en que solo quedan 
rumores de la trascendencia 59, del sentido más allá de lo meramen-
te inmediato, de lo metafísico que presupone una hondura interior, 
de presencia de lo trascendente asimilado o asimilable (el misterio). 
La modernidad siempre ha consistido en superar cualquier forma de 
tutelaje o de imposición, desde la tradición. Y la posmodernidad con-
siste simplemente en superar la modernidad predominante que había 
superado un paradigma anterior. La posmodernidad es una conti-
nuidad del proceso de superación con la pretensión de llevar dicho 

59  No cabe duda del impacto en la reflexión sobre esta temática de la obra 
emblemática de P. L. Berger, A Rumor of Angels. Modern Society and the Rediscovery 
of the Supernatural, Anchor Books-Doubleday, Nueva York-Londres 1990.



‘PILOTO DE GUERRA’: LA MÍSTICA COMO FUNDAMENTACIÓN... 541

proceso a su extremo más radical 60. No es, en realidad, una nueva 
época pero sí marca nuevos hitos, sobre todo para la metafísica, pues 
es una llamada a esta a redescubrirse a sí misma, es decir, redescubrir 
su vocación innata de fundamentar la comprensión de todo lo real en 
cuanto es realidad, de la realidad en cuanto es real en un principio in-
manente. El Peripatético ha identificado este principio, en su instancia 
suprema, con lo Absoluto, con Dios 61. 

De ahí el maridaje de la metafísica con la mística. Lo mismo cabe 
decir de la mística en el afán de redescubrir su vocación innata de 
aspiración de esta comprensión a su vez fundamentada. Todo esto 
no tiene lugar en el mundo sino que todo esto tiene lugar como mun-
do, pues este es confluencia y contradicción. Para poder volar como 
espíritu, el hombre como alma o ser viviente tiene que ser ‘piloto de 
guerra’, esto es, tiene que ser volador, viajero, luchador íntegro, esto 
es, contemplativo de la trascendencia y activo desde la fundamenta-
ción, pues la espiritualidad es vuelo que no tiene lugar en el mundo 
sino que es vuelo que tiene lugar como mundo, nuevo mundo, nueva 
vivencia teniendo los pies firmes en esta novedad en el vuelo desde 
(perspectiva), en (realización), con (comunión) la trascendencia y la 
inmanencia, la fundamentación inmanente (mística arraigada en el 
Misterio) y la aspiración trascendente (metafísica como camino espi-
ritual en la historia hacia lo Absoluto).

Decíamos que el hombre debe encontrar la regio media salutis. Este 
encuentro solo puede llevarse a cabo si el hombre mismo se convierte 
en este topos, en esta región 62. Al convertirse en esta misma región, 

60  En el fondo, tengo presentes las aportaciones muy influyentes de Habermas, 
J., Nachmetaphysisches Denken: Philosophische Aufsätze, Suhrkamp, Frankfurt am Main, 
1988, sobre todo las pp.18-34; 267-269. Asimismo: Schlanger, J., “How Old is Our 
Cultural Past”, en McDonald, C., y Whil, G. (eds.), Transformations in Personhood and 
Culture After Theory. The Languages of History, Aesthetics and Ethics, The Pennsylvania 
State University Press, Pennsylvania 1994, pp.13-24; Sim, S., “Postmodernism and 
Philosophy”, en Sim, S. (ed.), The Routledge Companion to Postmodernism, Routledge, 
Londres-Nueva York 2001, 3-12; Sheehan, P., “Postmodernity and Philosophy”, en 
Connor, S. (ed.), The Cambridge Companion to Postmodernism, Cambridge University 
Press, Cambridge-Nueva York 2004, pp. 20-42.

61  Aristóteles, Metafísica, XI, 7, 1064a35-1064b5.
62  En lo que sigue recupero algunos planteamientos míos a la vez que los 

amplío y adopto, cfr. mi ensayo: “Memory, Interiority and Subjectivity: Explorations 



MACARIO OFILADA MINA542

el hombre se coloca in medias res, en el mundo efectivo derivado del 
universo. Mejor dicho, se coloca como el que se encuentra in medias 
res, como la medida en sí misma que construye horizontes de signifi-
cado de manera dialógica por la que se construye la efectividad. Este 
mundo efectivo es el mundo efectivamente vivido y vivificable, lugar 
de encuentro con lo trascendente que es Misterio en su origen y natu-
raleza pero presente en este mundo inmanente por lo que es Misterio 
que siempre interpela, siempre es motivo de búsqueda y pregunta de 
la Memoria que no es reminiscencia sino presencia de lo ausente o 
trascendente. Presencia que se hace vivencial o mística subrayando el 
origen trascendente, la raíz metafísica cuyo estar ahí vivencial, por lo 
que es presencia, es una pregunta que es siempre proyección hacia lo 
trascendente, hacia lo metafísico. Y el camino para llevar a cabo esta 
proyección es la mismísima metafísica. Esta no es una doctrina más 
bien un camino, un proceso, una aventura, un itinerario que se hace 
concreto como espiritualidad.

Esta concreción, en que se hace realidad lo real, se hace real la 
realidad en realidades, se descubre el camino que es la espiritualidad: 
la casamentera, la coincidencia (al parecer una ‘coincidentia opposi-
torum’ en expresión feliz del Cusano) 63 de la metafísica y la mística, la 
clave de su fusión en términos de trascendencia e inmanencia, en cla-
ve de direccionalidad y presencia, en el sentido de proyección y raíz, 
en el horizonte experiencial compartido, en el que todo se fundamen-
ta, desde la condescendencia y aspiración en dimensión de encuentro 
vivencial y efectivo.

Este camino en su concreción histórica implica un proceso inte-
grante de aprendizaje conseguido a través de la Palabra, el don del 
hombre de crear de su propia carne su propio camino de trascen-
dentalidad a partir de la inmanencia histórica de lo trascendente en 

on Augustinian Modernity”, Augustinian Legacy 7 (2006), pp. 21-41. Asimismo: Madec, 
C., “Conversion, interiorité, intentionnalité”, Varios, Interiorità e intenzionalità in s. 
Agostino, Institutum Patristicum Augustinianum, Roma 1990, pp.7-19.

63  Sobre todo en su obra significativa De docta ignorantia. El sentido dialéctico 
de todo ello dentro de la historia de la filosofía y de la metodología de las ciencias 
es clave para comprender esta aportación del pensamiento cusano, cfr. JMcGill, 
V.T., and Parry, W. T., “Unity of Opposites: A Dialectical Principle”,  Science & 
Society (1948), pp. 418-444.



‘PILOTO DE GUERRA’: LA MÍSTICA COMO FUNDAMENTACIÓN... 543

sí en medio de esta búsqueda, de esta batalla que es la vida cuya dis-
cursividad experiencial es necesariamente narrativa en tres momen-
tos. Estos momentos hace que la Participación y la Comunión sea 
participativa y comunicativa. En otras palabras, una mistagogía: un 
acompañamiento, una iniciación, una conducción en la vivencialidad 
del Misterio: del punto, ámbito, esfera del encuentro entre la inma-
nencia del hombre que se realiza como espíritu y de la trascendencia 
de lo Absoluto que se hace presente en la historia del hombre, hasta la 
encarnación o mediación en términos humanos:

•	 En primera lugar, la Palabra como corriente de mediación es 
discurso de interacción creando redes de relacionalidad entre 
lo Absoluto y el alma no aislada pero entre una comunidad de 
comunicadores y partícipes que son lugares compartidos para 
la experiencia para crear símbolos (comprensiones ontológicas 
de realidades tomadas de manera abstracta para crear siste-
mas) y acciones (normas hechas concretas a partir de lo simbó-
lico). Símbolos y acciones en interacción se definen mutuamen-
te, creando posturas de performatividad para hacer ejercicios 
concretos hacia la finalidad de la Comunión y Participación del 
hombre como espíritu, dentro de una comunidad.

•	 En segundo lugar, dicha corriente necesariamente conlleva la 
diferenciación, es decir, el establecimiento de la alteridad que 
es la corriente que permite la relacionalidad. Esta diferencia-
ción abre múltiples perspectivas que a su vez llaman a la perfor-
matividad para que todos puedan realizarse como participan-
tes en la construcción de la comunidad que es, sobre todo, una 
construcción de la Palabra hecha acción, hecha construcción 
en la coordinación de todos cuya acción se concretiza en roles 
que se comprenden y comparten convencionalmente, desde sus 
motivos, concreciones y consecuencias. Aquí la Palabra se con-
figura como criterio, orientación, dirección.

•	 En tercer y último lugar, la Palabra como criterio, orientación, 
dirección exige una postura de integración que podría tener 
formas argumentativas, pues la validez de la experiencia a la 
que se conduce, se inicia, se acompaña presenta retos históricos 
que constantemente son una llamada al reexamen de la opción 



MACARIO OFILADA MINA544

de vivir conforme a la comunión y participación con lo Abso-
luto trascendente dentro de esta inmanencia con sus culturas, 
opciones, política, saberes, leyes, normas.

La espiritualidad: Camino de la regio media salutis

Todos los momentos expuestos arriba de la mistagogía son las 
coordenadas para fijar la geografía de la espiritualidad como itinera-
rio inmanente a lo Absoluto trascendente que se hace presente en la 
inmanencia de la historia como Misterio. La espiritualidad es camino 
de despliegue de la experiencia donde lo Absoluto se deja experien-
ciar, construyendo filones que son los momentos de la historia. Lo 
Absoluto sale al encuentro en este camio de la región andante en cuyo 
medio se halla la salud, la salvación, la plena realización experiencial 
del hombre como espíritu, como alma o ser viviente que logra su pro-
pia integración, su propia salvación: como hombre, como ser viviente, 
con el proyecto de ser íntegro, de ser espíritu, esto, es partícipe en lo 
Absoluto en su Misterio más allá de la integración en la participación 
relacional, tal cómo esta se ha expuesto en las obras de las grandes 
tradiciones místicas arraigadas en las grandes corrientes espirituales 
de la historia de la humanidad) hacia una altura relacional (por ser 
hijo, amigo, siervo, heredero) incluso hasta llegar a la intimidad igua-
litaria (por ser esposo o amado) con la libertad de ser otro, de ser 
alteridad en comunión participativa, en participación relacional. 

Estos filones son pasos de participación en lo Absoluto. Dicha 
participación es racional, es el germen para la constitución del hom-
bre, como ser racional por sus valores o por sus opciones, como rea-
lidad integra en lo Absoluto, partícipe en lo real en sí que es reali-
dad, en la realidad en cuanto es real en su instancia Suprema. Dicha 
participación experiencial no solo es culmen sino que es realización 
constante de la metafísica como camino no solo hacia lo trascendente 
sino que es sobre todo camino de lo trascendente, del hombre-espíritu 
constituido participativamente en su relacionalidad con lo Absoluto 64 

64  Tengo muy presentes mis reflexiones en un ensayo anterior: “Spirituality 
as Relationality of Reasonability: Critical Challenge of Human Reason to Ontology 



‘PILOTO DE GUERRA’: LA MÍSTICA COMO FUNDAMENTACIÓN... 545

dentro y creando una historia que es recuerdo perdurable, esto es, 
memoria transferible que se hace tradición (lo que se transmite) y me-
moria vivificable que se desarrolla como ideología (idea que mueve y 
provoca en la discursividad o logos de la acción), creando una historia 
con sabor escatológico, pues el sentido de lo espiritual trasciende este 
mundo inmediato e material para crear un nuevo mundo espiritual 
que mundo de integridad, plena realización del valor, de la opción, de 
la apuesta por lo Absoluto en la vida cotidiana.

Los valores, fortalecidos por los hábitos o virtudes son concreti-
zaciones de la vida racional vvida en libertad. Por eso son sustancia-
lización. Siendo así son siempre relacionalidad siempre con respecto 
a lo Absoluto frente a lo contingente con vistas de integrar este en 
su pluralidad y multiformalidad en aquél. Por los valores el hombre 
afirma su integridad, establece su relacionalidad con lo Absoluto, 
pues con los valores se buscan las concretizaciones de la mediación 
para que dicha relacionalidad sea participativa en su tendencia y 
realización en un camino de integración que es la espiritualidad; y 
que sea histórica que a su vez se caracteriza por el crecimiento, el 
desarrollo, la maduración del hombre como ser íntegro, como espí-
ritu que siempre es propio, individual, concreto, es decir, personal y 
no impersonal 65.

Arraigada en el Misterio, vivida como Presencia, realizada como 
Historia, la metafísica, con su direccionalidad trascendentante, es mís-
tica con su arraigo fundamentante, en cuanto que toma cuerpo como 
espiritualidad cuya ‘carnalidad’ es la opción que ante todo es Palabra: 
Palabra dada, palabra encarnada en un valor, en una opción concreta 
reflejando una racionalidad en ejercicio que es la libertad de voluntad 
para construir mediaciones concretas. Solo lo real es lo experiencial y 
vice-versa.

Todas estas características de la metafísica, como mística, que 
toma cuerpo como espiritualidad, corresponden a las dimensiones de 
integridad del hombre, que por su racionalidad, es llamado a ser espí-

from the Viewpoints of Metaphysics”, Estudio Augustiniano 56 (2021) 37-63.
65  Ver las reflexiones al respecto de Nagel, T., The View from Nowhere, 

Oxford University Press, Oxford 1986.



MACARIO OFILADA MINA546

ritu o realidad íntegra en lo real, como lo real íntegro en la realidad. 
Misterio, Presencia, Historia corresponden como momentos a las di-
mensiones del hombre en su autoconstitución como espíritu de la que 
surge la Palabra Humana.	

La espiritualidad es camino histórico de convergencia de metafí-
sica (por de pronto, camino hacia la trascendencia que es trascenden-
tante en que lo contingente participe en lo Necesario) y mística (a su 
vez, presencia en lo inmanente de lo trascendente que es inmanentante 
o intimidad que hace que lo trascendente en su ser Necesario sea con-
tingente, concreto, sacramentalizado, mediatizado íntimamente hasta 
el punto de la contingencia por participación de lo Necesario sin caer 
en la culpabilidad pero sí en la finitud de lo inmanente). Es este el 
sentido de que lo real es lo experiencial y vice-versa. Axioma este que 
define la experiencia que caracteriza a la espiritualidad que, como ca-
mino histórico, es experiencial, es realización de la experiencial por 
la que lo real se hace realidad en sus diversos momentos o instancias 
(experiencias) y la realidad se hace real en la vida del hombre, ‘animal 
de realidades’, ‘espíritu de trascendencia e inmanencia siendo alma 
que por la penetración de su inmanencia en la trascendencia de lo 
Absoluto y de la penetración de este en su trascendencia en la inma-
nencia del hombre es salvación, plenitud, realización.

Todo ello se perfila en los niveles de integridad que conlleva la 
espiritualidad: a) desde la estructura inmanente del hombre como ser 
viviente con proyección hacia la trascendencia mediante la opción 
que se concretiza en la acción (ascesis); b) por la ascesis no como fase 
preparatoria pero es componente de la misma mística o vivencia en 
cuanto determinante de normas, moralidad, exigencias; y c) el hom-
bre ya metafísico espíritu, incluso en el proceso histórico hasta su ple-
nitud escatológica cuya vida, cuya historia narrada es ejemplaridad 
para la transmisión del mismo itinerario como espiritualidad efectiva, 
válida, desarrollada mistagógicamente.

Dichos niveles son más bien recordatorios que sigue el reto de 
descubrir y realizar la convergencia de la metafísica y la mística en la 
vida mediante la espiritualidad que se vive como itinerario concreto y 
que se transmite como mistagogía.



‘PILOTO DE GUERRA’: LA MÍSTICA COMO FUNDAMENTACIÓN... 547

Dicha transmisión al hombre pretende seguir creando medios 
para el hombre que es regio media salutis, puesto que el hombre es 
siempre medio, es siempre camino no solo para sí sino para los demás, 
pues la comunión y la participación nunca pueden llevarse en la sole-
dad sino en la solidaridad por la que la historia, en cuya inmanencia 
se fundamenta toda la aspiración humana hacia lo trascendente, se 
desarrolla como narrativa experiencial compartida en un mundo que 
es el universo vivido, vivenciable por ser compartido, común, comu-
nitario, participativo. Es en el mundo donde el hombre viviente que 
aspira a ser espíritu navega en la historia con sus luchas, tensiones y 
tormentas como ‘Piloto de Guerra’.

Macario Ofilada Mina




