CruD-Ra 235-2 (2022) 521-548

‘Piloto de guerra’: la mistica como fundamentacion
inmanente de la metafisica. LLa metafisica como
camino de aspiracion trascendente de la mistica

RESUMEN

Estas reflexiones pretenden proponer un modelo para comprender desde la
filosofia la relacion no solo la filosofia-mistica sino también la de espirituali-
dad-filosofia y metafisica-mistica con un analisis conceptual, desde la feno-
menologia y la hermenéutica, con un trasfondo histérico desde las claves de
la fundamentacién y la aspiracion. El resultado es una reflexion enriquecedo-
ra desde la experiencia tomada como mediacion en el contexto de la relacion
con el Absoluto.

PALABRAS CLAVE: Filosofia, Mistica, Teologia, Espiritualidad, Historia, Mo-
delos, Camino, Itinerario, Experiencia, Fundamentacion, Aspiracion, Sus-
tantivizacion.

ABSTRACT

These reflections aim to propose a model for comprehending from the
viewpoint of philosophy the relationship, not only of philosophy-mysticism
but that of spirituality-philosophy and metaphysics-mysticism with a con-
ceptual analysis, from the perspective of phenomenology and hermeneutics,
with a historical background from the keys of laying the foundation and
aspiration. The end-result is an enriching reflection from the standpoint of

experience taken as mediation in the context of the relationship with the
Absolute.

KEYWORDS: Philosophy, Mysticism, Theology, Spirituality, History, Models,
Way, Itinerary, Experience, Laying the Foundation, Aspiration, Substanti-
vization.




522 MACARIO OFILADA MINA

A la memoria de Saturnino Alvarez Turienzo (1920-2021)

‘La vie de UEspirt est intermittente. La vie de UIntelligence, elle seule,

est permanente, ou a peu pres. 11y a peu de variations dans mes facultés
d’analyse. Mais UEsprit ne considere point les objets, il considere le sens

qui les noue entre eux. Le visage qui est lu au travers. Et UEspirt pase de la
pleine vision de la cécité absolute. Celui qui aime son domaine, vient heure
ou il n’y découvre plus quassemblage d’objets disparates’

A. de Saint-Exupéry, Pilote de Guerre

De entrada, cabe afirmar que el titulo un poco kilométrico —por
el que pedimos perdon al lector benévolo—, puesto a la cabeza de las
reflexiones que siguen, no trata de proponer una bifurcacién sino una
senda de convergencia, mostrando a la vez dos caras de la misma
moneda. Por asi decirlo, estamos en busqueda de metaforas adecua-
das, yendo a las fuentes de la experiencia, para poder desarrollar un
lenguaje interpretando junto con y para los demas esta realidad que
nos toca vivir 1. Yendo mas alla de los topoi de la que metafisica? se
comprende como un sistema de creencias racionales (16gicos) sobre el
mundo en general por una parte y por otra de que la mistica3 un con-
junto de creencias con fenémenos mas alla de lo racional (o 16gico), el
presente ensayo, cuya direccionalidad transcurre por circulos concén-
tricos (volviéndose a los mismos ejes para enriquecer constantemente
las reflexiones) y no con direccion lineal, las presenta como direccio-

1 Al respecto, me siguen resultando refrescantes y sugerentes las reflexiones
de GomBRICH, E. H., “The Tradition of General Knowledge”, ID., Ideas and Idols.
Essays on Values in History and in Art, Phaidon, Oxford 1979, 9-23.

2 Cfr. CARTER, W. R., The Elements of Metaphysics, Temple University Press,
Philadelphia 1990; QUINE, W. V. O, From a Logical Point of View, Harvard University
Press, Cambridge, 1953; AYER, A. J., Metaphysics and Common Sense, Macmillan,
Nueva York 1969.

3 Cfr. GUERRA4, S., “Mistica”, PIkAzA, X., y SILANES, N. (eds.), El Dios cristiano.
Diccionario teoldgico, Secretariado Trinitario, Salamanca 1992, pp. 908-912; BOUYER,
L., “Mystique: Essai sur lhistoire d’un mot”, Vie Spirituelle Supplement 3 (1949)
3-23; LACOSTE, J.-Y., “Expérience, événment, connaissance de Dieu”, Nouvelle Revue
Théologique 106 (1984), pp.854-855; Martin Velasco, J., El fendmeno mistico. Estudio
comparativo, Editorial Trotta, Madrid 1999.



‘PILOTO DE GUERRA’: LA MISTICA COMO FUNDAMENTACION... 523

nes reales, esto es, sustanciales en la historia siendo areas o dimensio-
nes de vivir la realidad en cuanto real, lo real en cuanto realidad. En
efecto, estas reflexiones 4 tratan ante todo de direccionalidades que a
su vez suponen convergencias y divergencias, mas alla del nivel de la
creencia (doxa) hasta el nivel de ciencia (episteme). Lo que se preten-
de puede resumirse en la siguiente expresion: Distinguir por unir, dicho
‘Maritaineamente’ 5. En otras palabras, partimos de una visioén de co-
munioén desde la que la historia es camino real de convergencia hecho
concreto en la diversidad, en la diferencia, en la pluralidad de las
realidades 6. Por de pronto, normalmente se entiende la mistica como
conjunto de fenomenos que trascienden la comprension racional por
lo que se le asigna la tarea de la fundamentacién. Fundamentar, a su
vez, consiste en construir un mundo racional, en relacion con lo Ab-
soluto y presuponiendo imperfecciones 7.

A la metafisica —que desde los dias del Peripatético se conceptua-
liza como base epistemologica de todas las cuestiones relativas al ser
y al Ser Supremo-, se le entiende como camino, empeno, afan hacia
lo trascendente. En otras palabras, es un conocer. Un conocimiento
contemplativo y global. No empiricamente detallado (el de un espe-
cialista) 8 sino mas bien fundante (por medio de la fundamentacion)

4 Tengo muy presentes para el presente ensayo mis reflexiones anteriores:
“De la teologia mistica a la espiritualidad mistica: fundamentacion filosofica y
caminos histéricos”, Revista de Espiritualidad 80 (2021), 563-688.

5 Asi hago un guifio a MARITAIN, J., Los grados del saber. Distinguir por unir,
Club de Lectores, Buenos Aires 1983 cuya inspiracion y magisterio estan presentes
en mis planteamientos.

6 Cfr. RICOUER, P., The Reality of the Historical Past, Milwaukee University
Press, Milwaukee 1984; MARTIN, R., Historical Explanation. Re-enactment and Practical
Inference, Cornell University Press, Cornell 1977; ARON, R., Introduction d la phiosophie
de Uhistoire, Editions Gallimard, Paris 1986; MARROU, H., De la connaissance historique,
Editions Seuil, Paris 2016.

7 Lovgjoy, A. O., The Great Chain of Being, Harvard University Press,
Cambridge-Londres 1964, p. 65.

8 Es recomendable al respecto la lectura de esta obra aguda de SASSOWER,
R., Knowledge without Expertise. On the Status of Scientists, State University of New
York Press, Nueva York 1993. Asimismo: AGASSI, J., Science and Society, Studies
in the Sociology of Science, D. Reidel Publishing, Dordrecht 1981; FEYERABEND, P.,
Science in a Free Society, NLB, Londres 1978; FULLER, S., Social Epistemology, Indiana
University Press, Indiana 1988; LIEBERMAN, ]., The Tyranny of the Experts: How



524 MACARIO OFILADA MINA

y trascendente (por medio de la transcendentalidad) a la vez, lo cual
es propio del filosofo, amante de la sabiduria, cuya pretensién es fun-
damentar todo el saber en sus detalles y proyectar este mismo saber
hacia su verdadero valor que es trascendental.

Viene bien a estas alturas escuchar algunas palabras enjundiosas
del Peripatético: ‘Los seres dotados de conocimiento se diferencian
de los que no lo tienen en que estos ultimos no poseen mas que su
propia forma, mientras que los primeros alcanzan a tener, ademas, la
forma de otra cosa, ya que la especie o forma de lo conocido esta en
el que lo conoce. Por eso se echa de ver que la naturaleza del ser que
no conoce, es mas limitada y angosta; y, en cambio, la del que conoce,
es mas amplia y vasta... 9. Le corresponde al hombre, como ser do-
tado de conocimiento en términos peripatéticos, la tarea de exponer
la fundamentacion de nuestra comprension de la realidad o de la in-
teligibilidad de la realidad, del universo aunque no necesariamente a
nosotros 1. En otras palabras, construir bases epistemolégicas. Estas
se cristalizan ontolégica e histéricamente como conceptos cambian 11,
en su trayectoria dentro de una comunidad con valor social pero con
empeno individual 12, puesto que se encarnan en las contingencias
relacionales de la vida social 3. Y desde estas contingencias, pueden

Professionals are Closing the Open Society, Walker and Co., Nueva York 1970; PACEY,
A., The Culture of Technology, MIT press, Cambridge 1983; POLANYI, M., Personal
Knowledge, Harper and Row, Nueva York 1958; POPPER, K., The Open Society, vol.
1, Princeton University Press, Princeton 1971; SNow, C. P., The Two Cultures and
A Second Look, Cambridge University Press, Cambridge 1986.

9  ARISTOTELES, De Anima, 111, 6, 430b21-25. Me he servido de esta traduccion
excelente: ARISTOTELES, Acerca del alma, T. Calvo Martinez (trad.), Gredos, Madrid
1978.

10 NAGEL, T., What Does it All Mean? A Very Short Introduction to Philosophy,
Oxford University Press, Nueva York-Oxford 1987, p. 100. Asimismo, del mismo
autor: The View from Nowhere, Oxford University Press, Nueva York-Oxford 1986.

11 Enelfondo de misreflexioneslaten las aportaciones sugerentes de SELLARS,
W., Science, Perception and Reality, Humanities Press, Nueva York 1963, pp.147-150.

12 Cfr. RUSSELL, B., Human Knowledge. Its Scope and Limits, Simon and Schuster
Inc., Nueva York 1948, especialmente las pp. 3-8.

13 Vale la pena leer al respecto las reflexiones agudas sobre los conceptos
morales dentro de la cambiante vida social de MCINTYRE, A., A Short History of
Ethics, Touchstone, Nueva York 1996, pp. 1-13.



‘PILOTO DE GUERRA’: LA MISTICA COMO FUNDAMENTACION... 525

evaluarse adecuadamente los conflictos histdricos, pues estos son en
realidad contingentes 14.

Ahora bien, cabe precisar que emprender la tarea de la metafisi-
ca es emprender la de la filosofia. E1 mismisimo Peripatético defini6
su empeno como ciencia de todas las cosas conforme a sus causas
ultimas y primeros principios 1>. Es esta la tarea de la filosofia: fun-
damentar desde las causas dltimas y primeros principios todo lo que
es el universo. Esta fundamentacién no solo conlleva el saber o el
conocimiento sino que todo aporta la sabiduria 16. Relacionarse, esto
es, tener que habérselas con lo Absoluto es vivir sabiamente; no por-
que la sabiduria se posea sino porque se desea, se ama, se entabla una
amistad con ella (filosofia). Todo ello conlleva una vivencia, un proce-
so, un desarrollo caracterizado relacionalmente por un crecimiento y
madurez dentro de la historia que denominamos ‘espiritualidad’.

A tenor de todo lo expuesto hasta aqui, en relacién con lo Abso-
luto o Dios —que es lo real en si y la realidad en su instancia Suprema
por ser, ante todo, un valor con implicaciones objetivas y subjetivas 17,
que trasciende la bipolaridad entre lo que esta dentro de la mente o
razon (lo subjetivo) y lo que esta fuera (lo objetivo) que dio lugar a la
tension entre el idealismo y el realismo 18—, hay una modificacion de
sentido para el conocimiento, inevitablemente en términos ontologi-
cos (o del ser 19), que requiere un conocimiento fundante (o, mejor

14 Me parecen lacidos al respecto los planteamientos de RAWLS, J., 4 Theory
of Justice, Harvard University Press, Cambridge 1971, pp. 542-548.

15 ARISTOTELES, Metafisica, 1, 2, 982b, 9.

16 Ibid, 1, 1, 982a, 2.

17 TILLICH, P., Dynamics of Faith, Harper and Brothers, Nueva York 1957, p. 10.

18 Cfr. BRADLEY, F. H., Appearance and Reality: A Metaphysical Essay, The
Clarendon Press, Oxford 1893; ALSTON, W. P., “Yes, Virginia, There is a Real
World”, Proceedings and Addresses of the American Philosophical Association 52 (1979) 779-
808; PurNaM, H., Reason, Truth and History, Cambridge University Press 1981, pp.
130-200; FEYERABEND, P., “An Attempt at a Realistic Interpretation of Experience”,
Proceedings of the Arestotelian Society 58 (1958) 143-170; GADAMER, H.-G., La razin
en la época de la ciencia, Editorial Alfa Argentina, Barcelona 1981.

19 Cfr. FERRATER MORA, J., El ser y el sentido, Revista de Occidente, Madrid
1967; HARTMANN, N., Rasgos fundamentales para una metafisica del conocimiento, 2
tomos, Losada, Buenos Aires 1957.



526 MACARIO OFILADA MINA

dicho, fundamentante puesto que no solo sirve pasivamente como fun-
dacion sino que también activamente propone fundamentos) y tras-
cendente (o mejor dicho, trascendentante, pues no solo trasciende que
hace que los demas trasciendan como El) luchando con la cuestion
de la inefabilidad 20. La ciencia o el conocimiento seguro de la mente
humana se resuelve, esclarece, comprueba en la historia puesto que el
unico conocimiento que la mente humana puede tener es histérico 2L
Siendo asi, afirmamos con Bergson, la teoria del conocimiento y la
teoria de la vida son inseparables 22 lo cual indica que lo que se conoce
no son cosas, sino hechos 23 o puntos experienciales que son valores
en la vida a los que todos aspiramos como seres vivientes e histéricos,
pues la historia es el desarrollo inteligente, cognitivo, racional de la
vida. Es drama de lo vivo, activo para determinarse como espiritu 24.

Precisemos. En los valores, en que los hechos toman cuerpo como
ejecucion de las opciones, se sustantivizan histéricamente las realida-
des. De ahi este ensayo de historiografia 25. Los valores en la historia
son notas de la racionalidad, pues son los momentos de la opcién hu-
mana por la que se ejerce la racionalidad humana, pues el ejercicio de
esta opcion es la intervencion humana en la historia para crearla, mas
alla de las abstracciones de las ideologias y de los contextos propor-

20 Cfr. las reflexiones valiosas al respecto de STEIN, E., Ser finito y ser eterno.
Ensayo de una ascension al sentido del ser, FCE, México 1994, pp. 127-373.

21 Esestalatesisde COLLINGWOOD, R.G., The Idea of History, Oxford University
Press, Oxford-Londres-Nueva York 1956, p.220.

22 BERGSON, H., Laevolucion creadora, Editorial Planeta-De Agostini, Barcelona
1994, p.12.

23 Ver WITTGENSTEIN, L., Tractatus Logico-Philosophicus, 1.2.

24 HEGEL, G. W. F., Lecciones sobre la historia de la filosofia, vol. 111, Fondo
Cultural Econ6émica, México 1955, p. 304. Para esta cuestién, me ha resultado muy
significativa la lectura de BLOCH, E., El pensamiento de Hegel, FCE, México 1949.
Asimismo me ha proporcionado perspectivas novedosas el ensayo significativo de
PINKARD, T., “Hegel on History, Self-Determination, and the Absolute”, History
and the Idea of Progress, MELZER, A.; WEINERGER, J., y ZINMAN, M. R. (eds.),
Cornell University Press, Ithaca-Londres 1995, pp. 30-58, si bien no comparto
todos sus planteamientos.

25 Tengo muy presentes para la elaboracion de la actual investigacion los
planteamientos importantes de WISEMAN, J. A., “Mysticism”, en DOWNEY, M.
(ed.), The New Catholic Dictionary of Spirituality, The Liturgical Press, Collegeville,
Minnesota 1993, pp.681-692.



‘PILOTO DE GUERRA’: LA MISTICA COMO FUNDAMENTACION... 527

cionados por las tradiciones cuyo discurso es el lenguaje 26 pero con
un lenguaje personal, sello de la propiedad o individualidad 27.

FILOSOFIA, RESPECTABILIDAD, ESPIRITUALIDAD: DESDE LAS PA-
RADOJAS HACIA EL SENTIDO EN CAMINO

La filosofia, puesto que es ‘amor de la sabiduria’ tiene el pro-
posito y la vocacion de presentar, proponer modelos de compren-
sion, para vivir, de la realidad en cuanto que es real, de lo real en
cuanto que es realidad. Intentar vivir sabiamente es intentar vivir
con integridad, como espiritu. La racionalidad, fundamento de toda
actividad humana en su inmanencia histérica, consiste en libremen-
te emprender esta aspiracion no solo para poseer la sabiduria o la
integridad del hombre como espiritu sino para amarla, serle fiel,
cumplir esta opciéon como hecho histérico que se desarrolla en plan
de crecimiento y madurez.

Lo real y la realidad no son las cosas sino los hechos. El realismo
es cuestion de hechos por los que las ideas se hacen vivenciales, histo-
ricas. La racionalidad es opcion libre. Es participacion en la historia
para crear hechos por los que se construye la narratividad experien-
cial que es la historia. Por el titulo de este ensayo, hemos querido
tomar a la filosofia no solo por los cuernos sino por sus entranas, pues
la metafisica alberga su afan mas intimo de fundamentar aspirando
a lo trascendente y la mistica. La filosofia, debido a este afan, consis-
te en salir de si mismo para lograr esta trascendencia por amor de
esta misma cuya posesién o alcanzamiento es lo que se entiende por
sabiduria. La mistica es el saliser de esta trascendencia de si misma
para hacerse el encontradizo con esta busqueda de modelos desde la
inmanencia como revelacion, infusion, experienciaciéon por lo que,
desde tiempos del Pseudo-Dionisio al menos, se ha hablado de teologia

26 Confieso al respecto mis deudas a las aportaciones de HAUGHTON, R.,
Transformation of Man. A Study of Conversion and Community, Geoffrey Chapman,
Londress 1967, pp. 220 ss.

27 HEeGEL, G. W. F.,, Ciencia de la Ldgica, Solar, Buenos Aires 1968, p.475.



528 MACARIO OFILADA MINA

mistica?8, mas alla de los limites ontol6gico-cognitivos la racionalidad
inmanente, finita y culpable de la filosofia incluso en su primera y mas
alta instancia que es la metafisica.

Precisemos. La filosofia es una busqueda, es un viaje en el mar
en busca del fundamento 29. El enlace de la filosofia y la mistica pre-
cisamente radica en la bisqueda en la que el fundamento se proyecta
en su trascendencia por la que el hombre puede llegar a lo Absoluto,
al origen de todo 30. Lo Absoluto no es un principio abstracto sino
lo real, la realidad en si en su Suprema Instancia que es un hecho
trascendente en la inmanencia de la historia humana, creando una
economia que es el Misterio en el cual se desarrolla la opcion humana
hecha concreta en la historia como espiritualidad 31.

Lo Absoluto es ante todo denominacion axiolégica derivadas
de hechos efectivamente experimentados. Es sustantivizaciéon del
valor en la historia. Toda sustantivizacion en la historia es una
fundamentacion en la inmanencia de la misma historia. Y dicha
sustantivizacion crea un ambiente experiencial que en el caso de lo
Absoluto es el Misterio, punto de encuentro, punto de experiencia
historica en que lo Absoluto se deja experienciar por el hombre en
su finitud y culpabilidad en su inmanencia. Es esta la esencia de la
mistica que a la vez es aspiracion hacia lo trascendente o la parti-
cipacion en lo Absoluto que es la metafisica. La concretizacion de
esta busqueda, su sentido procesal es lo que denominamos espi-

28 Por el momento, me remito a las Obras Completas del Pseudo-Dionisio,
BAC, Madrid 1990. La revelacion es la base epistemolégica de la teologia que
el Aquinate denomina Sacra Doctrina, ver: Summa Theologiae I, Q. 1, A. 1. Por
su parte, san Juan de la Cruz, en su Prologo, 4 al Cantico Espiritual B, hace un
contraste entre teologia escolastica (o estudio académico de la teologia revelada)
de la mistica (que se experimenta, ‘que se sabe por amor’). Desde la metafisica, me
han resultado utiles los planteamientos sugerentes de HOPING, H., “Understanding
the Difference of Being: On the Relationship between Metaphysics and Theology”,
The Thomist 1995, pp. 189-221; MARION, J. L., “De la ‘mort de Dieu’ aux noms
divins: I'itinéraire théologique de la métaphysique”, Laval théologique et philosophique
41 (1985) 25-41.

29 PLATON, Fedro, 99D.

30 PLATON, Politico, 511A.

31 Mehanproporcionadoideasagudasparamisreflexionesalgunasreflexiones
de S. Ireneo, Demostracion de la fe, 3, 100; Contra las herejias 1, 10, 1.



‘PILOTO DE GUERRA’: LA MISTICA COMO FUNDAMENTACION... 529

ritualidad. Siendo asi, la espiritualidad es ya indicacion de direc-
cionalidad, pues es direccionalidad hacia el sentido, el significado
desde el misterio o presencia inmanente de lo Absoluto trascen-
dente cuyo despliegue es la experiencia mistica cuyo camino es
esta direccionalidad 32.

La trascendencia, como algo propio de la metafisica, pone limites
a las abstracciones 33, es decir, determina la respectabilidad de toda
realidad con respecto a las demas realidades 34. La respectabilidad es
el establecimiento de punto de convergencia que es a la vez punto de
apertura. La convergencia es la fijacion de la historia como coordena-
das de la fundamentacion por la que el hombre se coloca al determi-
nar su circunstancia. La apertura, a su vez, es la fijacion de la misma
historia como filones de transcendentalidad por la que el hombre co-
locado se contextualiza al encontrar su norte.

Pues bien. Vivimos dentro y de paradojas. Mejor dicho, vivi-
mos paradéjicamente. Nuestra existencia es una paradoja, la de es-
tar in medias res, en medio del fundamento y de la trascendencia.
Nuestra existencia o estar ahi para convertirse en vida o estar ahi
para alguien, como alguien es un vuelo contra mar, viento, otros
aviones por lo que somos todos ‘pilotos de guerra’. Volamos atra-
vesando paradojas, resolviendo tensiones, conjugando tendencias.
Ante todo, la paradoja (que es tendencia y tension) teodiceal en
que lo Absoluto o Dios identificado con el Bien Supremo 35 permita
el mal, hasta el punto de la anihilacién de seres humanos varias
veces experimentada en la historia como en Auschwitz, en las to-
rres gemelas de Nueva York, por ejemplo. Todo ello llama a una
renovacion de nuestros planteamientos acerca de lo Absoluto si
mas bien cabe hablar de una Nada Sagrada o mas bien redescubrir

32 Tengo muy presentes aportaciones generales de ASTI, F., Spiritualita e
mistica. Questioni metodologiche, Libreria Editrice Vaticana, Ciudad Vaticana 2003;
BERNARD, Ch. A., Theologie mystique, Les Editions du Cerf, Paris 2005.

33 WHITEHEAD, A. N., Process and Reality. An Essay in Cosmology, The MacMillan
Company, Nueva York 1957, p.110.

34 Ibid., p. 111.
35 PLATON, Politico, 509B.



530 MACARIO OFILADA MINA

experiencialmente a lo Absoluto en nuestras experiencias cotidia-
nas con la nada 36.

Es este nuestro punto de partida. Pero los iremos resolviendo, sin
solucionarlos del todo, mediante un camino experiencial que se de-
nomina la espiritualidad que conforme al texto puesto como colofén
es intermitente. Es una vida de fases, de pasos, de grados. Mediante
la reflexion (o volver a si mismo tras partir de si mismo y chocar con
el mundo externo para volver al punto de partida enriquecido por
el acontecimiento lo cual constituye la experiencia como momento
de adquirir historia, momentos, aprendizaje), como la que estamos
llevando a cabo en las paginas que siguen, esperemos poder ir con-
virtiendo esta vida intermitente en algo permanente, en vida de in-
teligencia, arrojando inteligencia a unos temas fundamentales e in-
evitables rodeados de una nieblas circunstanciales. Con esta vida de
inteligencia, que es vida de contemplacién o teoria en que se ejecuta
nuestro afan de fundamentar pero con una proyeccién hacia lo tras-
cendente, construimos nuestro mundo o aquella porcion de la totali-
dad de lo existente o universo efectivamente vivida o proyectada para
la vivencia 37,

MUNDO, REFLEXION, TRADICION: HACIA LA ESPIRITUALIDAD
COMO TEORIA

El mundo es aquella porciéon del universo humanizado con la que
podemos tener un trato auténticamente humano. Sobre todo, podria
afirmarse que el mundo es la mismisima posibilidad de tener un tra-

36 Me ha ayudado en mis reflexiones esta obra clasica de FACKENHEIM,
E., God’s Presence in History. Jewish Affirmations and Philosophical Reflections, Harper
Touchstone, Nueva York 1973. Para una visién global de la historia desde la
teologia, nos pueden servir las aportaciones brillantes de FORTE, B., Teologia de la
historia, Ediciones Sigueme, Salamanca 1995; PASQUALE, G., La teologia della storia
della salvezza nel secolo XX, Edizioni Dehonaine, Bolonia 2001; OFILADA MINA, M.,
“La verdad como camino histérico en santa Teresa de Jests: Accién, historia,
experiencia. Ensayo de criteriologia”, Ciudad de Dios 128 (2015) 5-40.

37 He tenido en cuenta aqui algunos puntos estimulantes de S0saA, E., 4
Virtue Epistemology. Ape Belief and Reflective Knowledge, Vol. 1, Clarendon Press,
Oxford 2007, pp. 23-43.



‘PILOTO DE GUERRA’: LA MISTICA COMO FUNDAMENTACION... 531

to auténticamente humano. En palabras de E. Stein: ‘es posible un
trato auténticamente humano aun con el mundo; s6lo desde alli pue-
de hallar el hombre el lugar que en el mundo le corresponde’ 38. La
vida, mediante la reflexion, intenta resolver la paradoja, mejor dicho,
las paradojas para unirlas en una narrativa coherente, con sentido,
con todas sus contradicciones, tramas, marcos, tensiones, resolucio-
nes 39. De la reflexion, se constituye la conciencia que es impulso de
actividad intelectual con su correspondiente carga moral del hombre.
Por la conciencia, el hombre se constituye como espiritu, como au-
ténticamente humano en el mundo. La autenticidad humana se logra
mediante la conciencia que es tener algo puesto delante y en ser pues-
to delante por lo que uno se expone a la historia que es proceso de
crecimiento, madurez, desarrollo de lo humano 40. Como refiere un
renombrado fenomendlogo de nuestros dias:

El paso de la filosofia antigua y medieval del Ser a la filosofia mo-
derna de la conciencia es interpretado generalmente como una de las
grandes fracturas del pensamiento occidental. Ahora bien, un paso
semejante no cambia nada en la definicién de la cosa como fenéme-
no, al contrario, la lleva al absoluto. Los fenémenos de la concien-
cia son sus representaciones, sus objetos. La relacién de la conciencia
con sus objetos permite cefiir con mas precision la naturaleza de esta
manifestacion pura que es la conciencia, la naturaleza de la verdad.
Para la conciencia, re-presentarse cualquier cosa es ponerla ante si. En
aleman representar se dice vor-stellen = poner (stellen) delante (vor).
Ob-jeto designa lo que esta puesto delante, de tal modo que el hecho
de ser puesto delante es lo que lo hace manifiesto. La conciencia mis-
ma no es nada mas que esta manifestacion que consiste en el hecho de
ser puesto delante 41.

38 STEIN, E., Ciencia de la cruz, Editorial Monte Carmelo, Burgos 1998, pp.
505-506.

39 Son muy valiosas al respecto las investigaciones y reflexiones seminales
de RICOUER, P., Tiempo y Narracion, vol. II, Configuracion del tiempo en el relato de
ficcion, Ediciones Cristiandad, Madrid 1987.

40 Confieso que se han tenido muy presentes las reflexiones de LEMON, M.

C., Philosophy of History. A Guide for Students, Routledge, Londres 2003.

41 HENRY, M., Yo soy la verdad. Para una filosofia del cristianismo, Editorial
Sigueme, Salamanca 2001, p. 24.



532 MACARIO OFILADA MINA

La reflexion, la vida intelectual es respuesta del espiritu a la lla-
mada, vocacion de ser espiritu. La reflexién consiste sobre todo en
exponerse a la historia, que al fin y al cabo es la evolucion de la aspira-
ci6n humana representada por el pensamiento, siempre con finalidad
de fundamentacion, con sus distintos paradigmas, modulaciones, for-
mas. Exponerse, que comienza en el establecimiento de la respecta-
bilidad de si mismo, es desnudarse; es (auto)alétheia, descubrimiento
de si y del mundo circundante. EI hombre solo se desnuda cuando
busca. Busca ser espiritu, busca el espiritu de las cosas, de la realidad
en cuanto que es real que le circunda en el mundo o en el universo
vivenciable para convertirlo en circunstancia y buscar hasta adquirir
su sentido, su significado dentro de este encontrarse in medias res.

A esta luz, ser espiritu consiste en ser alma de vocacién que supo-
ne una tradicién puesto que no podemos partir de cero o de una époche
metodologica, como aboga la fenomenologia husserliana 42. Siempre
nos hallamos in medias res, con una carga histérica que se consolida
como cultura que nos llega como tradicién que a su vez es una me-
diacion o al menos modulo, transmisor de la mediacion 43. Hallarse
in medias res es el principio o activacion de la conciencia en el sujeto
por el que el sujeto se hace consciente y efectivamente un sujeto y
no meramente un ser viviente; es impulso a la accién que al fin y al
cabo es efectividad de encuentro. La conciencia es impulso en cuanto
elabora su discurso que es el concepto. El concepto es la construccion
ontolégica de la conciencia, fruto del empefio cognitivo en este cuyo
desarrollo pleno es una epistemologia o el saber seguro (episteme o
scientia) 44. La reverberacion intelectual de dicho saber es la confirma-

42 Me remito de momento a HUSSERL, E., La idea de la fenomenologia, Fondo
de Cultura Economica, México-Madrid-Buenos Aires 1989.

43 Son muy dtiles para esta reflexion las aportaciones de LONERGAN, B.,
Method in Theology, Darton, Longman & Todd, Londres 1972, pp.300-302.

44 Cfr. Aupi, R., Epistemology, Routledge, Londres-Nueva York 1998; AYER,
A.J., The Problem of Knowledge, Penguin, Londres 1956; DANCY, J., Introduction to
Contemporary Epistemology, Blackwell, Londres 1992; HUME, D., An Enquiry Concerning
Human Understanding, Oxford University Press, Oxford 1995; LOCKE, J., Essay
Concerning Human Understanding, J. M. Dent, Londres 1961.



‘PILOTO DE GUERRA’: LA MISTICA COMO FUNDAMENTACION... 533

cion, el acto de hacer evidente el saber 45. El concepto de la discursi-
vidad ontolégica de la conciencia en que las vivencias experienciales
de esta misma conciencia, en cuanto son mediaciones concretas de la
realidad como real y de lo real como realidad, se simbolizan y deri-
van discursiva y epistemologicamente (la realidad y lo real en cuanto
cognoscibles en el ser) en términos del ser y sus categorias 46 que son
abstracciones simbolicas de la experiencia que es mediacion de lo real
para ser realidad en realidades y de la realidad para ser real.

La tradicién es, ante todo, punto de encuentro que se abre a nue-
vos encuentros en la actualidad. Vivir desde la tradicion significa
crear oportunidades para el encuentro para lograr asi su efectividad
que coincide con la actualidad que es revelancia y ejecucion en el
presente. Esta efectividad es ocasién oportuna para el crecimiento
del alma o el hombre como ser viviente para ser espiritu o realidad
para la comunion (koinonia): que no es solamente union (hénosis) o
estado de estar juntos sino de compartir, de convivir, de participacion
(methexis). La tradicion es impulso por un potenciamiento de tipo his-
toérico que se hace concreto en la espiritualidad que en su concrecién
historica es camino.

En esta concrecion, las paradojas no se resuelven de todo sino que
convergen en su divergencia construyendo nuevos filones, ampliando
horizontes, haciendo crecer las mediaciones en experiencias todo ello
tienen su confluencia y divergencia constante en la espiritualidad que
es vivencia mas que mero punto de vista (o mera teoria) o idea abs-
tracta.

A tenor de todo ello, la espiritualidad debe ser verdaderamente
teoria o horizonte que se abre con la vivencia histérica, arraigada en

45 Muy sugerentes al respecto me han parecido las reflexiones de AYER, A. ],
Probability and Evidence, The Macmillan Press, Londres-Nueva York 1972, pp.54-88.

46 Cfr. GRENT, P. B., Ontologie, Editions Beauchesne, Paris 1997; MORENO,
O., “The Nature of Metaphysics” Thomist 30 (1968) 109-135; RENARD, H., The
Philosophy of Being, The Bruce Publishing Co., Milwaukee 1943; ANDERSON, J. F., The
Bond of Being. An Essay on Analogy and Existence, Herder, Saint Louis 1949; GILSON,
E., Being and Some Philosophers, Pontifical Institute of Medieval Studies, Toronto
1952; RAEYMAEKER, L. de, Philosophie de létre. Essai de synthése métaphysique, 2* ed.,
Bibliotheque Philosophique de Louvain 1947; STEENBERGHEN, F. van, Ontology,
Publications Universitaires-Joseph F. Wagner Inc., Lovaina-Nueva York 1970.



534 MACARIO OFILADA MINA

la inmanencia (mistica) y trascendencia (metafisica) de lo Absoluto
hecho Misterio en el arraigo presencial en la inmanencia y Realidad
Suprema o Dios en la proyeccién vivencial hacia la trascendencia.
El Misterio es la economia de lo Absoluto dentro de la que se deja
experienciar y esta experiencia se configura como narratividad cuyo
nombre es la historia cuya apertura consiste en caminos. Estos cami-
nos son sendas racionales, resultado u obras de opciones que se con-
cretizan a lo largo de la historia como espiritualidades, caminos de lo
real y de la realidad en su experienciabilidad.

ESPIRITUALIDAD Y MUNDO: STATUS QQUAESTIONIS

La espiritualidad es la filosofia o amor de la sabiduria hecha ca-
mino histérico. La espiritualidad es camino de lo finito en busca de
lo Infinito. Solo en este que aquél puede lograr la integridad consti-
tuyendo al hombre no solo como ser viviente (alma) sino sobre todo
como ser vivificante (espiritu) que da vida a los ambitos de su propia
realizacion: privado, social, académico, laboral, religioso, politico, ar-
tistico, cientifico, etc. La integridad se determina por la opcion que a
su vez abre una direccionalidad cuya discursividad se tematiza en la
tendencia.

La espiritualidad es camino del espiritu que busca ser espiritu
creando asi una historia que es narrativa del espiritu en su busqueda
que a su vez es su descubrimiento de si, su exponerse. Es optar por
lo espiritual, identificado con lo Absoluto o por lo integrante en vez
de optar por lo carnal, lo material, lo aislante, lo limitante 47. Una
cuestion de todo o nada 48. Dicha opcién pone de manifiesto que la
espiritualidad, puesto que es direccionalidad, se hace concreta en
una opcién que a su vez indica tendencia. Como camino fundante
caracterizado por la opcién trascendente por lo espiritual, integrante,

47 Cfr. SOLIGNAC, A., y DuPuY, M., “Spiritualité”, Dictionnaire de spiritualité,
vol. XIV, Beauchesne, Paris 1989-1990,, col. 1142-1173.

48 Desde la perspectiva fecunda ofrecida por la obra de san Juan de la
Cruz tuve la oportunidad de explorar esta tematica, “Todo-Nada. Revaloracion
mistagogico-pedagogica de la valoracion sanjuanista’ Studium 45 (2005) 263-276.



‘PILOTO DE GUERRA’: LA MISTICA COMO FUNDAMENTACION... 535

trascedente dentro de lo inmanente de la historia que se realiza como
vida, la espiritualidad se hace concreto en estilo de vida 49. Esta con-
crecion es la confirmacion histérica de la direccionalidad en cuanto
tendencia.

En otras palabras, es un estilo de vida en camino, esto es, en plan
de realizacion histérica de fundamentacién y trascendencia que son
las direccionalidades como tendencias de convergencia y divergencia
en el proceso de convertir la existencia (estar ahi) en vida (estar ahi
para y por algo y alguien). De ahi, el sentido de la espiritualidad que
se abre histéricamente como fundamentacion y trascendencia. A esta
luz, cabe afirmar que la espiritualidad una empresa inmanente (arrai-
gada en la inmanencia como mistica) en busqueda de lo trascendente
(proyectada como metafisica). He aqui los dos ejes extremos (inma-
nencia y trascendencia) en que el hombre, cuyo proyecto consiste en
ser espiritu o ser para la integridad en medio de los extremos que
caracterizan el estado de su circunstancia, de sus cosas rodeantes o
circundantes (in medias res).

La espiritualidad es respuesta historica a la cuestién de la inma-
nencia (fundamentacion) y trascendencia (trascedentalidad). Esta res-
puesta consiste en navegar como piloto de guerra. Y la guerra es una
batalla por la integridad, por la fusién de las tareas de la fundamenta-
cion y trascendentalidad en la integridad por la que el hombre se cons-
tituye en espiritu, desde su inmanencia, con vocacién espiritual, con
destino trascendental que engloba y conduce a todo lo inmanente por
lo que podria denominarse, como ya dejamos dicho, trascendentante.

La espiritualidad es integridad. Es camino, itinerario, proceso de
integridad. Solo se llega a la integridad en la busqueda, que es autoex-
ponerse, exponiéndose al mundo y sus vaivenes, con sus tensiones,

49 Sobre la espiritualidad como estilo de vida, he tenido muy en cuenta la
aportacion de GUTIERREZ, G., Beber en su propio pozo, 6*. ed., Ediciones Sigueme,
Salamanca 1993. Los estilos de vida en la historia tienen su manifestacion
fenomenolo6gica sobre todo en las comunidades religiosas cuya proposicion es vivir
conforme a una regla de vida. Ver también: SHELDRAKE, P., Spirituality and History.
Questions of Interpretation and Method, Crossroad, Nueva York 1992. Aunque no trata
directamente de la espiritualidad, las perspectivas ofrecidas por A. Callinicios
pueden resultar muy dtiles, cfr Theory and Narrative. Reflection on the philosophy of
History, Duke University Press, Durhan 1995.



536 MACARIO OFILADA MINA

tendencias, variaciones. Es vivencia de lo religioso, de estar en comu-
nion y de no permanecer solo y abandonado 50, que es la cuestion de,
por un lado, religamiento (o vinculacion por el despliegue histérico me-
dio del credo, c6digo moral y culto con lo Absoluto frente a lo relativo
en este estado de cosas que es la existencia); y por otro, de relectura
(de este estado de cosas o existencia o estar ahi para transformarla
en vida o estado de cosas con sentido o estar ahi para algo tomando
como textos y perspectivas de lectura el credo, codigo y culto).

A tenor de ello, la espiritualidad ‘da alma’ a este cuerpo histérico
de vinculacion y lectura del credo, c6digo y culto. De tal forma, que es
camino de relacionamiento entre el ser finito y culpable y lo Absoluto.
Este relacionamiento crece, madura, se desarrolla concretamente en
su alma, como camino de integridad, que es la espiritualidad en que
el alma se realiza como espiritu o alma (ser viviente) consciente de su
inmanencia y capacidad de llegar a la trascendencia, sujeto, desde su
empiricidad concreta en la historia 5!, de su propia fundamentacion y
de su aspiracion en relacién con lo Absoluto, que conforme a las tradi-
ciones o configuraciones contextuales de la historia, es lo que se deno-
mina Dios. Todo ello, comporta una relacion dinamica, caracterizada
por la tension, entre teoria y praxis 52, cuya confluencia es lo que se
denomina vocacién: llamada y respuesta, geografia y aventura, plan
y desempeno. La vocacién es escucha del fundamento, discurso hacia
la trascendencia. La vocacion consiste, a tenor de todo lo expuesto, en
relacionar la escucha y el discurso.

Dicha relacion es comprometedora. Es camino de compromiso
con dos vertientes: la de la fundamentacion y la de la trascenden-
cia. Este camino se abre como drama de significado cuya tensién es
la mismisima bisqueda que consiste en moverse entre ejes, en plan
de dialogo: Infinito-Finito, Dios-Hombre, Existencia-Vida, Bien-Mal,

50 Tengo muy en cuenta los planteamientos de HESCHEL, A. J., Man is Not
Alone. A Philosophy of Religion, Farrar, Straus and Giroux, Nueva York 1979.

51 Unas reflexionas agudas desde una perspectiva epistemolégica pueden
hallarse en DELEUZE, G., Empirisme et subjectivité, PUF, Paris 1953.
52 Me han proporcionado puntos interesantes para la reflexion al respecto,

HABERMAS, J., Teoria y praxis. Estudios de filosofia social, Tecnos, Madrid 1987, pp.
13-47.



‘PILOTO DE GUERRA’: LA MISTICA COMO FUNDAMENTACION... 537

Belleza-Fealdad, Amor-Odio, Vida-Muerte, Vida-Existencia. Este
movimiento entre ejes hace que el hombre, para ser espiritu, sea un
piloto de guerra, pues es un ‘vuelo’ entre extremos, es vivir la tensién
historicamente para convertir la historia, viviéndola, en escatologia
dentro del tiempo, desatando y descubriendo el Misterio 53 en el tiem-
po %4: que es Presencia de lo real como realidad, la realidad como real
como Absoluto en su trascendencia dentro de la inmanencia de la
historia.

Pero no cabe duda de que este camino relacional es del hombre,
esto es, le es propio al hombre. El hombre es su protagonista, su ac-
tor. Es su drama. Pero el héroe es lo Absoluto. El drama se desarro-
lla dinamicamente como camino de espiritualidad. El escenario para
este drama es el mundo. Hablar de lo Absoluto es hablar, ante todo,
de fundamento. Absoluto implica por si substancia, atributo, modo,
Dios, libertad y eternidad 55. A la vez, hablar de lo Absoluto es pro-
yectarse hacia la trascendencia desde este mundo, desde esta porcién
vivencial y vivenciable del universo.

El mundo es el eje del desarrollo del hombre como espiritu. El
mundo para la espiritualidad tiene las siguientes dimensiones:

* vital: por ser area del modo de ser vivir en que el hombre se
desarrolla conforme a su naturaleza para poder abrirse a la gra-
cia;

53 Cfr. Sobre todo este estudio seminal: BOUYER, L., Mysterion. Du mystére
a la mystique. O.E.L.L, Paris 1986.

54 Cfr. MOUROUX, J., El misterio del tiempo, Editorial Estela, Barcelona 1965.

55 SpINOzA, B., Etica, 1, Definiciones. Cito por esta edicion: SPINOZA, B.,
Etica, Alianza Editorial, SA, Madrid 1994, pp- 43 ss. La cuestion de las substancias,
consecuencia de los planteamientos platénico-aristotélicos pasando por el periodo
medieval, sobre todo la escolastica, cobra nuevo vigor en las reflexiones cartesianas.
Una lectura pormenorizada de Descartes es aconsejable en este sentido. Por el
momento,remitimosadostextosclavedeesteautorseminal: Descartes, R., Meditaciones
Metafisicas, Gredos, Madrid 1987, pp. 15-73, 113. El tema de los universales en
Aristoteles, Metafisica, XIII, 10, 1086b 5-6; Fisica, 224b 5-16. Cfr. Fine, G., On
Ideas: Aristotle’s Criticism of Plato’s Theory of Forms, Clarendon Press, Oxford 1993.
En Sobre el alma, el Peripatético dice que la sustancia es actualidad, II, 1, 412
21. Al filosofo corresponde la tarea de estudiar lo caracteristico de la sustancia,
Metafisica, IV, 3, 1005b, 6-7.



538 MACARIO OFILADA MINA

e personal: area para afirmarse como individuo individualizado
con rasgos propios, para poder responder a la llamada de la
integridad o como espiritu;

e relacional: todo personal conlleva lo relacional, pues ser per-
sona consiste en poder relacionarse como individuo, creando
comunidades, forjando la comunion;

o teologal: la relacionalidad, puesto que consiste en tender a la co-
munidad, busca la instancia absoluta que se identifica con Dios
por lo cual el mundo es area para esta instancia;

o pneumatologica: a primera vista el mundo es lo opuesto a lo espi-
ritual por ser el conjunto de todo lo material pero en realidad,
como area, es ambiente para la actividad de lo Absoluto que
se deja experienciar como Espiritu quien transforma, invita al
hombre a la integridad; y, finalmente,

e procesal: mundo es proceso no es lugar ni tiempo sino fusion
dinamica, abriendo una historia, un drama con fases, movi-
miento, ritmos, dimensiones, proyectos.

Para vivir en el mundo, para ir de la existencia (estar ahi) a la
vida (estar ahi para alguien), es preciso saber viajar, como geografo
y explorador, por las coordenadas, por medio de la mediacion. El
hombre es ser de la mediacion, puesto que el universo se le presenta
como mundo in medias res. E1 hombre debe buscar la regio media sa-
lutis, conforme al planteamiento agustiniano 6. Todo ello supone de
alguna forma en el hombre, esto es, supone un crecimiento, madurez,
desarrollo, transformacion o transfiguracion 57.

56  Cfr. ALVAREZ TURIENZO, S., Regio media salutis. Imagen del hombre y su puesto
en la creacion. San Agustin, Universidad Pontificia de Salamanca, Salamanca 1988.

57 De momento, me remito a los planteamientos de WAAIMAN, K.,
“Transformation. A Key Word in Spirituality”, Studies in Spirituality 8 (1998) 5-37.
También desde la Devotio Moderna, el analisis de H. Blommestijn nos proporciona
perspectivas universales para comprender la naturaleza del desarrollo de la vida
espiritual, “Growing Toward Likeness. Gerard Zerbolt of Zutphen’s View of the
Spiritual Journey”, Studies in Spirituality 6 (1996) 73-102. Desde una visién mas
organica con amplitud y raiz eclesiologica, ver ARINTERIO GONZALEZ, J., Evolucion
mistica, Editorial San Esteban, Salamanca 1989.



‘PILOTO DE GUERRA’: LA MISTICA COMO FUNDAMENTACION... 539

Esta transfiguracion dentro del mundo, como proceso espiritual,
pone de manifiesto que a) el mundo se configura conforme al proceso
espiritual desde la instrumentalidad como lugar del espiritu y no sola-
mente como conjunto de lo material o lo opuesto a lo espiritual; b) la
actividad instrumental por la que se desarrolla la espiritualidad en el
mundo hace que el mundo sea un conjunto de accién estratégica por
la que se construye y realiza un itinerario hacia lo Absoluto dentro del
mundo; c) tal itinerario como hecho histérico dentro del mundo nece-
sariamente es un acciéon comunicativa, creando una red social dentro
del mundo, en que todos pueden (libremente) participar. Asi se hace
‘piloto de guerra’ que es voluntad de participar, hacia la comunion.

Ser ‘piloto de guerra’ significa mediar: es mediar para hacer que
la vida espiritual sea una de reflexion, pues reflexionar es mediar,
buscar y crear mediaciones en la realidad que es real, en lo real que es
realidad que se nos ofrece mediandose, sacramentalizandose puesto
que sacramentum es mysterion, el mismismo misterio, la mismisima pre-
sencia en su trascendencia en el ambito encarnacional de la historia.
No de manera dogmatica sino como conversacion 58, dialogo en me-
dio de las tensiones por la reflexion que a su vez lleva a la plenitud de
la experiencia mediante las mediaciones.

Ser ‘piloto de guerra’ significa entrar en la historia y ser (y querer
ser o aspirar a ser) espiritu por el enriquecimiento de la experiencia
que se abre histéricamente como campo de batalla, como area de as-
cesis, de opciones que conllevan el crecimiento, progreso y desarrollo
del alma humana de mero viviente a ser actuante, como hombre, de
opciones constantes que reflejen su crecimiento, progreso y desarrollo
hacia la plenitud de ser espiritu u hombre integro, viviente e integro,
participe y protagonista en la batalla cuyo héroe es lo Absoluto, cuya
llamada es la comunion y participacion al hombre en su integridad,
como espiritu.

En el caso de lo espiritual, la vocacién ya define al emprendedor,
al luchador, al piloto, al buscador. Ya por su voluntad de aventura,
por su empeiio, el hombre se hace efectivamente espiritual, calidad

58 Me han resultado muy sugerentes al respecto las reflexiones de RORTY,
R., Contingency, Irony, Solidarity, Cambridge University Press, Cambridge 1989.



540 MACARIO OFILADA MINA

que lleva en sus entranas pero que sale a flote cuando él realiza su
vida como respuesta al compromiso de la integridad de su ser, en la
conversion de su existir (estar ahi) en vida (estar ahi para alguien) por
medio de la espiritualidad (caminar ahi para y hacia alguien que es
lo Absoluto).

La experiencia, que siempre es historica, es lo propio del espiritu,
pues es la mediacion de lo real como realidad, de la realidad como
real en la historia vivida en proceso de ser vivida en la historia desde
la fundamentacion hacia la trascendencia mediante la vida realizada
como aspiracion, que es vuelo con los pies firmes no en la tierra como
punto de partida sino en la que es nueva en un constante proceso de
crecimiento, madurez y desarrollo de la vida no como alma o ser vi-
viente sino como espiritu u hombre integro, uniendo tendencias, ten-
siones, divergencias hacia la plena realizacion que es experiencial en
comunion con lo Absoluto en su trascendencia desde la inmanencia
de la historia humana que es vida que se realiza como camino hist6-
rico o espiritualidad.

MISTERIO, PRESENCIA, HISTORIA: LA CUESTION EXPERIENCIAL
EN SU RELACIONALIDAD COMO PALABRA

Estamos viviendo una época de la disolucion de la trascendencia
y de la crisis de la inmanencia. Es una época en que solo quedan
rumores de la trascendencia 59, del sentido mas alla de lo meramen-
te inmediato, de lo metafisico que presupone una hondura interior,
de presencia de lo trascendente asimilado o asimilable (el misterio).
La modernidad siempre ha consistido en superar cualquier forma de
tutelaje o de imposicion, desde la tradicion. Y la posmodernidad con-
siste simplemente en superar la modernidad predominante que habia
superado un paradigma anterior. La posmodernidad es una conti-
nuidad del proceso de superacion con la pretension de llevar dicho

59 No cabe duda del impacto en la reflexion sobre esta tematica de la obra
emblematica de P. L. Berger, 4 Rumor of Angels. Modern Society and the Rediscovery
of the Supernatural, Anchor Books-Doubleday, Nueva York-Londres 1990.



‘PILOTO DE GUERRA’: LA MISTICA COMO FUNDAMENTACION... 541

proceso a su extremo mas radical 60. No es, en realidad, una nueva
época pero si marca nuevos hitos, sobre todo para la metafisica, pues
es una llamada a esta a redescubrirse a si misma, es decir, redescubrir
su vocaciéon innata de fundamentar la comprension de todo lo real en
cuanto es realidad, de la realidad en cuanto es real en un principio in-
manente. El Peripatético ha identificado este principio, en su instancia
suprema, con lo Absoluto, con Dios 61.

De ahi el maridaje de la metafisica con la mistica. Lo mismo cabe
decir de la mistica en el afin de redescubrir su vocaciéon innata de
aspiracion de esta comprension a su vez fundamentada. Todo esto
no tiene lugar en el mundo sino que todo esto tiene lugar como mun-
do, pues este es confluencia y contradiccion. Para poder volar como
espiritu, el hombre como alma o ser viviente tiene que ser ‘piloto de
guerra’, esto es, tiene que ser volador, viajero, luchador integro, esto
es, contemplativo de la trascendencia y activo desde la fundamenta-
cion, pues la espiritualidad es vuelo que no tiene lugar en el mundo
sino que es vuelo que tiene lugar como mundo, nuevo mundo, nueva
vivencia teniendo los pies firmes en esta novedad en el vuelo desde
(perspectiva), en (realizacion), con (comuni6n) la trascendencia y la
inmanencia, la fundamentacion inmanente (mistica arraigada en el
Misterio) y la aspiracion trascendente (metafisica como camino espi-
ritual en la historia hacia lo Absoluto).

Deciamos que el hombre debe encontrar la regio media salutis. Este
encuentro solo puede llevarse a cabo si el hombre mismo se convierte
en este topos, en esta region 62. Al convertirse en esta misma region,

60 Enelfondo,tengo presenteslasaportaciones muyinfluyentes de HABERMAS,
J.» Nachmetaphysisches Denken: Philosophische Aufsitze, Suhrkamp, Frankfurt am Main,
1988, sobre todo las pp.18-34; 267-269. Asimismo: SCHLANGER, ., “How Old is Our
Cultural Past”, en MCDONALD, C.,y WHIL, G. (eds.), Transformations in Personhood and
Culture After Theory. The Languages of History, Aesthetics and Ethics, The Pennsylvania
State University Press, Pennsylvania 1994, pp.13-24; Siym, S., “Postmodernism and
Philosophy”, en Sim, S. (ed.), The Routledge Companion to Postmodernism, Routledge,
Londres-Nueva York 2001, 3-12; SHEEHAN, P., “Postmodernity and Philosophy”, en
CONNOR, S. (ed.), The Cambridge Companion to Postmodernism, Cambridge University
Press, Cambridge-Nueva York 2004, pp. 20-42.

61 ARISTOTELES, Metafisica, X1, 7, 1064a35-1064b5.

62 En lo que sigue recupero algunos planteamientos mios a la vez que los
amplio y adopto, cfr. mi ensayo: “Memory, Interiority and Subjectivity: Explorations



542 MACARIO OFILADA MINA

el hombre se coloca in medias res, en el mundo efectivo derivado del
universo. Mejor dicho, se coloca como el que se encuentra in medias
res, como la medida en si misma que construye horizontes de signifi-
cado de manera dialogica por la que se construye la efectividad. Este
mundo efectivo es el mundo efectivamente vivido y vivificable, lugar
de encuentro con lo trascendente que es Misterio en su origen y natu-
raleza pero presente en este mundo inmanente por lo que es Misterio
que siempre interpela, siempre es motivo de bisqueda y pregunta de
la Memoria que no es reminiscencia sino presencia de lo ausente o
trascendente. Presencia que se hace vivencial o mistica subrayando el
origen trascendente, la raiz metafisica cuyo estar ahi vivencial, por lo
que es presencia, es una pregunta que es siempre proyecciéon hacia lo
trascendente, hacia lo metafisico. Y el camino para llevar a cabo esta
proyeccion es la mismisima metafisica. Esta no es una doctrina mas
bien un camino, un proceso, una aventura, un itinerario que se hace
concreto como espiritualidad.

Esta concrecion, en que se hace realidad lo real, se hace real la
realidad en realidades, se descubre el camino que es la espiritualidad:
la casamentera, la coincidencia (al parecer una ‘coincidentia opposi-
torum’ en expresion feliz del Cusano) 63 de la metafisica y la mistica, la
clave de su fusion en términos de trascendencia e inmanencia, en cla-
ve de direccionalidad y presencia, en el sentido de proyeccién y raiz,
en el horizonte experiencial compartido, en el que todo se fundamen-
ta, desde la condescendencia y aspiraciéon en dimension de encuentro
vivencial y efectivo.

Este camino en su concrecion historica implica un proceso inte-
grante de aprendizaje conseguido a través de la Palabra, el don del
hombre de crear de su propia carne su propio camino de trascen-
dentalidad a partir de la inmanencia histérica de lo trascendente en

on Augustinian Modernity”, Augustinian Legacy7 (2006), pp. 21-41. Asimismo: MADEC,
C., “Conversion, interiorité, intentionnalité”, Varios, Interiorita ¢ intenzionalita in s.
Agostino, Institutum Patristicum Augustinianum, Roma 1990, pp.7-19.

63 Sobre todo en su obra significativa De docta ignorantia. El sentido dialéctico
de todo ello dentro de la historia de la filosofia y de la metodologia de las ciencias
es clave para comprender esta aportacion del pensamiento cusano, cfr. JMCGILL,
V.T., and PARRY, W. T., “Unity of Opposites: A Dialectical Principle”, Science &
Society (1948), pp. 418-444.



‘PILOTO DE GUERRA’: LA MISTICA COMO FUNDAMENTACION... 543

si en medio de esta busqueda, de esta batalla que es la vida cuya dis-
cursividad experiencial es necesariamente narrativa en tres momen-
tos. Estos momentos hace que la Participacion y la Comunién sea
participativa y comunicativa. En otras palabras, una mistagogia: un
acompanamiento, una iniciacioén, una conduccion en la vivencialidad
del Misterio: del punto, ambito, esfera del encuentro entre la inma-
nencia del hombre que se realiza como espiritu y de la trascendencia
de lo Absoluto que se hace presente en la historia del hombre, hasta la
encarnacion o mediacion en términos humanos:

* En primera lugar, la Palabra como corriente de mediacion es
discurso de interaccion creando redes de relacionalidad entre
lo Absoluto y el alma no aislada pero entre una comunidad de
comunicadores y participes que son lugares compartidos para
la experiencia para crear simbolos (comprensiones ontoléogicas
de realidades tomadas de manera abstracta para crear siste-
mas) y acciones (normas hechas concretas a partir de lo simb6-
lico). Simbolos y acciones en interaccion se definen mutuamen-
te, creando posturas de performatividad para hacer ejercicios
concretos hacia la finalidad de la Comunién y Participacion del
hombre como espiritu, dentro de una comunidad.

« En segundo lugar, dicha corriente necesariamente conlleva la
diferenciacion, es decir, el establecimiento de la alteridad que
es la corriente que permite la relacionalidad. Esta diferencia-
cién abre multiples perspectivas que a su vez llaman a la perfor-
matividad para que todos puedan realizarse como participan-
tes en la construccion de la comunidad que es, sobre todo, una
construccion de la Palabra hecha accién, hecha construccion
en la coordinacién de todos cuya accion se concretiza en roles
que se comprenden y comparten convencionalmente, desde sus
motivos, concreciones y consecuencias. Aqui la Palabra se con-
figura como criterio, orientacién, direccion.

 En tercer y ultimo lugar, la Palabra como criterio, orientacién,
direccién exige una postura de integraciéon que podria tener
formas argumentativas, pues la validez de la experiencia a la
que se conduce, se inicia, se acompana presenta retos historicos
que constantemente son una llamada al reexamen de la opcion



544 MACARIO OFILADA MINA

de vivir conforme a la comunién y participacion con lo Abso-
luto trascendente dentro de esta inmanencia con sus culturas,
opciones, politica, saberes, leyes, normas.

LA ESPIRITUALIDAD: CAMINO DE LA REGIO MEDIA SALUTIS

Todos los momentos expuestos arriba de la mistagogia son las
coordenadas para fijar la geografia de la espiritualidad como itinera-
rio inmanente a lo Absoluto trascendente que se hace presente en la
inmanencia de la historia como Misterio. La espiritualidad es camino
de despliegue de la experiencia donde lo Absoluto se deja experien-
ciar, construyendo filones que son los momentos de la historia. Lo
Absoluto sale al encuentro en este camio de la regiéon andante en cuyo
medio se halla la salud, la salvacion, la plena realizacién experiencial
del hombre como espiritu, como alma o ser viviente que logra su pro-
pia integracion, su propia salvacion: como hombre, como ser viviente,
con el proyecto de ser integro, de ser espiritu, esto, es participe en lo
Absoluto en su Misterio mas alla de la integracién en la participacion
relacional, tal como esta se ha expuesto en las obras de las grandes
tradiciones misticas arraigadas en las grandes corrientes espirituales
de la historia de la humanidad) hacia una altura relacional (por ser
hijo, amigo, siervo, heredero) incluso hasta llegar a la intimidad igua-
litaria (por ser esposo o amado) con la libertad de ser otro, de ser
alteridad en comunién participativa, en participacion relacional.

Estos filones son pasos de participaciéon en lo Absoluto. Dicha
participacion es racional, es el germen para la constitucién del hom-
bre, como ser racional por sus valores o por sus opciones, como rea-
lidad integra en lo Absoluto, participe en lo real en si que es reali-
dad, en la realidad en cuanto es real en su instancia Suprema. Dicha
participacion experiencial no solo es culmen sino que es realizacién
constante de la metafisica como camino no solo hacia lo trascendente
sino que es sobre todo camino de lo trascendente, del hombre-espiritu
constituido participativamente en su relacionalidad con lo Absoluto 64

64 Tengo muy presentes mis reflexiones en un ensayo anterior: “Spirituality
as Relationality of Reasonability: Critical Challenge of Human Reason to Ontology



‘PILOTO DE GUERRA’: LA MISTICA COMO FUNDAMENTACION... 545

dentro y creando una historia que es recuerdo perdurable, esto es,
memoria transferible que se hace tradicion (lo que se transmite) y me-
moria vivificable que se desarrolla como ideologia (idea que mueve y
provoca en la discursividad o logos de la accion), creando una historia
con sabor escatologico, pues el sentido de lo espiritual trasciende este
mundo inmediato e material para crear un nuevo mundo espiritual
que mundo de integridad, plena realizacion del valor, de la opcién, de
la apuesta por lo Absoluto en la vida cotidiana.

Los valores, fortalecidos por los habitos o virtudes son concreti-
zaciones de la vida racional vvida en libertad. Por eso son sustancia-
lizacion. Siendo asi son siempre relacionalidad siempre con respecto
a lo Absoluto frente a lo contingente con vistas de integrar este en
su pluralidad y multiformalidad en aquél. Por los valores el hombre
afirma su integridad, establece su relacionalidad con lo Absoluto,
pues con los valores se buscan las concretizaciones de la mediacién
para que dicha relacionalidad sea participativa en su tendencia y
realizaciéon en un camino de integracion que es la espiritualidad; y
que sea historica que a su vez se caracteriza por el crecimiento, el
desarrollo, la maduracién del hombre como ser integro, como espi-
ritu que siempre es propio, individual, concreto, es decir, personal y
no impersonal 65,

Arraigada en el Misterio, vivida como Presencia, realizada como
Historia, la metafisica, con su direccionalidad trascendentante, es mis-
tica con su arraigo fundamentante, en cuanto que toma cuerpo como
espiritualidad cuya ‘carnalidad’ es la opcion que ante todo es Palabra:
Palabra dada, palabra encarnada en un valor, en una opcién concreta
reflejando una racionalidad en ejercicio que es la libertad de voluntad
para construir mediaciones concretas. Solo lo real es lo experiencial y
vice-versa.

Todas estas caracteristicas de la metafisica, como mistica, que
toma cuerpo como espiritualidad, corresponden a las dimensiones de
integridad del hombre, que por su racionalidad, es llamado a ser espi-

from the Viewpoints of Metaphysics”, Estudio Augustiniano 56 (2021) 37-63.

65 Ver las reflexiones al respecto de NAGEL, T., The View from Nowhere,
Oxford University Press, Oxford 1986.



546 MACARIO OFILADA MINA

ritu o realidad integra en lo real, como lo real integro en la realidad.
Misterio, Presencia, Historia corresponden como momentos a las di-
mensiones del hombre en su autoconstituciéon como espiritu de la que
surge la Palabra Humana.

La espiritualidad es camino histérico de convergencia de metafi-
sica (por de pronto, camino hacia la trascendencia que es trascenden-
tante en que lo contingente participe en lo Necesario) y mistica (a su
vez, presencia en lo inmanente de lo trascendente que es inmanentante
o intimidad que hace que lo trascendente en su ser Necesario sea con-
tingente, concreto, sacramentalizado, mediatizado intimamente hasta
el punto de la contingencia por participacion de lo Necesario sin caer
en la culpabilidad pero si en la finitud de lo inmanente). Es este el
sentido de que lo real es lo experiencial y vice-versa. Axioma este que
define la experiencia que caracteriza a la espiritualidad que, como ca-
mino histérico, es experiencial, es realizaciéon de la experiencial por
la que lo real se hace realidad en sus diversos momentos o instancias
(experiencias) y la realidad se hace real en la vida del hombre, ‘animal
de realidades’, ‘espiritu de trascendencia e inmanencia siendo alma
que por la penetracién de su inmanencia en la trascendencia de lo
Absoluto y de la penetracion de este en su trascendencia en la inma-
nencia del hombre es salvacion, plenitud, realizacion.

Todo ello se perfila en los niveles de integridad que conlleva la
espiritualidad: a) desde la estructura inmanente del hombre como ser
viviente con proyecciéon hacia la trascendencia mediante la opcién
que se concretiza en la accion (ascesis); b) por la ascesis no como fase
preparatoria pero es componente de la misma mistica o vivencia en
cuanto determinante de normas, moralidad, exigencias; y c) el hom-
bre ya metafisico espiritu, incluso en el proceso histérico hasta su ple-
nitud escatolégica cuya vida, cuya historia narrada es ejemplaridad
para la transmision del mismo itinerario como espiritualidad efectiva,
valida, desarrollada mistagogicamente.

Dichos niveles son mas bien recordatorios que sigue el reto de
descubrir y realizar la convergencia de la metafisica y la mistica en la
vida mediante la espiritualidad que se vive como itinerario concreto y
que se transmite como mistagogia.



‘PILOTO DE GUERRA’: LA MISTICA COMO FUNDAMENTACION... 547

Dicha transmision al hombre pretende seguir creando medios
para el hombre que es regio media salutis, puesto que el hombre es
siempre medio, es siempre camino no solo para si sino para los demas,
pues la comunién y la participacion nunca pueden llevarse en la sole-
dad sino en la solidaridad por la que la historia, en cuya inmanencia
se fundamenta toda la aspiraciéon humana hacia lo trascendente, se
desarrolla como narrativa experiencial compartida en un mundo que
es el universo vivido, vivenciable por ser compartido, comiin, comu-
nitario, participativo. Es en el mundo donde el hombre viviente que
aspira a ser espiritu navega en la historia con sus luchas, tensiones y
tormentas como ‘Piloto de Guerra’.

MACARIO OFILADA MINA






