CruD-Ra 235-2 (2022) 391-418

San Agustin. El cielo (22 parte) !

RESUMEN

Agustin sabe —mediante la certeza que nace de la fe— que el ser humano ha
sido creado para el cielo. El cielo cristiano (¢es plausible creer en otro?) tiene
unos rasgos concretos que lo definen y caracterizan. Ya hemos descrito en
esta revista algunos de estos elementos en la primera parte de este estudio.
Ahora, en esta segunda y tltima seccién, vamos a detenernos brevemente a
estudiar la ecuacion agustiniana fides-visio; trataremos de analizar especial-
mente el segundo elemento de la misma. Nos acercaremos también en estas
paginas a lo que Agustin entiende por vida bienaventurada. Brindaremos,
para terminar, unas consideraciones finales y complementarias sobre la cos-
movision del cielo agustiniano.

PALABRAS CLAVE: Cielo, ciudad de Dios, fe, vision, vida bienaventurada, resu-
rreccion, cuerpo, acabamiento, gradatoria, descanso, gloria, felicidad y patria.

ABSTRACT

Augustine knows —through the certainty that is born of faith— that the human
being has been created for heaven. The Christian heaven (is it plausible to
believe in another?) has specific features that define and characterize it. We
have already described some of these elements in this journal in the first part
of this study. Now, in this second and final section, we are going to pause
briefly to study the Augustinian fides-visio equation; we will try to analyze
especially the second element of it. In these pages we will also approach what
Augustine understands by a blessed life. Finally, we will offer some final and
complementary considerations on the worldview of the Augustinian heaven.

KEYWORDS: Heaven, city of God, faith, vision, blessed life, resurrection,
body, completion, gradation, rest, glory, happiness and homeland.

1 La primera parte de este articulo se halla en SANCHEZ TAPIA, M., “San
Agustin. El cielo (I)”, en Ciudad de Dios, Revista agustiniana 233/3 (2020) 729-755.



392 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

1. LA ECUACION RELIGIOSA: FIDES-VISIO

El presente articulo es la segunda parte de otro, publicado ante-
riormente también en esta revista. En el anterior estudiamos lo que
San Agustin escribe sobre el cielo, en tanto que cielo creado. Nos
detuvimos -ademas— en constatar que nuestra vida en la tierra se
identifica con una peregrinatio hacia el cielo, al que llegaremos —Deo
volente— si el juicio previo arroja luz verde a nuestro favor. Estuvimos
hablando también de las conexiones teologicas y espirituales entre los
conceptos cielo y civitas Dei. Ahora comenzamos este nuevo estudio
acercandonos primeramente a la tension que el tagastino descubre en-
tre la fidesy la visio. El cielo es el lugar para gozar de la vision beatifica,
mediante una directa inteleccion y vision del mismisimo Dios 2. {Y
como se obtiene? Es preciso cultivar aqui en la tierra la virtud de la fe.
Necesitamos la fe para llegar a la vision, pues la una desemboca en la
otra. En este mundo vamos caminando siendo iluminados por la fe;
en el cielo seremos iluminados por la vision. Indica Agustin: “Aquel
en quien no hay pecado es aquel que vino a borrar el pecado (...). En
la fe le vemos y le conocemos. Pues si la fe atin no ve, {por qué se dice
que somos iluminados? Hay una iluminacion que proviene de la fe
y otra que proviene de la vision. Ahora, mientras somos peregrinos,
caminamos en la fe, no en la vision (cf. 2 Co 5,7). En consecuencia,
también nuestra justicia proviene de la fe, no de la vision. Nuestra
justicia perfecta sera cuando llegue la vision” 3. Si, repitamoslo: la fe
nos brinda en este mundo la luz de Dios. Es una luz transcendente y
permanentemente limpida: “es propio de la substancia divina tocar todo y
no mancharse en lugar alguno. Y no os extranéis de ello si esta misma luz que

2 Estudiada en sus ricos matices en ALBARIC, M., Les sources bibliques du “De
videndo Deo” de saint Augustin (Paris, 1970); BARDY, G., “Le ‘De videndo Deo,” note
compl. 62, BA 12 (Paris, 1950) 586; CAVALLERA, F., «La vision corporelle de Dieu
d’apres saint Augustin», BLE 7 (1915-16): 460-471; MAIER, J-L., Les Missions divines selon
saint Augustin (Fribourg, Swift., 1960); MizuocHl, K., «Sentire, intellegere, credere.
Augustinus, Epist. 147, De videndo Deo 1-1V,11% en Studies in Medieval Thought 22
(1980) 223-24; STUDER, B., Zur Theophanie-Exegese Augustins. Untersuchung zu einem
Ambrosius-Zitat in der Schrift ,De videndo Deo® (¢p. 747), Roma, 1971 (VetChr 6 [1969]
91-143; 7 [1970] 125-154; 8 [1971] 99-123). Bibliografia ofrecida por Frederick Van
Fleteren en el Diccionario de San Agustin, pp. 1329 y 1330.

3 Ep.Jo. homil. 4*8.



SAN AGUSTIN. EL CIELO (2* PARTE) 393

se derrama desde el cielo, toca cuanto de sordido hay difundido por doquier y
en ningun lugar se oscurece a causa de esa sordidez. Y no solo esa que proviene
del cielo, sino incluso la que se derrama de una lampara toca todo a donde-
quiera que lleves la luz; y tal vez si uno pasa por una cloaca y toca, se mancha;
si, en cambio, lleva una lampara, el resplandor pasa por encima de todo, sin
contraer mancha en lugar alguno” 4. Esta fe terrenal, esta luz, nos lleva a
la futura visién escatologica.

Enla ep. 120 el santo se refiere a la futura vision 5, que es esperada
y amada ya en este mundo actual. Afirma que es futura 6. Ciertamente
por ella se merece contemplar aquello que se cree en este mundo 7. Es-
tamos ante algo que entenderemos después 8. Esta vision se define por
la realidad 9, y es distinta de la fe, que nos guia en el presente. Queda
asociada a la facultad de la razén y ordenada a la contemplacion, des-
pués de la necesaria reforma interior 10.

Si queremos llegar a tan anhelada visién, precisamos la purifi-
cacién de nuestros corazones 11. Y, si nos ubicamos en el contexto
contemplativo, sefialemos que hace falta una honda reforma visual: y
es que en el presente nuestros ojos son débiles, pero después —cuando
sean vigorosos— seran iluminados por la realidad misma 12.

Llegara con la vision la plenificacion del ser humano 13. Para ac-
ceder a ella se nos pide hacer antes el camino de la fe 14. En el cielo
podremos participar, como los mismos angeles, del alimento de la
vision beatifica 5. Los dngeles ya conocen —por alguna visién- lo que

4 Ser. 162-A,3.
5 Cf. ep. 120,2,8.

6 Cf. enar.psal. 149,4,2.

7 Cf. ep. 140,23,57.

8 Cf. lo.ev.tr. 106,6.

9 Asi en cons.Ev. 4,20.

10 Cf. c.Faust. 22,27.

11 Enar.psal. 123,2.

12 Ser. 53,6.

13 Segun indica Agustin en exc.Gal. 17.
14 Cf. exc.Gal. 36.

15 Lib.arb. 3,10,30.



394 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

nosotros sabemos por la fe 16. A través de la vision del mas alla esta-
remos en condiciones para contemplar también al Padre, de visién en
vision 17.

Se trata de una vision en la que se gozara de la Trinidad en vision
directa 18. Logicamente, es una visién anhelada por los hombres, ya
que cuando acontezca se revelara y se podra captar nada menos que
“el brillo de la gloria del Hijo” 19. Cuando llegue la vision futura sere-
mos reintegrados en la Cabeza 20. Sera el momento de la realidad 2!,
en la que los ojos del corazon veran al Sefior al descubierto, cara a
cara 22, Apuntemos, por tanto, que la visién celestial —tal y como la
concibe Agustin- incluye un cariz nitidamente cristologico.

El deseo de llegar a esta visiéon no se origina en un sueno; es algo
que nos ha sido prometido 23, para alcanzarlo cuando estemos en la
patria 24. Alli contemplaremos el esplendor del Senor, por visién in-
telectual 25, a través de un encuentro facial, similar a aquel por el que
Moisés vio el esplendor del Sefior 26. Estaremos habilitados para cap-
tar visualmente la belleza de Dios, en claridad, apreciando también
la hermosura de la Jerusalén celestial 27. La visién actual de Dios se
realiza mediante la mente, pero la escatolégica se llevara a cabo con
el cuerpo 28, cuando tengamos la saciedad al ver el rostro de Dios 29.

16 Corrept. 10,27.

17 Cf. div.qu. 69,9.

18 Cf. cat.rud. 25,47.

19 Cf. qu.Ev. 1,15.

20 Cf. Trin. 4,7,11.

21 Cf. enar.psal. 70,2,2.

22 Cf. enar.psal. 90,2,13.
23 Cf. ser. 21,1.

24 Cf. ser. 27,6.

25  Cf. Gnlitt. 12,26,54.

26 Cf. Gn.litt. 12,27,55.

27 Cf. Gn.litt. 12,28,56.

28 Cf. ep. 92,4.

29 Cf. enar.psal. 104,3,4.



SAN AGUSTIN. EL CIELO (2* PARTE) 395

En el contexto del cielo agustiniano sabemos que somos lleva-
dos a la gloria de la contemplacion eterna 30, desembocando en la
visién, por medio de la lumen vitae 31. De esta vision contemplativa
ya gozan Pedro y Juan 32. Estamos ante una visiéon metahistorica, que
esta referida al tiempo de la consumacion 33, en el cual —ya lo ano-
tamos— veremos a Cristo 34. En ella podremos permanecer seguros
junto al Sefior 35. También alli conoceremos, “por visién”, el nombre
de Cristo 36, cuando podamos ver lo que creimos, sin haberlo visto 37.
Lo percibiremos a las claras 38. Esta vision se dard en los cielos, en los
que habita Dios por vision. Estos cielos son todos los santos angeles,
los santos tronos, las virtudes, las potestades, las dominaciones y la
Jerusalén celestial 39.

Agustin afirma que veremos a Dios con estos mismos ojos corpo-
rales que, después de la resurreccion y la glorificacion, le veran a El tal
como es: Padre, Hijo y Espiritu Santo. La vision, que no tiene caracter
pasivo sino de actividad dinamica, es una fusion milagrosa del enten-
dimiento y del amor, que sobrepasa a ambos. Aunque nuestra com-
prension es limitada por el potencial humano, y no podemos conocer
a Dios de la misma manera que El nos conoce a nosotros, en el cielo
conoceremos a Dios con arreglo a nuestra mas plena capacidad hu-
mana 40. Se trata del mejor conocimiento posible para un ser humano.

30 Cf. vid.Deo 22,51.

31 Cf. lo.ev.tr. 34,7.

32 Cf. lo.ev.tr. 124,7.

33 Cf. To.ev.tr. 110,4.

34 Cf. lo.ev.tr. 111,2.

35 Cf. ep.Jo. homil. 9%11.
36 Cf. Io.ev.tr. 111,6.

37 Cf. enar.psal. 70,1,8.
38 Cf. enar.psal. 120,6,4.

39 Cf.enar.psal.122,4.Estasindicacionesyalasofrecimosen MANUELSANCHEZ
TAPIA, Jesucristo, el iinico iluminador salvifico, en la Teologia Espiritual de San Agustin[Tesis
Doctoral], Madrid 2011, pp. 335 y 336 [en la nota 302], disponible en: https://www.
educacion.gob.es/teseo/imprimirFichero Tesis.do?idFichero=NQfZ]JHL3Ub8%3D.

40 Civ.Dei22,29. Tomadode BURTONRUSSELL,].,«Voz “cielo”»,en FITZGERALD,
A., Diccionario de San Agustin. San Agustin a través del tiempo, Ed. Monte Carmelo,
Burgos 2001, p. 261.



396 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

En el planteamiento del hiponense, la salvacién definitiva consistira
en la vision de Dios, de la que participara el cuerpo (resucitado, real y
espiritual) 41. Hasta que esto llegue, una vision intensa de Dios solo es
posible para unos pocos en esta vida 42. Al final del libro 22 de la civ.
Dei el santo muestra la naturaleza de la beatifica vision de los santos,
identificandola con la verdadera felicidad; la luz proclamara la felici-
dad inmortal, la visién del rostro de Dios y la vida en el Paraiso 43. En
La ciudad de Dios se ve que el fin debido a la ciudad de Dios es la eterna
felicidad, con la vision de los santos en el cielo. Esta vision se hara en
espiritu y sin interrupcion 44.

El asunto de la visién de Dios es tratado de modo particular en la
epistola 747, 1a denominada De videndo Deo. Un texto epistolar sublime
dirigido a Paulino de Nola, que el hiponense confeccion6 con mucha
probabilidad a lo largo del 413. Si unimos el contenido de este texto
al de la epistola 748 deducimos que el hiponense habla de dos tipos de
visiones de Dios: la que se da en esta vida y la que se dara después en
el cielo. El asunto no es una nueva preocupacion en la mente agus-
tiniana, sino que ya le venia rondando en la cabeza —como apunta
Frederick Van Fleteren— desde la época de su conversion 45.

En la epistola 147 Agustin postula que la visién de Dios es un don
divino que nadie ha alcanzado ni puede alcanzar permanentemente
durante esta vida. Al mismo tiempo, Agustin ~basandose un poco en
su propia experiencia personal- defiende que algunos seres humanos
han tenido una “fugaz vision de Dios” ya aqui abajo 46. Ahi esta el
ejemplo de Moisés, de Pablo, y de los apostoles, que tuvieron visiones

41 Cf. FLETEREN, F. van, “Augustine and Corpus Spirituale”, en Augustinian
Studies 38 [2007] 333-352.

42  Cf.KENNEY, ]. P., The Mysticism of Saint Augustine: Rereading “The Confessions”,
Routledge, New York and London 2005, en la 2? parte de la obra.

43 Cf. O’'MAIER, H., “The End of the City and the City without End: “The
City of God” as Revelation”, en Augustinian Studies 30 [1999] 153-164.

44 Cf. civ.Dei 22,29,4.

45 Cf. FLETEREN, F. van, «Voz “Videndo Deo, De”», en FITZGERALD, A.,
Diccionario de San Agustin. San Agustin a través del tiempo, Ed. Monte Carmelo,
Burgos 2001, p. 1329.

46 Cf. cons.ev.



SAN AGUSTIN. EL CIELO (2* PARTE) 397

directas de Dios ya en este mundo. Es verdad que la opinién de Agus-
tin es mas restrictiva con el paso del tiempo, y no coincide plenamente
lo que defiende en De sermone Domini in monte (393) con lo defendido
en De videndo Deo (413).

En opinion de Frederick Van Fleteren 47, la palabra final de Agus-
tin es que los hombres no pueden alcanzar por si mismos —durante
esta vida— la visiéon de Dios. Indica que a pocas personas se les ha
concedido tener fugaces vislumbres de Dios, y que la visién de Dios
en la vida futura sera una visiéon intelectual, no una visién corporal.
La doctrina acerca de las tres visiones humanas —la corporal, la es-
piritual y la intelectual- constituye el antecedente de la doctrina de
Agustin sobre la vision de Dios. Aunque él difiere significativamente
de Plotino y de Porfirio en otras diversas doctrinas, sin embargo, los
tres se hallan de acuerdo en la doctrina de que la suprema felicidad de
los hombres consiste en una visién intelectual de Dios. Agustin deja
para De civitate Dei 22 el estudio de la naturaleza que ha de tener el
cuerpo glorificado después de la resurreccion, que sera precisamente
el sujeto escatologico de dicha vision.

Ubicandonos en el escenario escatologico, sostener que la felici-
dad final de los hombres consiste en la vision intelectual de Dios es
una cuestion importante para la teologia occidental. La epistula 147
era conocida en la Edad Media y fue citada por Tomas de Aquino
al hablar de la visién de Dios. El hijo de santa Moénica ofrece tes-
timonios claros de haber estudiado lo que decian sobre este tema
algunos escritores patristicos anteriores y contemporaneos, como
Atanasio, Ambrosio, Gregorio Nacianceno y Jerénimo 48. En cuanto
a la vision escatolégica-celestial podemos seguir ahondando en lo
que aqui presentamos 49. Agustin se plantea el asunto de la vision

47 Cf. FLETEREN, F. van, «Voz “Videndo Deo, De”», en FITZGERALD, A.,
Diccionario de San Agustin. San Agustin a través del tiempo, Ed. Monte Carmelo,
Burgos 2001, p. 1329.

48 Cf. FLETEREN, F. van, «Voz “Videndo Deo, De”», en FITZGERALD, A.,
Diccionario de San Agustin. San Agustin a través del tiempo, Ed. Monte Carmelo,
Burgos 2001, p. 1329.

49 Comobotondemuestratenemoslo que sesefialaen GARCIA GRIMALDOS, M.,
“El nuevo impulso de San Agustin a la antropologia cristiana”, Institutum Patristicum
Augustinianum, Roma 2005, 430-433: la vida eterna y gloriosa, a la que el hombre



398 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

de Dios al cuestionarse sobre qué haran los santos en los cuerpos
inmortales y espirituales cuando su carne, que es verdadera carne,
no viva ya carnalmente, sino espiritualmente. ¢Habra actividad?
{Habra descanso? 50

Agustin no se inventa la teologia de la vision de Dios. La apren-
de en la Sagrada Escritura, donde se sefiala que los bienaventura-
dos veran a Dios cara a cara. Aqui —en este mundo— poseemos un
conocimiento imperfecto y mediato; en la vida futura existira un
conocimiento perfecto e inmediato. Entonces llegara el momento en
el que desaparecera lo parcial (1 Cor 13,9-10). Ahora vemos como
en un espejo, obscuramente, y después veremos cara a cara (1 Cor
13,12) 51. Esto que un dia viviremos ya lo gozan actualmente los an-
geles del cielo, que son los angeles de Dios, los que no abandonaron
a Dios. Nosotros, liberados del poder de las tinieblas, ya pertenece-
mos a la sociedad de aquellos angeles con quienes formaremos la
ciudad santa y dulcisima de Dios, que es comin a todos. Los angeles
de los pequenos estan viendo siempre en el cielo el rostro del Padre
(cf. Mt 18,10). Y esto mismo es lo que veremos nosotros un dia —si
Dios quiere— como ellos ya lo ven ahora. Es la vision beatifica que
nos llegara como premio de la fe. Veremos a Dios tal cual es, segtin
1 Jn 3,252

se dirige, se define por la “visién de Dios”, luz de las “mentes purificadas”. El autor
Paulino Sahelices se centra en el caminar unidos hacia dicha vida eterna: PAULINO
SAHELICES GONZALEZ, Peregrinatio: Revista Agustiniana 49 (2008) 602. FRANCISCO
MORIONES, Teologia de San Agustin, BAC, Madrid 2004, nos habla del cielo al que
vamos (706), de la evolucién agustiniana en el concepto de vision eterna y de la
espiritualizacion de los ojos corporales, previa vision de Dios (662-663). Agustin
esta convencido de que gran don del cielo es el reconocer que esta vision endiosa
al hombre (civ.Dei 22,30,4) y le da la capacidad de ver a Dios “en espiritu y sin
interrupcion” (civ.Dei 22,29,4). Continda aseverando que conoceremos a Dios tan
claramente que lo veremos en espiritu cada uno de nosotros. Lo veremos en los
demas, lo veremos en si mismo, lo veremos en el cielo nuevo y en la tierra nueva,
y lo mismo en toda criatura entonces existente; lo veremos también presente en
todo cuerpo con los ojos del cuerpo, adondequiera que se dirijan y alcancen esos
ojos del cuerpo espiritual (cf. civ.Dei 22,29,6).

50 Cf. civ.Dei 22,29 y 32.
51 Cf. civ.Dei 22,29,1.

52 Cf. civ.Dei 22,29,1. Citado en Cf. MORIONES, F., Teologia de San Agustin,
Ed. BAC, Madrid 2004, pp. 660 y 661.



SAN AGUSTIN. EL CIELO (2* PARTE) 399

Estamos ante una vision inmediata, cara a cara (1 Cor 13,12), de-
finida por un conocimiento amoroso de Dios, el cual tendran los bien-
aventurados. En este conocimiento amoroso consiste esencialmente la
felicidad celestial. Los salvados gozaran de la verdad, aunque los bien-
aventurados no conoceran a Dios como Dios se conoce a si mismo.
No podremos conocer la plenitud de Dios, ni con los ojos del cuerpo
ni con los de la mente 53. Dios es infinito e inabarcable. Si lo compren-
diésemos plenamente no seria Dios. Alcanzarlo un poco con la mente
es ya una dicha muy grande, pero el comprenderlo perfectisimamente
es una tarea del todo imposible 54. Esta vision de Dios brinda una
inefable felicidad, y de ella gozaran los angeles y los elegidos en el
cielo. {Y nosotros como veremos a Dios? Agustin evoluciona en su
pensamiento al respecto de esta cuestion 5.

*En una primera fase (localizada en torno al afio 408) niega ro-
tundamente que nuestros ojos corporales puedan participar en la vi-
sion de Dios 56. Asegura en esta primera fase que seria una demencia
(dementia) defender dicha posicion, ante la cual él mucho podria decir
para refutarla 57.

*En una segunda fase a la que pertenece una carta dirigida a Pau-
lina, en el ano 413, es mas suave en su planteamiento, aunque sigue
rechazando tal posibilidad. Pide, sobre el particular, que lo vean los
que puedan asegurarlo; a él personalmente le place mas la sentencia
segtin la cual Dios no otorga la vision sino a los limpios de corazén
(que lo veran con los ojos de la mente) y se la niega a los ojos corpo-
rales en la misma resurreccién 58. Distingue —entonces— los ojos de la
mente de los ojos corporales.

53 Cf. ep. 147,9,21-22.
54 Cf. ser. 117,5 y ser. 52,16.

55 Esto puede verse estudiado detalladamente en FRANCISCO MORIONES,
Teologia de San Agustin, Ed. BAC, Madrid 2004, pp. 662-668.

56 Asi lo enuncia en la carta n® 92, dirigida a Italica, eximia y honorable
hija en la caridad de Cristo, como indica en el n® 1 de dicha epistola.

57 Cf. ep. 92,1.
58 Cf. ep. 147,20,48.



400 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

*En una tercera fase (que podriamos ubicar en los afios 413-415)
aparece la carta 748, dirigida al obispo Fortunaciano. Indica no estar
arrepentido de haber escrito que los ojos de este cuerpo ni ven ni
veran a Dios 9. El santo hace una distincion “de ojos”. Una cosa son
los ojos carnales del cuerpo en esta vida, y otra cosa son los ojos del
cuerpo espiritual ya revestido de incorrupcién e inmortalidad en la
resurreccion final 60. Niega rotundamente la visién con los ojos carna-
les de esta vida (que no pueden ver la esencia infinita de Dios, que es
espiritu puro e indivisible); no obstante, con la futura transfiguracion
de este cuerpo —cuando de animal se convierta en espiritual- se podra
ver también con el cuerpo la substancia incorporal, que es indivisible
por distancias e intervalos locales. En el sermdn 277, del anio 413, da li-
bertad de opinién en esta materia, siempre que no vaya en detrimento
de la espiritualidad infinita de Dios 61.

*En una cuarta fase aparece la propuesta de La ciudad de Dios
(413-426). Indica que, puesto que por ser Dios espiritu no puede ser
visto con los ojos materiales del cuerpo presente, es preciso que los
ojos espirituales en el cuerpo espiritual de los santos en el cielo estén
dotados de un poder tan grande que —mediante ellos— los bienaventu-
rados puedan ver la naturaleza incorpérea de Dios, que no esta con-
tenida en un lugar, sino que esta toda en todas partes. La penetracién
de los ojos de los bienaventurados sera tal que veran incluso las cosas
incorpoéreas. Se trata de ver a Dios con los ojos del corazén o del espi-
ritu, por lo que hemos de ser limpios de corazon (M¢5,8) 62. En esta
fase madura de su pensamiento, el hiponense reconoce que se pueden
ver las cosas corporales también con el espiritu, no necesariamente
a través del cuerpo; se pregunta después por qué no puede tener el
cuerpo espiritual tal poder que se vea también el espiritu mediante el
cuerpo. Completa su razonamiento narrando que cada uno percibe
ahora —-mediante el sentido interior y no por los ojos corporales— la

59 Cf. ep. 148,1,1. Y es que él no quiere inducir a pensar que Dios es corpéreo
y visible a una distancia e intervalo local, porque los ojos de este cuerpo —en el
estado presente— no pueden ver de otro modo.

60 Cf. ver las ep. 147 y 148 al respecto.
61 Cf. ser. 277,14,14.
62 Cf. civ.Dei 22,9,3.



SAN AGUSTIN. EL CIELO (2* PARTE) 401

propia vida que vive ahora en el cuerpo. La vida de los otros —al ser
invisible- la percibe a través del cuerpo. Esto, entonces, le lleva a con-
cluir que se puede percibir lo corporal mediante el espiritu, y que —a
la inversa— se puede percibir lo espiritual mediante el cuerpo 63.

En sintesis: es evidente que, para el hijo de Santa Ménica, existe
imposibilidad de ver a Dios con los ojos materiales del cuerpo presente
y actual. Es consciente de que el cuerpo espiritual (tal y como aparece
en la tradicion biblica) es un concepto que se escapa a la comprension
de la mente humana. Dios no es localizable y, dejando esto a salvo,
Agustin no se niega en rotundo ante una posibilidad de la vision de
Dios, llevada a cabo con los ojos espirituales del cuerpo resucitado.
Agustin si admite que nuestra visién escatologica vaya a mejor (con
respecto a la terrenal), al tiempo que niega que Dios cambie para peor
(que se “convierta” en localizable). Admite humildemente su deseo de
aprender, al tiempo que solicita que se investigue mas cuidadosamen-
te lo referido al cuerpo espiritual 64.

El hiponate admite como muy creible la posibilidad de ver a Dios
con los ojos del cuerpo resucitado, al tiempo que declara lo dificil o
imposible que es probar tal posibilidad con el testimonio de la Sagra-
da Escritura. Dios puede espiritualizar los ojos corporales, hacién-
dolos capaces de ver a Dios. {Podran ver a Dios, en su invisibilidad
trascendente, so6lo los espiritus puros? No es extrafno pensar que en el
nuevo cielo y en la nueva tierra haya una evidencia y una manifesta-
cion tan gloriosa de Dios, que hasta los ojos corporales la perciban y
gocen de ella. No estariamos ante una vision directa, sino indirecta,
de reflejo de la gloria divina en las criaturas del cielo y de la tierra 65.
Y no olvidemos lo que sefialabamos al inicio de este apartado: para
llegar a la vision escatologica es menester (y conditio sine qua non) cul-
tivar la fe en este mundo. Ahora somos iluminados por la fe y después
lo seremos por la vision.

63 Cf. civ.Dei 29,5.
64 Cf. ser. 277,13,14 y 15.

65 Cf. nota 53 de las Obras completas de San Agustin (XVII), p. 950. Lo
anterior citado en MORIONES, F., Teologia de San Agustin, Ed. BAC, Madrid 2004,
pp- 666 y 667.



402 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

2. LA VIDA BIENAVENTURADA

- La resurreccion. Llegamos a la vida bienaventurada del cielo
gracias a la resurreccion. Es plausible y necesario creer en la resurrec-
ciéon: San Pablo insiste en ello. Es evidente que —en la cosmovisién
agustiniana— el hombre no puede llegar a la plenitud de su felicidad
si el cuerpo no le acompaiia en tal disfrute (A. Trape). Hay que tener
fe en la resurreccion. Tener esperanza en la resurreccion constituye
una diferencia entre la fe cristiana y la sabiduria pagana. Cristo ha
triunfado sobre la muerte, y la consumacién de ese triunfo consistira
en la resurreccion de los hombres, tras la venida del Sefior en gloria
al final de los tiempos. Cristo, tras subir al cielo, nos capacita para re-
cibir en la tierra el Espiritu Santo, incluso sin mediaciones: “Y después
que resucito y subio al cielo, los ciento veinte hombres que estaban reunidos
Juntos quedaron llenos del Espiritu Santo venido del cielo sin la imposicion de
ningunas manos humanas sobre la tierra” 66.

La Sagrada Escritura habla de la universalidad de la resurrec-
cion, lo cual supone la previa afirmacion de la universalidad de la
muerte. Los que resuciten seran vivificados en Cristo mediante la in-
mortalidad, y —obviamente— para resucitar es necesario haber muerto
antes 67. La liturgia funeraria, ya en tiempos de Agustin, celebra y
expresa la fe de la comunidad eclesial en la resurreccion.

La resurreccion tendra lugar al final de los tiempos, en un abrir y
cerrar de ojos. Es un acontecimiento cierto en cuanto a su facticidad,
y misterioso en cuanto al modo en que tendra lugar. La resurreccién
posee una dimension cristologica y también otra eclesial. Agustin
postula —inspirandose en el Apocalipsis— que seran derrotadas la bes-
tia y el pseudoprofeta, mientras que el mar, la muerte y el infierno
entregaran sus muertos para el juicio final. Después el tagastino se fija
en que la nueva Jerusalén desciende del cielo, llena de gloria. Ella es
la patria de los resucitados. Los textos que subyacen estas ideas son
Ap 20,9-12y 21,2-5. Se cumplira la profecia de Isaias, sobre los cielos

66 C.ep.Parm. 2,15,34.

67 Cf. MATEO-SECO, L. ., “Escatologia”, OROZ RETA, J., y GALINDO RODRIGO,
J- A., El pensamiento de San Agustin para el hombre de hoy / I1. Teologia dogmadtica, Ed.
Edicep, Valencia 2005, pp. 974-979.



SAN AGUSTIN. EL CIELO (2* PARTE) 403

nuevos y la tierra nueva (Is 65,17-66,22). Los bienes celestiales de la
resurreccion seran para el espiritu y también para la carne 68.

- La corporeidad. Hemos de defender la presencia de la corpo-
reidad humana en la vida bienaventurada. El cuerpo resucitado es
verdadero cuerpo en el cielo, aunque adornado, pues estamos ante
la novedad del cuerpo espiritual resucitado. Es un cuerpo espiritual,
como se nos indica en 1 Co 15,42. Se trocara la vetustez del cuerpo
animal en la novedad del cuerpo espiritual, revestido de incorrupcion
e inmortalidad. El cuerpo resucitado es verdadera carne, no sélo es-
piritu. La carne espiritual esta sometida al espiritu, pero esta carne
es carne y no espiritu. Habra armonia entre la carne (el cuerpo) y
el espiritu. Entonces el cuerpo sera digno companero del alma. El
cuerpo glorioso estara dotado de inmortalidad y de incorruptibilidad.
Es el mismo cuerpo nacido aqui en la tierra, pero revestido de subli-
me inmortalidad. Adquirira una belleza incomparable y una agilidad
maravillosa. Los cuerpos poseedores de estos rasgos son los cuerpos
que han resucitado para la vida, es decir los cuerpos de los justos;
distinta es la resurreccion de los destinados a la muerte. La resurrec-
ci6on para la vida es el objeto supremo de la esperanza cristiana. Esta
resurreccion para la vida es la que reciben aquellos que —ya durante
su peregrinar terreno— recibieron la resurreccion (renovacion segin
la gratia Christi) de sus almas 69.

En la teologia agustiniana no hay felicidad del alma si no existe
también la resurreccion del cuerpo. Lejos esta este planteamiento de
la vision de Porfirio, el cual tiene serias dificultades en reconocer la
encarnacion, la divinidad de Cristo, la unién entre el Principio y el
cuerpo, la resurreccién del cuerpo de Cristo y su existencia espiritual
continuada en el cielo 70.

68 Cf. civ.Dei 1,13 y 20,20. Citados en MATEO-SECO, L. F., “Escatologia”,
en OROZ RET4, J., y GALINDO RODRIGO, J. A., El pensamiento de San Agustin para
el hombre de hoy / II. Teologia dogmdtica, Ed. Edicep, Valencia 2005, pp. 975-976.

69 Cf. civ.Dei 20,21 y 20,6,2. También ser. 256,2; 264,6; 244,6-8; 242,2;
ench. 91. Todo esto citado en MATEO-SECO, L. F., “Escatologia”, OROZ RETA, J.,
y GALINDO RODRIGO, ]. A., El pensamiento de San Agustin para el hombre de hoy / II.
Teologia dogmatica, Ed. Edicep, Valencia 2005, pp. 976-978.

70 Cf. O’MEARA, J. J., Porphyry’s “Philosophy from Oracles” in Augustine, Etudes
Augustiniennes, Paris 1959, pp. 131-133.



404 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

Agustin admite que los santos no han recibido atin todo el pre-
mio, ya que todavia no han resucitado sus cuerpos. Cuando se dé la
resurreccion de los cuerpos, entonces llegara el dia de la retribucién
plena: todo hombre bueno recibira lo que merece, es decir la plena fe-
licidad de cuerpo y espiritu. No es la misma la felicidad de los que sue-
nan que la felicidad de los despiertos, de lo cual se deduce facilmente
que no es el mismo el gozo de los que estan muertos que el gozo de los
que han resucitado. Uno es el descanso de las almas sin los cuerpos, y
otro muy diverso el descanso feliz de los resucitados con sus propios
cuerpos. Resumiendo: la felicidad escatologica plena se dara no sélo
cuando resuciten las almas, sino también cuando resuciten los cuer-
pos. La gloria del cuerpo resucitado da pie a expresiones agustinianas
vivisimas vinculadas a la suma paz, a la eternidad interminable, a
la hermosa verdad y a la suma felicidad 7!. Anotemos —junto a estas
apreciaciones— que la felicidad de los martires es paradigma de san-
tidad. Es la felicidad de los que ya gozan de la paz inquebrantable,
mientras que los malvados sufren del castigo.

El cielo nos lleva a pensar en un mundo nuevo, de plenitud, de
reconstruccion, de integridad, de inserciéon en Cristo, de hombres
nuevos, de tierra nueva, de cielo nuevo y de gozo eterno. {Y como
podra vivirse en dicho escenario? Esto sera posible gracias a la resu-
rreccion. Yalo hemos anotado: Agustin cree tanto en la resurreccion
del alma como en la resurreccion del cuerpo de carne 72. La felicidad
eterna en el cielo lleva consigo la presencia del cuerpo, sabiendo que
en el mas alla, después de la segunda resurreccion, el alma estara
unida al cuerpo 73. La resurreccion del propio Cristo fundamenta
esencialmente la resurreccion de la carne, asi como podemos encon-
trar otros indicios de resurreccion en la propia creacion: cosechas
anuales, dormir y despertar, fases de la luna, reverdecer de la vege-

71 Cf. nat. et or.an. 2,4,8; civ.Dei 13,8; ench. 29 y 110; ser. 86, 243 y
280,5. Citados en MATEO-SECO, L. F., “Escatologia”, en OROZ RET4, J., y GALINDO
RODRIGO, |. A., El pensamiento de San Agustin para el hombre de hoy / II. Teologia
dogmadtica, Ed. Edicep, Valencia 2005, pp. 982 y 983.

72 Cf. ench. 84,23.

73 Cf. civ.Dei 21,1 y 21,3,1.



SAN AGUSTIN. EL CIELO (2* PARTE) 405

tacion 74... Dios es poderoso y puede hacer que los cuerpos humanos
habiten en el cielo 7. Lejos esta esta creencia de la postura platénica,
la cual admite la reencarnaciéon de las almas en los cuerpos de los
animales; y lejos también de la postura porfiriana (que ve el cuerpo
identificado con una carcel), segun la cual no se admite la viabilidad
de la resurreccion de la carne.

Agustin si cree que el cuerpo humano escatolégico mantendra
su naturaleza, con armonia de forma y miembros; Dios lo aliviara
del estorbo de la pesantez, lo librara de la corrupcion, le dara in-
mortalidad 76... Cuando el cuerpo se haya revestido de incorrupcién
y de inmortalidad, entonces se dara la transformacion en el cuerpo
celeste, por la virtud del alma afianzada en Dios 77. El cuerpo celeste
constara de la misma carne que el hombre tuvo en este mundo, para
transformarse en cuerpo celeste y angélico. Agustin cree asi en la in-
mortalidad de la carne, consumada en el momento de la resurreccion.
El cuerpo sera espiritual e incorruptible, en poder y gloria. Estamos
hablando de un cuerpo integro, admitiendo que Dios es poderoso,
capaz de hacer que los cuerpos muertos vuelvan a la vida 78.

Dios devolvera a la integridad incluso a los cuerpos torturados
por el martirio. El tiene poder para sacarlos vivos del sepulcro. Es
capaz de trocar los cuerpos en la novedad de cuerpos espirituales,
con revestimiento de incorrupcién e inmortalidad, y con todos los
miembros internos y externos 79. Seran cuerpos que se someten al
espiritu con suma y admirable facilidad; cuerpos animados por un
espiritu vivificante y cuerpos espirituales, conservando su sustancia

74 Cf. ser. 242,1,1.

75 Cf. ALFECHE, M., Augustine's Discussions with Philosophers on the Resurrection
of the Body: citado en GARCIA GRIMALDOS, M., El nuevo impulso de San Agustin a la
antropologia cristiana [Tesis doctoral], Salamanca 2004, p. 360.

76 Cf. civ.Dei 13,18.

77  Cf. GARCIA GRIMALDOS, M., El nuevo impulso de San Agustin a la antropologia
cristiana [Tesis doctoral], Salamanca 2004, p. 361.

78 Cf. Trin. 14,19,25; civ.Dei 21,7,1 y 21,8,5.

79 Cf. cura mort. 6,8; enar.psal. 62,6; ser. 242A-Mai 87,2; civ.Dei 22,21.
Citados en GARCIA GRIMALDOS, M., El nuevo impulso de San Agustin a la antropologia
cristiana [Tesis doctoral], Salamanca 2004, pp. 362-363.



406 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

de carne. No pierden su naturaleza, sino que son transformados en
sus propiedades 80. Son cuerpos vivificados en los que se suprime toda
corrupcion. Cuerpos de hombres bienaventurados, transformados en
la forma angelical, caracterizados por la claridad y la simplicidad, con
valia e incorruptibilidad. Cuerpos poseidos plenamente por el espiri-
tu, capaces de comunicacién y habilitados para reflejar su propia vida
interior. En ellos se mostrara a las claras la unidad/simplicidad del
cuerpo y del espiritu 81.

Un axioma revisable de la escatologia de San Agustin es afirmar
la espacialidad del cuerpo humano resucitado. {Puede hablarse —en
el escenario celestial/escatologico— de que unas partes seran menores
que el todo, o de que unos miembros seran mayores que otros...? Por
otro lado, el obispo de Hipona quiere evitar curiosidades escatologi-
cas, tales como las propiedades del cuerpo resucitado, su gracia, sus
proporciones, su agilidad, su celeridad, su salud 82... Si se inclina a
pensar que cada uno resucitara en la talla propia de la juventud, aun-
que no existiria inconveniente en que lo hiciera en la forma de nifio o
de viejo, ya que no quedara alli debilidad alguna, ni en las mentes ni
en los cuerpos 83. Integridad, armonia, forma, belleza... seran rasgos
identitarios de todos los cuerpos celestiales 84.

- Las acciones celestiales. (Y cuales seran las acciones que los
justos desarrollaran en el cielo, si es que se va a desarrollar alguna?
{Todo estara estatico e inmovil, sin ningin tipo de actividad? éQué
va a ocurrir alli? Agustin afirma que alli la mente contemplara el
esplendor del Senor. Alli Dios hablara directamente y la mente sera

80 Cf. Varios textos agustinianos citados en M. GARCIA GRIMALDOS, El
nuevo impulso de San Agustin a la antropologia cristiana [Tesis doctoral], Salamanca
2004, p. 364.

81 Cf. ep. 205,2,11; civ.Dei 13,2; gn.adv.man. 2,21,32. Citados en M. GARCIA
GRIMALDOS, El nuevo impulso de San Agustin a la antropologia cristiana [Tesis doctoral],
Salamanca 2004, p. 365.

82 Cf. GARCIA GRIMALDOS, M., El nuevo impulso de San Agustin a la antropologia
cristiana [Tesis doctoral], Salamanca 2004, p. 366.

83 Cf. civ.Dei 22,15-16.
84 Cf. civ.Dei 22,19,1 y 2; ench. 89,23.



SAN AGUSTIN. EL CIELO (2* PARTE) 407

capaz de entender 85. Alli veremos al Sefior cara a cara (4p 22,4).
Nuestro fin y nuestro dia luminoso es y sera Jesucristo, el cual no tiene
ocaso 86, Agustin difiere de Gregorio de Nisa, para el que da la impre-
si6n de que el deseo y la inquietud no cesan en el mas alla 87. Agustin
defiende que ver divinamente y amar divinamente sera la gloria de
los beatos 88.

3. CONSIDERACIONES COMPLEMENTARIAS *

- El acabamiento. Alli desaparecera el gemido y el dolor. Alli no
habra oracion, sino alabanza, aleluya, amén y voz concorde de los
angeles. Alli habra contemplacion sin descanso y amor sin tedio. En
tanto que no estemos alli, veremos que no nos hallamos en el bien 9.
Lo que Agustin valora es que alli, en el cielo, llegara el final de todas
las negatividades y pesadumbres. Si, se dara el acabamiento de todo
esto. La actividad celeste consistird en un admirable ejercicio laudato-
rio. Alli la actividad consistira en alabar al mismisimo Dios, al que en
esta vida nos hemos adherido —ya lo senalamos antes— mediante la fe:
“ésta serd nuestra actividad: la alabanza de Dios. Amad y alabad. Dejards de
alabar si dejas de amar. Pero no cesards de amar, porque es tal Aquel a quien

85 Cf. gnlitt. 12,26,54.

86 Cf.LAMIRANDE,E.,L’Eglz'sece’lesteselonSaintAugustin,EtudesAugustiniennes,
Paris 1963, p. 249.

87 Cf. Romss, K., “Gregory of Nyssa’s Doctrine of Epektasis: Some Logical
Implications”, en Studia Patristica 37 [2001] 289-292.

88 Cf. CAPANAGA, V., La deificacion en la soteriologia agustiniana, Augustinus
Magister II, 750.

89 Puede completarse todo lo dicho sobre el cielo agustiniano acudiendo a
HILARY ARMSTRONG, A., Spiritual or Intelligible Matter in Plotinus and St. Augustine,
Augustinus Magister (I) 277-283; BIETENHARD, H., y LUMPE, A., “Himmel”, en
Reallexikon fiir Antike und Christentum 15 (1991) 173-212; Ross, D. L., “Time, the
Heaven of Heavens, and Memory in Augustine’s Confessions”, en Augustinian
Studies 22 (1991) 191-205; SOLIGNAC, A., “Caelum”, en Augustinus-Lexikon (I) 698-
702; SOLIGNAC, A., “Caelum caeli”, en Augustinus-Lexikon (I) 702-704; WINDEN, J.
C. M. van, “Once Again Caelum Caeli: Is Augustine’s Argument in Conf XII
Consistent?”, en Agustiniana 40/41 (1990/91) 905-911.

90 Cf. enar.psal. 85,11,v.7.



408 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

has de ver, que no te causard ningin cansancio”91. Alli también desapare-
cera el pecado, pues llegara la impecabilidad. Si, los bienaventurados
—por el don de Dios— seran impecables. Nuestro primer padre Adan,
podia no pecar (posse non peccare). Los bienaventurados del cielo, los
salvados y confirmados en gracia, gozaran de la impecabilidad y no
podran pecar (non posse peccare). Los bienaventurados —que reconoce-
ran este don maravilloso en el que desemboca la gracia deleitante y
victoriosa— daran gracias por siempre al Dios que los ha liberado 92.

- La gradatoria celestial. En el mas alla feliz junto a Dios no
todos estaran en el mismo lugar. Existird una gradatoria. En este
mundo se constata la diversa intensidad existente en la imitacion de
Cristo y por eso —por el principio de proporcionalidad directa— en
la vida eterna unos brillaran mas y otros brillaran menos 93. En este
mundo la intensidad de la luz puede ser mayor o menor en el campo
virtuoso 94. Esto tendra su reflejo automatico en el cielo, con el mayor
o menor resplandor de las futuras estrellas celestiales.

Eso si, todos estaran llenos con arreglo a su potencial corpoéreo,
intelectual y espiritual. Algunos han sido dotados por Dios con un
potencial de resplandor mayor; éstos brillaran mas, estaran mas cerca
de Dios y se sentaran en puestos mas elevados. No obstante, el resto
de los habitantes celestiales estaran tranquilos, ajenos a envidias, ya
que nadie carecera de todo lo que es esencial para la perfecta felici-
dad y para la perfecta plenitud a imagen de Cristo 9. Esta gradatoria
escatologica nos persuade de que la felicidad celestial, al tiempo que
es eterna, es desigual. Sera proporcionada a los diversos grados de
mérito terrenal obtenidos por cada elegido. En todos reinara la unién
de la caridad. La igualdad de la vida eterna, Agustin la ilustra en que
todos los obreros (de la parabola de Mt 20,1-16) recibiran un idéntico
denario (de vida eterna). La desigualdad de los grados de gloria queda

91 Cf. enar.psal. 85,24.

92 Cf. civ.Dei 22,30,3. También MORIONES, F., Teologia de San Agustin, Ed.
BAC, Madrid 2004, p. 678.

93 Ser. 87,6.
94 Duab.an. 6y 7.

95 Cf. BURTON RUSSELL, J., «Voz “cielo”», en FITZGERALD, A., Diccionario de
San Agustin. San Agustin a través del tiempo, Ed. Monte Carmelo, Burgos 2001, p. 261.



SAN AGUSTIN. EL CIELO (2* PARTE) 409

simbolizada en que existen distintas moradas (/n 4,2) y diferente bri-
llo en las estrellas. Reinara en todos una suprema caridad, provenien-
te del amor a Dios; estando los salvados unidos todos en El, estaran
unidos también los unos a los otros 96. Y aludiendo al amor a Dios, el
tagastino afirma que quien ama a Dios estara en el cielo 97, del cual
tenemos deseo 98.

- El descanso. Llegar al cielo significa arribar felizmente al des-
canso en Dios, al término de una incesante conversion intramundana.
El ser humano que opta por ser modelado y remodelado por el cielo
que es la Escritura (asi lo cuenta Agustin), llegara al feliz descanso
escatologico. Esta llamado en este mundo —para alcanzarlo como gra-
cia— a un dialogo constante con el Verbo, a una incesante conformatio
con Cristo, a una adquisicion gradual de la identidad propia ante su
Creador, a una radical restauracion de su relacion con Dios, a una
superacion del orgullo, a un dejarse instruir interiormente por El... Si
esto lo vive, se ird desvelando y desarrollando la nueva creacion 9.

El descanso escatologico llevara a camplimiento el anhelo innato
de felicidad, inserto en todos los seres humanos. Este descanso otor-
gara una felicidad cumplida y eterna. A él se dirigen los buscadores
de la Verdad y del bien supremo, que es Dios. A El se llega mediante
el conocimiento y el amor. El influjo de la filosofia neoplaténica sobre
San Agustin se capta en que todas las cosas, procedentes del Uno, han
de retornar al Uno para hallar sosiego. La dispersio animae en la tierra
esta asociada a la multiplicidad de cosas materiales, asi como a la in-
tranquilidad y al vacio que generan. Es preciso volver a Dios, porque
Dios es la fuente del descanso. Este descanso en Dios ofrecera al ser
humano la estabilidad definitiva en el amor a Dios. Dios lo ira trans-
formando progresivamente hasta hacerlo semejante a si mismo. Sere-
mos habitados por Dios, y habitaremos en Dios. Nuestra ocupacién

96 Cf. MORIONES, F., Teologia de San Agustin, Ed. BAC, Madrid 2004, pp.
671 y 672. Los textos agustinianos subyacentes son Io.ev.tr. 67,2 y civ.Dei 22,30,2.

97 Cf. ser. 170,4.
98 Cif. ser. 170,10.

99 Cf. VANNIER, M.-A., “El cielo en San Agustin”, en GRANA CID, M. del
M., El cielo. Historia y espiritualidad, Ed. Universidad Pontificia Comillas, Madrid
2018, pp. 65 y 66.



410 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

sera siempre la misma y consistira —Deo volente— en gozar de Dios por
toda la eternidad. He aqui nuestra tnica y descansada ocupacion 100.

En el cielo el descanso es pleno y total. El cor inquietum se aquie-
ta. No hay descanso mejor o mayor que el celestial. Estamos ante un
descanso no indiviudalista, sino compartido socialmente con los otros
salvados. En el descanso celestial la felicidad es cristocéntrica y esen-
cialmente social. Es el descanso de los que —en cuerpo y alma- par-
ticipan de la inmortalidad de Cristo resucitado. Es el descanso pleno
y feliz que dona el reposo al corazén mediante la vida inefablemente
plena. Es el descanso de los que poseen la vida eterna, participando
del ser divino, poseyendo el propio ser en plenitud, sin la tensién de
los que estan entre lo que ya poseen y lo que todavia no poseen. En
el cielo agustiniano el descanso carece de tension. No es el descanso
epectatico de Gregorio de Nisa —tan estudiado por J. Daniélou- para
el cual existe un éxtasis de amor en perenne crecimiento, de manera
que un éxtasis es superado constantemente por otro éxtasis. El niseno
influy6 notablemente en Escoto Eriigena y en Guillermo de Saint
Thierry (en su primera época).

Agustin no dice si a la epéctasis escatologica. Distingue claramente
entre tiempo y eternidad. Solamente en esta vida existe la duracion
y la tension hacia Dios. En el pensamiento de Agustin, cuando vea-
mos a Dios cara a cara, la caridad sera plena y el gozo sera pleno y
eterno. Habra posesion y quietud, no fastidio ni hartura. El gozo ce-
lestial apagara nuestros deseos, pues sera gozo pleno; y es que cuando
lleguemos a la contemplacion del Dios uno-trino ya no buscaremos
mas. Dios sera el premio infinito que brinda total quietud a nuestros
deseos. Cuando llegue nuestra quietud se llevara a plenitud la seme-
janza del hombre con Dios. En el cielo triunfan definitivamente el
bien, la paz y la felicidad eterna. No es una felicidad que se gasta en
la duracion. No cae en las redes de la fugacidad. El descanso feliz y
celeste se asocia a la inmortalidad, para los ciudadanos inmortales.

100 Cf. MORIONES, F., Teologia de San Agustin, Ed. BAC, Madrid 2004, pp.
668 y 669. También enar.psal. 86,9; enar.psal. 104,3; y enar.psal. 118,3. Los textos
agustinianos anteriores aparecen citados en MATEO-SECO, L. F., “Escatologia”, en
OROZ RET4, J., y GALINDO RODRIGO, J. A., El pensamiento de San Agustin para el
hombre de hoy / II. Teologia dogmadtica, Ed. Edicep, Valencia 2005, p. 1006.



SAN AGUSTIN. EL CIELO (2* PARTE) 411

Tendran un vigor perpetuo, como arboles de hoja perenne que man-
tienen siempre el mismo verdor. La inmortalidad escatolégica —para
los hombres— se asemejara a la inmortalidad angelical. Estara mas
alla de la duracion y llevara a los hombres a la participacion en la
inmortalidad de Dios 101,

- La gloria. El cielo es la vida en gloria, la vida eterna. En el cielo
la imagen de Dios infundida en la mente humana sera perfeccionada
plenamente. El ser humano podra ver a Dios con la mente purificada
y limpia, con el corazon. Y es que —aqui coinciden un poco San Agus-
tin y Antoine de Saint-Exupéry- las cosas invisibles y esenciales, s6lo
pueden verse con los ojos del corazén 102, La gloria es el escenario en
el que los hombres viviran como los angeles de Dios. {Y como viven
los angeles? Agustin advierte que —de acuerdo con la vida angélica—
no hay uniones de hombres y mujeres para engendrar. No es el cielo
el escenario de la muerte. Tampoco habra alli crecimiento, ni enve-
jecimiento, ni refeccién, ni ocupaciones, ni necesidades... Llegara el
sabado perpetuo y glorioso, el descanso inefable. Toda nuestra acti-
vidad se reducira al Amén y al Aleluya, al contemplar cara a cara a
la Verdad inmutable, con insaciable saciedad 103. Dicha Verdad sera
contemplada en la gloria, sin cansancio alguno y con deleite perpe-
tuo. Sera contemplada la mas cierta evidencia, con encendimiento
de amor a la Verdad. Nos uniremos a ella mediante un dulce, casto e
incorpéreo abrazo. Esto acontecera en el dia octavo eterno, que trae
el descanso eterno para el espiritu y para el cuerpo.

La gloria, ademas, es el estado celestial en el que se alcanza la
victoria de la verdad, el honor de la santidad, la paz de la felicidad, la
vida de la eternidad, la inmortalidad de los ciudadanos celestes... La
gloria es el are6pago de la verdadera libertad y el escenario en el que la

101 Este asunto aparece estudiado por Gustave Bardy y lo trata Agustin
en civ.Dei 22,1 y 22,4-17; Trin. 9,1,1; perf.iust. 3,8; Trin. 1,8,16-19; ep. 147,9,21
y 22; enar.psal. 86,9; enar.psal. 104,3; enar.psal. 118,3. Estos textos estan citados
en MATEO-SECO, L. F., “Escatologia”, en OROZ RET4, J., y GALINDO RODRIGO, J.
A., El pensamiento de San Agustin para el hombre de hoy / II. Teologia dogmadtica, Ed.
Edicep, Valencia 2005, pp. 999-1006.

102 Cf. ep. 148,2,6 y 3,11.
103 Cf. ser. 362,26,28 y 27,28.



412 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

felicidad no tiene fin 104, El ser humano tendra un corazén que sera
—en cierto modo- infinito. Vivira en la estabilidad de la vida eterna,
participando de la indefectibilidad de Dios. Nuestra libertad se ase-
mejara a la de Dios, incluso en su misma impecabilidad. Y es que el
hombre celestial sera completamente libre, absolutamente inmerso en
“el placer de amar”. El mal ya no podra deleitarle, y este don le sera
donado por Dios, que lo hace participe de la vida divina, otorgandole
la participacion en su inmortalidad. La gloria celestial traera descan-
so, amor, paz, alabanza, fiesta eterna y visién de Dios para todos los
que habitan en su casa 105,

En lareflexion teolégica agustiniana, la predestinacion esta orien-
tada a la gloria 196; los que participaran plenamente de ella en el cielo
se lo deben a la misericordia de Dios que un dia los llamé y los pre-
destino (Rm 8,30).

- La felicidad. La felicidad del cielo agustiniano consiste en la
posesion de algo que es eterno y que se identifica con el mismisimo
Dios. Si, la vida feliz consiste en la gozosa posesion de Dios, mediante
la facultad del conocimiento. Ningun bien es perfectamente conocido
si no es perfectamente amado, de lo que se deduce que ambas faculta-
des antropolégicas —conocimiento y amor— han de estar involucradas
en la posesion de Dios. El es la Verdad eterna y el sumo Bien. Estamos
ante aquel cuya fruicién hara a los elegidos eternamente felices. La fe-
licidad en este estado sera perfecta, y de ella gozaran los angeles y los
elegidos. Una felicidad intensa, donde no habra mal alguno y donde
no faltara ningun bien. Es la felicidad de los que alaban al Senor en su
casa (cf. sal 83,5). Es felicidad plena, cierta, segura y sempiterna. Esta-
mos ante una felicidad eterna, pues no puede ser felicisima la felicidad
que no esté certisima de su eternidad. La eternidad acompaia a la

104 Cf. ser. 362,18,29; civ.Dei 2,29,2; civ.Dei 6,12; civ.Dei 22,1,1; civ.Dei
22,30,5. Cf. GARCIA GRIMALDOS, M., El nuevo impulso de San Agustin a la antropologia
cristiana [Tesis doctoral], Salamanca 2004, pp. 371-373.

105 Cf. civ.Dei 22,30,1-5; enar.psal. 147,3. Tomado de MATEO-SECO, L. F,,
“Escatologia”, en OROZ RETA, J., y GALINDO RODRIGO, J. A., El pensamiento de
San Agustin para el hombre de hoy / II. Teologia dogmdtica, Ed. Edicep, Valencia
2005 p. 1007.

106 Cf. corrept. 7,13-14.



SAN AGUSTIN. EL CIELO (2* PARTE) 413

felicidad perfecta, al gozo sin molestia del bien inmutable que es Dios
y a la seguridad indudable de que ese gozo permanece para siempre.
La vida no puede ser eternamente feliz si no es eterna; se pide la in-
mortalidad para que haya dicha completa y para que la felicidad no se
esfume ni perezca 107,

El espiritu y el cuerpo desearan y actuaran al unisono. Dios sera
nuestra saciedad, nuestra vida, nuestra salud, nuestro alimento, nues-
tra abundancia, nuestra gloria, nuestro honor, nuestra paz... En una
palabra, nuestra felicidad. Sera todo para todos. Lo veremos sin fin,
lo amaremos sin hastio y lo alabaremos sin cansancio. Llegara la paz
a la ciudad y la ocasion para gozar del eterno descanso del sabado
celestial 108, Cada alma poseera un gozo adicional con la reasuncion
del cuerpo glorioso después de la resurreccion 109. Alli no habra error,
ya que el conocimiento se abrevara en la mismisima fuente de la sabi-
duria de Dios, con felicidad suprema y sin dificultad alguna.

Los felices bienaventurados se veran liberados de todo mal, re-
bosantes de la alegria de los gozos eternos, olvidados de sus culpas y
olvidados de las penas, pero sin olvidarse de su liberacion, de suerte
que se muestren agradecidos al Liberador. Habra recuerdo de los ma-
les pasados, en cuanto al conocimiento racional, pero se olvidaran en
cuanto a su sensacion real. Habra olvido de los males sufridos, y se
entonara un cantico de gratitud y alabanza, que es el mas agradable
de la ciudad celestial 110,

En el mas alla, a los felices bienaventurados no se les ocultara la
miseria de los condenados; no obstante, los justos no experimentaran
tristeza alguna, ni siquiera por la condenaciéon de alguien que hubiera
estado —aqui en la tierra— especialmente unido a ellos por lazos de
sangre o amistad. Y una sutil precision: hablando de los justos, Agus-
tin indica que los justos son los cielos. Al justo se le dice: “Cielo eres

107 Cf. civ.Dei 10,30; 11,13; Trin. 13,8. Cf. MORIONES, F., Teologia de San
Agustin, Ed. BAC, Madrid 2004, p. 671.

108 Cf. div.quaest. 83,35,2; civ.Dei 32,30,1; y también MORIONES, F., Teologia
de San Agustin, Ed. BAC, Madrid 2004, pp. 668-670.

109 Cf. To.ev.tr. 49,10.

110 Cf. civ.Dei 22,24,5; 22,30,3; 22,30,4. Citados en MORIONES, F., Teologia
de San Agustin, Ed. BAC, Madrid 2004, pp. 675 y 676.



414 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

y al cielo iras” 111. En el lado positivo, frente a lo que comentadbamos
antes en relacién a la miseria de los condenados, esta la alegria que
disfrutaran los bienaventurados al reconocerse los unos a los otros.
Sera un plus en el gozo de los salvados.

En el mas alla todos retendremos nuestra identidad personal en
el paraiso. Habra conocimiento mutuo de los bienaventurados. Todos
conoceremos felizmente a todos, incluso a los que nunca conocimos
aqui en la tierra. Los conoceremos al modo divino, por estar llenos de
Dios, lo cual supone un conocimiento que supera el ver simplemente
el rostro o la cara. Gozaremos de un conocimiento mas profundo. No
habra nada que ofenda ni nada que se le oculte al que conoce !12.

- La patria. El cielo es la meta y la patria a la que pertenecemos;
es el lugar de donde no hemos de pasar 113. La mision valiente, enton-
ces, es aquella que alerta a los hombres de que al final estan el cielo,
el infierno, el purgatorio... Agustin valora el bien de la vida politica,
pretendiendo —ya en este mundo- el establecimiento de la paz sobre
la tierra, a través de la justicia 114, En este mundo la paja blasfema
porque la trituran y el grano sufre las pruebas de Dios; pero la ciudad
fundada por Cain no prevalecera 115. La otra ciudad, la ciudad de
Dios, es la patria celestial. Hacia ella vamos como peregrinos, como
ya indicamos.

En la patria celestial se gozara de la paz que supera todo enten-
dimiento (FIp 4,7), incluso el de la inteligencia angélica. Se trata de la
paz de que goza Dios 116. Estamos ante algo verdaderamente inefable
e indescriptible, ante lo cual Agustin se rinde, confesando humilde-
mente que es incapaz de describir la sublimidad gloriosa de la ciudad

111  Cf. ser. 359,1.

112 Cf. MORIONES, F., Teologia de San Agustin, Ed. BAC, Madrid 2004, pp.
676 y 677. También ser. 243,5.

113 Cf. ser. 111,4.

114  Cf. TESELLE, E., Augustine. The Theologian, Ed. Herder and Herder, New
York 1970, pp. 274-275.

115 Cf. Fr. IGNACIO DE LA EUCARISTIA, Hombre, mundo, redencion. Concepto
agustiniano del hombre bajo el signo de Addn o de Cristo, Ed. Meditarraneo, Valencia
1954, pp. 122-123.

116 Cf. civ.Dei 22,29,1.



SAN AGUSTIN. EL CIELO (2* PARTE) 415

de Dios !17. Indica Agustin que “la paz de la ciudad celeste es la sociedad
perfectamente ordenada y perfectamente armoniosa en el gozar de Dios y en el
mutuo gozo en Dios” 118, En esta paz, en la que se da la tranquilidad del
orden, la distribucion adecuada de diversas moradas y premios (co-
rrespondientes a los méritos de cada uno) no sera un obstaculo para la
armonia y el gozo comin. No habra envidias. Cada bienaventurado
se contentara con su bien, sin ambicionar otro mayor 119. En la Igle-
sia triunfante todos los bienaventurados estaran unidos para poseer
juntamente la eterna felicidad. La vida eterna sera comun a todos los
santos. Brillara armoniosamente cualquiera que sea la diversidad de
premios. Entonces reinara la paz suprema, la paz cumplida y la paz
perfecta 120,

Esta patria es conocida biblicamente como la “Jerusalén celeste”.
Creer en ella alienta nuestra esperanza. Es bella y esta engalanada
como una novia para su esposo: “y vi la Ciudad Santa, la nueva Jerusa-
lén, que bajaba del cielo, de junto a Dios, engalanada como una novia atavia-
da para su esposo” (Ap 21,2). Algunos no tenian fe ni en ella ni en otras
realidades escatologicas. Por ejemplo, segin la teologia maniquea no
ha lugar la iluminacién espiritual, ni la adopcién de los hijos de Dios,
ni la herencia de la Jerusalén celeste, ni la santidad, ni la incorpora-
ci6n como miembro a Cristo, ni tampoco la posesion del reino de los
cielos 121,

Agustin reconoce que Dios invita a todos a la patria; quiere que
todos los hombres se salven y lleguen al conocimiento de la verdad
(1 Tim 2,4). La patria es el lugar al que todos estamos convocados, y
mientras vivimos en la tierra aun estamos a tiempo de prepararnos
espiritualmente para acceder a ella. Los que ya han recibido la luz de
Cristo han de brillar para que otros vean la luz, se conviertan y glo-
rifiquen al Padre: “brille asi vuestra luz delante de los hombres, para

117 Nota de los traductores de Obras Completas de San Agustin / XVII, 942,
citado en MORIONES, F., Teologia de San Agustin, Ed. BAC, Madrid 2004, p. 660.

118 Civ.Dei 19,13,1.
119 Cf. civ.Dei 22,30,2.

120 Cf. ench. 61 y 113. Citados en MORIONES, F., Teologia de San Agustin,
Ed. BAC, Madrid 2004, p. 674.

121 C.Iulimp. 1,53.



416 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

que vean vuestras buenas obras y glorifiquen a vuestro Padre, que esta
en los cielos” (Mt 5,16).

En la patria celestial no se pensara nada que no sea bueno,
honesto, verdadero, puro o sincero 122. Se nos exige renacer antes
aqui abajo para subir a ella 123, Cristo es central en todo este pro-
ceso de acceso a la patria: hemos de acogerle ahora con el fin de
que El nos acoja ahora y después en el cielo 12¢. Hemos de unirnos
a El, configurandonos radicalmente con El y con su Pascua. En la
experiencia pascual aceptamos la cruz que nos une continuamente
a Jesucristo, nos ayuda a esperar los bienes del cielo y nos exhorta
a no profanar los divinos misterios 125. Esto nos conduce verdade-
ramente a la patria.

Ante el Sefior hemos de presentarnos reverentemente, ya que su
grandeza lo precisa; por la sublimidad de su mision, al nombre de
Jesus toda rodilla ha de doblarse, en el cielo, en la tierra y en el abis-
mo (Flp 2,10-11). Si ponemos al Sefor en el centro de nuestras vidas,
entonces iremos asimilando gradualmente el proceso de divinizacion
personal. Al divinizado se le promete la vida del cielo, a través de una
esperanza llena de esplendor, que brilla ya en nuestro mundo y en
nuestra tierra 126,

¢Y como sera posible nuestro acceso a la patria celestial? Hemos
de convencernos humildemente de que necesitamos la ayuda y el per-
don de Dios a lo largo de todo el desarrollo de nuestra existencia. S6lo
asi seremos purificados continuamente y hallaremos gratuitamente
el tesoro del cielo 127. En la tierra nunca somos perfectos del todo en
maduracion espiritual. Indica Agustin que la santidad se obtendra
perfectamente en el cielo, en la plenitud y en la perfeccion donde to-
das las cosas son perfectas 128,

122 Cf. ser. 243,5.

123 Cf. ser. 294,9.

124 Cf. enar.psal. 30,2,3,8 [v.21].
125 Cf. doc.chr. 2,41,62.

126 Cf. ser. 191,4 y 192,1.

127 Cf. ser. 345,6.

128 Cf. ser. 142,14.



SAN AGUSTIN. EL CIELO (2* PARTE) 417

Y vamos a concluir ya nuestro estudio poniendo ante el lector
otras referencias complementarias. Junto a ellas vaya el deseo de que
puedan ampliar o matizar lo expuesto en estos dos articulos de apro-
ximacion al cielo agustiniano 129.

P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

129 Otras referencias complementarias para enriquecer matices y ver otras
interpretaciones de nuestro tema las hallamos en PIERCE, A., Augustine’s Eschatological
Vision: The Dynamism of Seeing and Seeking God in Heaven: Pro Ecclesia 29/2 (2020)
217-238; PERREAU-SAUSSINE, E., Heaven as a political theme in Augustine’s City of God,
Cambridge University Press, Cambridge-New York, 2010, pp. 179-191; REISEN, H.
vans, “éLa tierra como el cielo? San Agustin sobre el Padre Nuestro”, Mayéutica 38
(2012) 339-355; REISEN, H. vans, “Con la cabeza en el cielo, pero con los pies firmes
en la tierra: la predicacion de san Agustin en el dia de la Ascension”, Augustinus
53/210-211 (2008) 443-452; WINDEN, J. C. M. van, “Once again Caelum caeli: is
Augustine’s argument in Confessions XII consistent?”, en Collectanea Augustiniana,
mélanges T. J. van Bavel, Leuven University Press, Louvain 1990, pp. 905-911;
COUENHOVEN, J., “The necessities of perfect freedom”, en International Journal of
Systematic Theology 14/4 (2012) 396-419; HOMAYOUN MAZAHERI, J., “Calvin and
Augustine’s interpretations of “the father in heaven”, en Revue d Histoire Ecclésiastique
106/3 (2011) 440-451; KEVIN COYLE, ]., “Adapted discourse: heaven in Augustine’s
City of God and his contemporary preaching”, en History, apocalypse, and the secular
imagination: new essays on Augustines City of God, Bowling Green OH, Bowling
Green State University 1999, pp. 205-219 (y también en Augustinian Studies 30/2
[1999] 205-219); GALINDO RODRIGO, J. A., “Padre Nuestro que estas en el cielo”,
en Revista agustiniana 58/175-176 (2017) 41-58; NUNZIATO, J., “Created to confess:
St. Augustine on being material”, Modern Theology 32/3 (2016) 361-383; MIGHERI,
K., Verbo y creacion del mundo en San Agustin. Acerca de la doctrina agustiniana del
“Verbo creador” [Tesis doctoral], Universidad Pontificia Comillas, Madrid 2013; WARD,
K., “Porters to heaven: wealth, the poor, and moral agency in Augustine”, Journal
of Religious Ethics 42/2 (2014) 216-242; BAKER, K., “Guardian of a pure heart:
St. Augustine on the path to heaven”, The Homiletic and Pastoral Review 110/4
(2010) 73-74; BAGUR JOVER, L., La resurreccion de Cristo en los “Tractatus in Iohannis
evangelium” de San Agustin, Ed. Universidad de Navarra, Navarra 1990; BURNELL,
P. J., “Is the Augustinian heaven inhuman? The arguments of Martin Heidegger
and Hannah Arendt”, en Augustinian Studies 30/1 (1999) 283-292; SIERRA RUBIO,
S., “Hagase tu voluntad asi en la tierra como en el cielo”, en Revista agustiniana
58/175-176 (2017) 117-138.






