
SAN AGUSTÍN. EL CIELO (2ª PARTE) 391

San Agustín. El cielo (2ª parte) 1

Resumen

Agustín sabe –mediante la certeza que nace de la fe– que el ser humano ha 
sido creado para el cielo. El cielo cristiano (¿es plausible creer en otro?) tiene 
unos rasgos concretos que lo definen y caracterizan. Ya hemos descrito en 
esta revista algunos de estos elementos en la primera parte de este estudio. 
Ahora, en esta segunda y última sección, vamos a detenernos brevemente a 
estudiar la ecuación agustiniana fides-visio; trataremos de analizar especial-
mente el segundo elemento de la misma. Nos acercaremos también en estas 
páginas a lo que Agustín entiende por vida bienaventurada. Brindaremos, 
para terminar, unas consideraciones finales y complementarias sobre la cos-
movisión del cielo agustiniano. 

Palabras Clave: Cielo, ciudad de Dios, fe, visión, vida bienaventurada, resu-
rrección, cuerpo, acabamiento, gradatoria, descanso, gloria, felicidad y patria.

Abstract 
Augustine knows –through the certainty that is born of faith– that the human 
being has been created for heaven. The Christian heaven (is it plausible to 
believe in another?) has specific features that define and characterize it. We 
have already described some of these elements in this journal in the first part 
of this study. Now, in this second and final section, we are going to pause 
briefly to study the Augustinian fides-visio equation; we will try to analyze 
especially the second element of it. In these pages we will also approach what 
Augustine understands by a blessed life. Finally, we will offer some final and 
complementary considerations on the worldview of the Augustinian heaven.

Keywords: Heaven, city of God, faith, vision, blessed life, resurrection, 
body, completion, gradation, rest, glory, happiness and homeland.

1  La primera parte de este artículo se halla en Sánchez Tapia, M., “San 
Agustín. El cielo (I)”, en Ciudad de Dios, Revista agustiniana 233/3 (2020) 729-755. 

CiuD-Ra 235-2 (2022) 391-418



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA392

1. La ecuación religiosa: fides-visio

El presente artículo es la segunda parte de otro, publicado ante-
riormente también en esta revista. En el anterior estudiamos lo que 
San Agustín escribe sobre el cielo, en tanto que cielo creado. Nos 
detuvimos –además– en constatar que nuestra vida en la tierra se 
identifica con una peregrinatio hacia el cielo, al que llegaremos –Deo 
volente– si el juicio previo arroja luz verde a nuestro favor. Estuvimos 
hablando también de las conexiones teológicas y espirituales entre los 
conceptos cielo y civitas Dei. Ahora comenzamos este nuevo estudio 
acercándonos primeramente a la tensión que el tagastino descubre en-
tre la fides y la visio. El cielo es el lugar para gozar de la visión beatífica, 
mediante una directa intelección y visión del mismísimo Dios 2. ¿Y 
cómo se obtiene? Es preciso cultivar aquí en la tierra la virtud de la fe. 
Necesitamos la fe para llegar a la visión, pues la una desemboca en la 
otra. En este mundo vamos caminando siendo iluminados por la fe; 
en el cielo seremos iluminados por la visión. Indica Agustín: “Aquel 
en quien no hay pecado es aquel que vino a borrar el pecado (…). En 
la fe le vemos y le conocemos. Pues si la fe aún no ve, ¿por qué se dice 
que somos iluminados? Hay una iluminación que proviene de la fe 
y otra que proviene de la visión. Ahora, mientras somos peregrinos, 
caminamos en la fe, no en la visión (cf. 2 Co 5,7). En consecuencia, 
también nuestra justicia proviene de la fe, no de la visión. Nuestra 
justicia perfecta será cuando llegue la visión” 3. Sí, repitámoslo: la fe 
nos brinda en este mundo la luz de Dios. Es una luz transcendente y 
permanentemente límpida: “es propio de la substancia divina tocar todo y 
no mancharse en lugar alguno. Y no os extrañéis de ello si esta misma luz que 

2  Estudiada en sus ricos matices en Albaric, M., Les sources bibliques du “De 
videndo Deo” de saint Augustin (Paris, 1970); Bardy, G., “Le ‘De videndo Deo,” note 
compl. 62, BA 12 (Paris, 1950) 586; Cavallera, F., «La vision corporelle de Dieu 
d’après saint Augustin», BLE 7 (1915-16): 460-471; Maier, J-L., Les Missions divines selon 
saint Augustin (Fribourg, Swift., 1960); Mizuochi, K., «Sentire, intellegere, credere. 
Augustinus, Epist. 147, De videndo Deo 1-IV,11“, en Studies in Medieval Thought 22 
(1980) 223-24; Studer, B., Zur Theophanie-Exegese Augustins. Untersuchung zu einem 
Ambrosius-Zitat in der Schrift ‚De videndo Deo‘ (ep. 147), Roma, 1971 (VetChr 6 [1969] 
91-143; 7 [1970] 125-154; 8 [1971] 99-123). Bibliografía ofrecida por Frederick Van 
Fleteren en el Diccionario de San Agustín, pp. 1329 y 1330.

3  Ep.Io. homil. 4ª,8.



SAN AGUSTÍN. EL CIELO (2ª PARTE) 393

se derrama desde el cielo, toca cuanto de sórdido hay difundido por doquier y 
en ningún lugar se oscurece a causa de esa sordidez. Y no sólo esa que proviene 
del cielo, sino incluso la que se derrama de una lámpara toca todo a donde-
quiera que lleves la luz; y tal vez si uno pasa por una cloaca y toca, se mancha; 
si, en cambio, lleva una lámpara, el resplandor pasa por encima de todo, sin 
contraer mancha en lugar alguno” 4. Esta fe terrenal, esta luz, nos lleva a 
la futura visión escatológica.

En la ep. 120 el santo se refiere a la futura visión 5, que es esperada 
y amada ya en este mundo actual. Afirma que es futura 6. Ciertamente 
por ella se merece contemplar aquello que se cree en este mundo 7. Es-
tamos ante algo que entenderemos después 8. Esta visión se define por 
la realidad 9, y es distinta de la fe, que nos guía en el presente. Queda 
asociada a la facultad de la razón y ordenada a la contemplación, des-
pués de la necesaria reforma interior 10.

Si queremos llegar a tan anhelada visión, precisamos la purifi-
cación de nuestros corazones  11. Y, si nos ubicamos en el contexto 
contemplativo, señalemos que hace falta una honda reforma visual: y 
es que en el presente nuestros ojos son débiles, pero después –cuando 
sean vigorosos– serán iluminados por la realidad misma 12. 

Llegará con la visión la plenificación del ser humano 13. Para ac-
ceder a ella se nos pide hacer antes el camino de la fe 14. En el cielo 
podremos participar, como los mismos ángeles, del alimento de la 
visión beatífica 15. Los ángeles ya conocen –por alguna visión– lo que 

4  Ser. 162-A,3.
5  Cf. ep. 120,2,8.
6  Cf. enar.psal. 149,4,2.
7  Cf. ep. 140,23,57.
8  Cf. Io.ev.tr. 106,6.
9  Así en cons.Ev. 4,20.
10  Cf. c.Faust. 22,27.
11  Enar.psal. 123,2.
12  Ser. 53,6.
13  Según indica Agustín en exc.Gal. 17.
14  Cf. exc.Gal. 36.
15  Lib.arb. 3,10,30.



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA394

nosotros sabemos por la fe 16. A través de la visión del más allá esta-
remos en condiciones para contemplar también al Padre, de visión en 
visión 17. 

Se trata de una visión en la que se gozará de la Trinidad en visión 
directa 18. Lógicamente, es una visión anhelada por los hombres, ya 
que cuando acontezca se revelará y se podrá captar nada menos que 
“el brillo de la gloria del Hijo” 19. Cuando llegue la visión futura sere-
mos reintegrados en la Cabeza 20. Será el momento de la realidad 21, 
en la que los ojos del corazón verán al Señor al descubierto, cara a 
cara 22. Apuntemos, por tanto, que la visión celestial –tal y como la 
concibe Agustín– incluye un cariz nítidamente cristológico.

El deseo de llegar a esta visión no se origina en un sueño; es algo 
que nos ha sido prometido 23, para alcanzarlo cuando estemos en la 
patria 24. Allí contemplaremos el esplendor del Señor, por visión in-
telectual 25, a través de un encuentro facial, similar a aquel por el que 
Moisés vio el esplendor del Señor 26. Estaremos habilitados para cap-
tar visualmente la belleza de Dios, en claridad, apreciando también 
la hermosura de la Jerusalén celestial 27. La visión actual de Dios se 
realiza mediante la mente, pero la escatológica se llevará a cabo con 
el cuerpo 28, cuando tengamos la saciedad al ver el rostro de Dios 29.

16  Corrept. 10,27.
17  Cf. div.qu. 69,9.
18  Cf. cat.rud. 25,47.
19  Cf. qu.Ev. 1,15.
20  Cf. Trin. 4,7,11.
21  Cf. enar.psal. 70,2,2.
22  Cf. enar.psal. 90,2,13.
23  Cf. ser. 21,1.
24  Cf. ser. 27,6.
25  Cf. Gn.litt. 12,26,54.
26  Cf. Gn.litt. 12,27,55.
27  Cf. Gn.litt. 12,28,56.
28  Cf. ep. 92,4.
29  Cf. enar.psal. 104,3,4.



SAN AGUSTÍN. EL CIELO (2ª PARTE) 395

En el contexto del cielo agustiniano sabemos que somos lleva-
dos a la gloria de la contemplación eterna  30, desembocando en la 
visión, por medio de la lumen vitae  31. De esta visión contemplativa 
ya gozan Pedro y Juan 32. Estamos ante una visión metahistórica, que 
está referida al tiempo de la consumación 33, en el cual –ya lo ano-
tamos– veremos a Cristo  34. En ella podremos permanecer seguros 
junto al Señor 35. También allí conoceremos, “por visión”, el nombre 
de Cristo 36, cuando podamos ver lo que creímos, sin haberlo visto 37. 
Lo percibiremos a las claras 38. Esta visión se dará en los cielos, en los 
que habita Dios por visión. Estos cielos son todos los santos ángeles, 
los santos tronos, las virtudes, las potestades, las dominaciones y la 
Jerusalén celestial 39.

Agustín afirma que veremos a Dios con estos mismos ojos corpo-
rales que, después de la resurrección y la glorificación, le verán a Él tal 
como es: Padre, Hijo y Espíritu Santo. La visión, que no tiene carácter 
pasivo sino de actividad dinámica, es una fusión milagrosa del enten-
dimiento y del amor, que sobrepasa a ambos. Aunque nuestra com-
prensión es limitada por el potencial humano, y no podemos conocer 
a Dios de la misma manera que Él nos conoce a nosotros, en el cielo 
conoceremos a Dios con arreglo a nuestra más plena capacidad hu-
mana 40. Se trata del mejor conocimiento posible para un ser humano. 

30  Cf. vid.Deo 22,51.
31  Cf. Io.ev.tr. 34,7.
32  Cf. Io.ev.tr. 124,7.
33  Cf. Io.ev.tr. 110,4.
34  Cf. Io.ev.tr. 111,2.
35  Cf. ep.Io. homil. 9ª,11.
36  Cf. Io.ev.tr. 111,6.
37  Cf. enar.psal. 70,1,8.
38  Cf. enar.psal. 120,6,4.
39  Cf. enar.psal. 122,4. Estas indicaciones ya las ofrecimos en Manuel Sánchez 

Tapia, Jesucristo, el único iluminador salvífico, en la Teología Espiritual de San Agustín [Tesis 
Doctoral], Madrid 2011, pp. 335 y 336 [en la nota 302], disponible en: https://www.
educacion.gob.es/teseo/imprimirFichero Tesis.do?idFichero=NQfZJHL3Ub8%3D. 

40  Civ.Dei 22,29. Tomado de Burton Russell, J., «Voz “cielo”», en Fitzgerald, 
A., Diccionario de San Agustín. San Agustín a través del tiempo, Ed. Monte Carmelo, 
Burgos 2001, p. 261.



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA396

En el planteamiento del hiponense, la salvación definitiva consistirá 
en la visión de Dios, de la que participará el cuerpo (resucitado, real y 
espiritual) 41. Hasta que esto llegue, una visión intensa de Dios sólo es 
posible para unos pocos en esta vida 42. Al final del libro 22 de la civ.
Dei el santo muestra la naturaleza de la beatífica visión de los santos, 
identificándola con la verdadera felicidad; la luz proclamará la felici-
dad inmortal, la visión del rostro de Dios y la vida en el Paraíso 43. En 
La ciudad de Dios se ve que el fin debido a la ciudad de Dios es la eterna 
felicidad, con la visión de los santos en el cielo. Esta visión se hará en 
espíritu y sin interrupción 44.

El asunto de la visión de Dios es tratado de modo particular en la 
epístola 147, la denominada De videndo Deo. Un texto epistolar sublime 
dirigido a Paulino de Nola, que el hiponense confeccionó con mucha 
probabilidad a lo largo del 413. Si unimos el contenido de este texto 
al de la epístola 148 deducimos que el hiponense habla de dos tipos de 
visiones de Dios: la que se da en esta vida y la que se dará después en 
el cielo. El asunto no es una nueva preocupación en la mente agus-
tiniana, sino que ya le venía rondando en la cabeza –como apunta 
Frederick Van Fleteren– desde la época de su conversión 45. 

En la epístola 147 Agustín postula que la visión de Dios es un don 
divino que nadie ha alcanzado ni puede alcanzar permanentemente 
durante esta vida. Al mismo tiempo, Agustín –basándose un poco en 
su propia experiencia personal– defiende que algunos seres humanos 
han tenido una “fugaz visión de Dios” ya aquí abajo 46. Ahí está el 
ejemplo de Moisés, de Pablo, y de los apóstoles, que tuvieron visiones 

41  Cf. Fleteren, F. van, “Augustine and Corpus Spirituale”, en Augustinian 
Studies 38 [2007] 333-352.

42  Cf. Kenney, J. P., The Mysticism of Saint Augustine: Rereading “The Confessions”, 
Routledge, New York and London 2005, en la 2ª parte de la obra.

43  Cf. O’maier, H., “The End of the City and the City without End: “The 
City of God” as Revelation”, en Augustinian Studies 30 [1999] 153-164.

44  Cf. civ.Dei 22,29,4.
45  Cf. Fleteren, F. van, «Voz “Videndo Deo, De”», en Fitzgerald, A., 

Diccionario de San Agustín. San Agustín a través del tiempo, Ed. Monte Carmelo, 
Burgos 2001, p. 1329.

46  Cf. cons.ev.



SAN AGUSTÍN. EL CIELO (2ª PARTE) 397

directas de Dios ya en este mundo. Es verdad que la opinión de Agus-
tín es más restrictiva con el paso del tiempo, y no coincide plenamente 
lo que defiende en De sermone Domini in monte (393) con lo defendido 
en De videndo Deo (413). 

En opinión de Frederick Van Fleteren 47, la palabra final de Agus-
tín es que los hombres no pueden alcanzar por sí mismos –durante 
esta vida– la visión de Dios. Indica que a pocas personas se les ha 
concedido tener fugaces vislumbres de Dios, y que la visión de Dios 
en la vida futura será una visión intelectual, no una visión corporal. 
La doctrina acerca de las tres visiones humanas –la corporal, la es-
piritual y la intelectual– constituye el antecedente de la doctrina de 
Agustín sobre la visión de Dios. Aunque él difiere significativamente 
de Plotino y de Porfirio en otras diversas doctrinas, sin embargo, los 
tres se hallan de acuerdo en la doctrina de que la suprema felicidad de 
los hombres consiste en una visión intelectual de Dios. Agustín deja 
para De civitate Dei 22 el estudio de la naturaleza que ha de tener el 
cuerpo glorificado después de la resurrección, que será precisamente 
el sujeto escatológico de dicha visión. 

Ubicándonos en el escenario escatológico, sostener que la felici-
dad final de los hombres consiste en la visión intelectual de Dios es 
una cuestión importante para la teología occidental. La epistula 147 
era conocida en la Edad Media y fue citada por Tomás de Aquino 
al hablar de la visión de Dios. El hijo de santa Mónica ofrece tes-
timonios claros de haber estudiado lo que decían sobre este tema 
algunos escritores patrísticos anteriores y contemporáneos, como 
Atanasio, Ambrosio, Gregorio Nacianceno y Jerónimo 48. En cuanto 
a la visión escatológica-celestial podemos seguir ahondando en lo 
que aquí presentamos 49. Agustín se plantea el asunto de la visión 

47  Cf. Fleteren, F. van, «Voz “Videndo Deo, De”», en Fitzgerald, A., 
Diccionario de San Agustín. San Agustín a través del tiempo, Ed. Monte Carmelo, 
Burgos 2001, p. 1329.

48  Cf. Fleteren, F. van, «Voz “Videndo Deo, De”», en Fitzgerald, A., 
Diccionario de San Agustín. San Agustín a través del tiempo, Ed. Monte Carmelo, 
Burgos 2001, p. 1329.

49  Como botón de muestra tenemos lo que se señala en García Grimaldos, M., 
“El nuevo impulso de San Agustín a la antropología cristiana”, Institutum Patristicum 
Augustinianum, Roma 2005, 430-433: la vida eterna y gloriosa, a la que el hombre 



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA398

de Dios al cuestionarse sobre qué harán los santos en los cuerpos 
inmortales y espirituales cuando su carne, que es verdadera carne, 
no viva ya carnalmente, sino espiritualmente. ¿Habrá actividad? 
¿Habrá descanso? 50

Agustín no se inventa la teología de la visión de Dios. La apren-
de en la Sagrada Escritura, donde se señala que los bienaventura-
dos verán a Dios cara a cara. Aquí –en este mundo– poseemos un 
conocimiento imperfecto y mediato; en la vida futura existirá un 
conocimiento perfecto e inmediato. Entonces llegará el momento en 
el que desaparecerá lo parcial (1 Cor 13,9-10). Ahora vemos como 
en un espejo, obscuramente, y después veremos cara a cara (1 Cor 
13,12) 51. Esto que un día viviremos ya lo gozan actualmente los án-
geles del cielo, que son los ángeles de Dios, los que no abandonaron 
a Dios. Nosotros, liberados del poder de las tinieblas, ya pertenece-
mos a la sociedad de aquellos ángeles con quienes formaremos la 
ciudad santa y dulcísima de Dios, que es común a todos. Los ángeles 
de los pequeños están viendo siempre en el cielo el rostro del Padre 
(cf. Mt 18,10). Y esto mismo es lo que veremos nosotros un día –si 
Dios quiere– como ellos ya lo ven ahora. Es la visión beatífica que 
nos llegará como premio de la fe. Veremos a Dios tal cual es, según 
1 Jn 3,2 52.

se dirige, se define por la “visión de Dios”, luz de las “mentes purificadas”. El autor 
Paulino Sahelices se centra en el caminar unidos hacia dicha vida eterna: Paulino 
Sahelices González, Peregrinatio: Revista Agustiniana 49 (2008) 602. Francisco 
Moriones, Teología de San Agustín, BAC, Madrid 2004, nos habla del cielo al que 
vamos (706), de la evolución agustiniana en el concepto de visión eterna y de la 
espiritualización de los ojos corporales, previa visión de Dios (662-663). Agustín 
está convencido de que gran don del cielo es el reconocer que esta visión endiosa 
al hombre (civ.Dei 22,30,4) y le da la capacidad de ver a Dios “en espíritu y sin 
interrupción” (civ.Dei 22,29,4). Continúa aseverando que conoceremos a Dios tan 
claramente que lo veremos en espíritu cada uno de nosotros. Lo veremos en los 
demás, lo veremos en sí mismo, lo veremos en el cielo nuevo y en la tierra nueva, 
y lo mismo en toda criatura entonces existente; lo veremos también presente en 
todo cuerpo con los ojos del cuerpo, adondequiera que se dirijan y alcancen esos 
ojos del cuerpo espiritual (cf. civ.Dei 22,29,6).

50  Cf. civ.Dei 22,29 y 32.
51  Cf. civ.Dei 22,29,1.
52  Cf. civ.Dei 22,29,1. Citado en Cf. Moriones, F., Teología de San Agustín, 

Ed. BAC, Madrid 2004, pp. 660 y 661.



SAN AGUSTÍN. EL CIELO (2ª PARTE) 399

Estamos ante una visión inmediata, cara a cara (1 Cor 13,12), de-
finida por un conocimiento amoroso de Dios, el cual tendrán los bien-
aventurados. En este conocimiento amoroso consiste esencialmente la 
felicidad celestial. Los salvados gozarán de la verdad, aunque los bien-
aventurados no conocerán a Dios como Dios se conoce a sí mismo. 
No podremos conocer la plenitud de Dios, ni con los ojos del cuerpo 
ni con los de la mente 53. Dios es infinito e inabarcable. Si lo compren-
diésemos plenamente no sería Dios. Alcanzarlo un poco con la mente 
es ya una dicha muy grande, pero el comprenderlo perfectísimamente 
es una tarea del todo imposible  54. Esta visión de Dios brinda una 
inefable felicidad, y de ella gozarán los ángeles y los elegidos en el 
cielo. ¿Y nosotros cómo veremos a Dios? Agustín evoluciona en su 
pensamiento al respecto de esta cuestión 55. 

*En una primera fase (localizada en torno al año 408) niega ro-
tundamente que nuestros ojos corporales puedan participar en la vi-
sión de Dios 56. Asegura en esta primera fase que sería una demencia 
(dementia) defender dicha posición, ante la cual él mucho podría decir 
para refutarla 57. 

*En una segunda fase a la que pertenece una carta dirigida a Pau-
lina, en el año 413, es más suave en su planteamiento, aunque sigue 
rechazando tal posibilidad. Pide, sobre el particular, que lo vean los 
que puedan asegurarlo; a él personalmente le place más la sentencia 
según la cual Dios no otorga la visión sino a los limpios de corazón 
(que lo verán con los ojos de la mente) y se la niega a los ojos corpo-
rales en la misma resurrección 58. Distingue –entonces– los ojos de la 
mente de los ojos corporales. 

53  Cf. ep. 147,9,21-22.
54  Cf. ser. 117,5 y ser. 52,16.
55  Esto puede verse estudiado detalladamente en Francisco Moriones, 

Teología de San Agustín, Ed. BAC, Madrid 2004, pp. 662-668.
56  Así lo enuncia en la carta nº 92, dirigida a Itálica, eximia y honorable 

hija en la caridad de Cristo, como indica en el nº 1 de dicha epístola. 
57  Cf. ep. 92,1.
58  Cf. ep. 147,20,48.



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA400

*En una tercera fase (que podríamos ubicar en los años 413-415) 
aparece la carta 148, dirigida al obispo Fortunaciano. Indica no estar 
arrepentido de haber escrito que los ojos de este cuerpo ni ven ni 
verán a Dios 59. El santo hace una distinción “de ojos”. Una cosa son 
los ojos carnales del cuerpo en esta vida, y otra cosa son los ojos del 
cuerpo espiritual ya revestido de incorrupción e inmortalidad en la 
resurrección final 60. Niega rotundamente la visión con los ojos carna-
les de esta vida (que no pueden ver la esencia infinita de Dios, que es 
espíritu puro e indivisible); no obstante, con la futura transfiguración 
de este cuerpo –cuando de animal se convierta en espiritual– se podrá 
ver también con el cuerpo la substancia incorporal, que es indivisible 
por distancias e intervalos locales. En el sermón 277, del año 413, da li-
bertad de opinión en esta materia, siempre que no vaya en detrimento 
de la espiritualidad infinita de Dios 61. 

*En una cuarta fase aparece la propuesta de La ciudad de Dios 
(413-426). Indica que, puesto que por ser Dios espíritu no puede ser 
visto con los ojos materiales del cuerpo presente, es preciso que los 
ojos espirituales en el cuerpo espiritual de los santos en el cielo estén 
dotados de un poder tan grande que –mediante ellos– los bienaventu-
rados puedan ver la naturaleza incorpórea de Dios, que no está con-
tenida en un lugar, sino que está toda en todas partes. La penetración 
de los ojos de los bienaventurados será tal que verán incluso las cosas 
incorpóreas. Se trata de ver a Dios con los ojos del corazón o del espí-
ritu, por lo que hemos de ser limpios de corazón (Mt 5,8)  62. En esta 
fase madura de su pensamiento, el hiponense reconoce que se pueden 
ver las cosas corporales también con el espíritu, no necesariamente 
a través del cuerpo; se pregunta después por qué no puede tener el 
cuerpo espiritual tal poder que se vea también el espíritu mediante el 
cuerpo. Completa su razonamiento narrando que cada uno percibe 
ahora –mediante el sentido interior y no por los ojos corporales– la 

59  Cf. ep. 148,1,1. Y es que él no quiere inducir a pensar que Dios es corpóreo 
y visible a una distancia e intervalo local, porque los ojos de este cuerpo –en el 
estado presente– no pueden ver de otro modo.

60  Cf. ver las ep. 147 y 148 al respecto.
61  Cf. ser. 277,14,14.
62  Cf. civ.Dei 22,9,3.



SAN AGUSTÍN. EL CIELO (2ª PARTE) 401

propia vida que vive ahora en el cuerpo. La vida de los otros –al ser 
invisible– la percibe a través del cuerpo. Esto, entonces, le lleva a con-
cluir que se puede percibir lo corporal mediante el espíritu, y que –a 
la inversa– se puede percibir lo espiritual mediante el cuerpo 63.

En síntesis: es evidente que, para el hijo de Santa Mónica, existe 
imposibilidad de ver a Dios con los ojos materiales del cuerpo presente 
y actual. Es consciente de que el cuerpo espiritual (tal y como aparece 
en la tradición bíblica) es un concepto que se escapa a la comprensión 
de la mente humana. Dios no es localizable y, dejando esto a salvo, 
Agustín no se niega en rotundo ante una posibilidad de la visión de 
Dios, llevada a cabo con los ojos espirituales del cuerpo resucitado. 
Agustín sí admite que nuestra visión escatológica vaya a mejor (con 
respecto a la terrenal), al tiempo que niega que Dios cambie para peor 
(que se “convierta” en localizable). Admite humildemente su deseo de 
aprender, al tiempo que solicita que se investigue más cuidadosamen-
te lo referido al cuerpo espiritual 64.

El hiponate admite como muy creíble la posibilidad de ver a Dios 
con los ojos del cuerpo resucitado, al tiempo que declara lo difícil o 
imposible que es probar tal posibilidad con el testimonio de la Sagra-
da Escritura. Dios puede espiritualizar los ojos corporales, hacién-
dolos capaces de ver a Dios. ¿Podrán ver a Dios, en su invisibilidad 
trascendente, sólo los espíritus puros? No es extraño pensar que en el 
nuevo cielo y en la nueva tierra haya una evidencia y una manifesta-
ción tan gloriosa de Dios, que hasta los ojos corporales la perciban y 
gocen de ella. No estaríamos ante una visión directa, sino indirecta, 
de reflejo de la gloria divina en las criaturas del cielo y de la tierra 65. 
Y no olvidemos lo que señalábamos al inicio de este apartado: para 
llegar a la visión escatológica es menester (y conditio sine qua non) cul-
tivar la fe en este mundo. Ahora somos iluminados por la fe y después 
lo seremos por la visión.

63  Cf. civ.Dei 29,5.
64  Cf. ser. 277,13,14 y 15.
65  Cf. nota 53 de las Obras completas de San Agustín (XVII), p. 950. Lo 

anterior citado en Moriones, F., Teología de San Agustín, Ed. BAC, Madrid 2004, 
pp. 666 y 667.



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA402

2.	L a vida bienaventurada

– La resurrección. Llegamos a la vida bienaventurada del cielo 
gracias a la resurrección. Es plausible y necesario creer en la resurrec-
ción: San Pablo insiste en ello. Es evidente que –en la cosmovisión 
agustiniana– el hombre no puede llegar a la plenitud de su felicidad 
si el cuerpo no le acompaña en tal disfrute (A. Trapè). Hay que tener 
fe en la resurrección. Tener esperanza en la resurrección constituye 
una diferencia entre la fe cristiana y la sabiduría pagana. Cristo ha 
triunfado sobre la muerte, y la consumación de ese triunfo consistirá 
en la resurrección de los hombres, tras la venida del Señor en gloria 
al final de los tiempos. Cristo, tras subir al cielo, nos capacita para re-
cibir en la tierra el Espíritu Santo, incluso sin mediaciones: “Y después 
que resucitó y subió al cielo, los ciento veinte hombres que estaban reunidos 
juntos quedaron llenos del Espíritu Santo venido del cielo sin la imposición de 
ningunas manos humanas sobre la tierra” 66. 

La Sagrada Escritura habla de la universalidad de la resurrec-
ción, lo cual supone la previa afirmación de la universalidad de la 
muerte. Los que resuciten serán vivificados en Cristo mediante la in-
mortalidad, y –obviamente– para resucitar es necesario haber muerto 
antes  67. La liturgia funeraria, ya en tiempos de Agustín, celebra y 
expresa la fe de la comunidad eclesial en la resurrección. 

La resurrección tendrá lugar al final de los tiempos, en un abrir y 
cerrar de ojos. Es un acontecimiento cierto en cuanto a su facticidad, 
y misterioso en cuanto al modo en que tendrá lugar. La resurrección 
posee una dimensión cristológica y también otra eclesial. Agustín 
postula –inspirándose en el Apocalipsis– que serán derrotadas la bes-
tia y el pseudoprofeta, mientras que el mar, la muerte y el infierno 
entregarán sus muertos para el juicio final. Después el tagastino se fija 
en que la nueva Jerusalén desciende del cielo, llena de gloria. Ella es 
la patria de los resucitados. Los textos que subyacen estas ideas son 
Ap 20,9-12 y 21,2-5. Se cumplirá la profecía de Isaías, sobre los cielos 

66  C.ep.Parm. 2,15,34.
67  Cf. Mateo-Seco, L. F., “Escatología”, Oroz Reta, J., y Galindo Rodrigo, 

J. A., El pensamiento de San Agustín para el hombre de hoy / II. Teología dogmática, Ed. 
Edicep, Valencia 2005, pp. 974-979.



SAN AGUSTÍN. EL CIELO (2ª PARTE) 403

nuevos y la tierra nueva (Is 65,17-66,22). Los bienes celestiales de la 
resurrección serán para el espíritu y también para la carne 68.

– La corporeidad. Hemos de defender la presencia de la corpo-
reidad humana en la vida bienaventurada. El cuerpo resucitado es 
verdadero cuerpo en el cielo, aunque adornado, pues estamos ante 
la novedad del cuerpo espiritual resucitado. Es un cuerpo espiritual, 
como se nos indica en 1 Co 15,42. Se trocará la vetustez del cuerpo 
animal en la novedad del cuerpo espiritual, revestido de incorrupción 
e inmortalidad. El cuerpo resucitado es verdadera carne, no sólo es-
píritu. La carne espiritual está sometida al espíritu, pero esta carne 
es carne y no espíritu. Habrá armonía entre la carne (el cuerpo) y 
el espíritu. Entonces el cuerpo será digno compañero del alma. El 
cuerpo glorioso estará dotado de inmortalidad y de incorruptibilidad. 
Es el mismo cuerpo nacido aquí en la tierra, pero revestido de subli-
me inmortalidad. Adquirirá una belleza incomparable y una agilidad 
maravillosa. Los cuerpos poseedores de estos rasgos son los cuerpos 
que han resucitado para la vida, es decir los cuerpos de los justos; 
distinta es la resurrección de los destinados a la muerte. La resurrec-
ción para la vida es el objeto supremo de la esperanza cristiana. Esta 
resurrección para la vida es la que reciben aquellos que –ya durante 
su peregrinar terreno– recibieron la resurrección (renovación según 
la gratia Christi) de sus almas 69. 

En la teología agustiniana no hay felicidad del alma si no existe 
también la resurrección del cuerpo. Lejos está este planteamiento de 
la visión de Porfirio, el cual tiene serias dificultades en reconocer la 
encarnación, la divinidad de Cristo, la unión entre el Principio y el 
cuerpo, la resurrección del cuerpo de Cristo y su existencia espiritual 
continuada en el cielo 70. 

68  Cf. civ.Dei 1,13 y 20,20. Citados en Mateo-Seco, L. F., “Escatología”, 
en Oroz Reta, J., y Galindo Rodrigo, J. A., El pensamiento de San Agustín para 
el hombre de hoy / II. Teología dogmática, Ed. Edicep, Valencia 2005, pp. 975-976.

69  Cf. civ.Dei 20,21 y 20,6,2. También ser. 256,2; 264,6; 244,6-8; 242,2; 
ench. 91. Todo esto citado en Mateo-Seco, L. F., “Escatología”, Oroz Reta, J., 
y Galindo Rodrigo, J. A., El pensamiento de San Agustín para el hombre de hoy / II. 
Teología dogmática, Ed. Edicep, Valencia 2005, pp. 976-978.

70  Cf. O’meara, J. J., Porphyry’s “Philosophy from Oracles” in Augustine, Études 
Augustiniennes, Paris 1959, pp. 131-133.



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA404

Agustín admite que los santos no han recibido aún todo el pre-
mio, ya que todavía no han resucitado sus cuerpos. Cuando se dé la 
resurrección de los cuerpos, entonces llegará el día de la retribución 
plena: todo hombre bueno recibirá lo que merece, es decir la plena fe-
licidad de cuerpo y espíritu. No es la misma la felicidad de los que sue-
ñan que la felicidad de los despiertos, de lo cual se deduce fácilmente 
que no es el mismo el gozo de los que están muertos que el gozo de los 
que han resucitado. Uno es el descanso de las almas sin los cuerpos, y 
otro muy diverso el descanso feliz de los resucitados con sus propios 
cuerpos. Resumiendo: la felicidad escatológica plena se dará no sólo 
cuando resuciten las almas, sino también cuando resuciten los cuer-
pos. La gloria del cuerpo resucitado da pie a expresiones agustinianas 
vivísimas vinculadas a la suma paz, a la eternidad interminable, a 
la hermosa verdad y a la suma felicidad 71. Anotemos –junto a estas 
apreciaciones– que la felicidad de los mártires es paradigma de san-
tidad. Es la felicidad de los que ya gozan de la paz inquebrantable, 
mientras que los malvados sufren del castigo.

El cielo nos lleva a pensar en un mundo nuevo, de plenitud, de 
reconstrucción, de integridad, de inserción en Cristo, de hombres 
nuevos, de tierra nueva, de cielo nuevo y de gozo eterno. ¿Y cómo 
podrá vivirse en dicho escenario? Esto será posible gracias a la resu-
rrección. Ya lo hemos anotado: Agustín cree tanto en la resurrección 
del alma como en la resurrección del cuerpo de carne 72. La felicidad 
eterna en el cielo lleva consigo la presencia del cuerpo, sabiendo que 
en el más allá, después de la segunda resurrección, el alma estará 
unida al cuerpo  73. La resurrección del propio Cristo fundamenta 
esencialmente la resurrección de la carne, así como podemos encon-
trar otros indicios de resurrección en la propia creación: cosechas 
anuales, dormir y despertar, fases de la luna, reverdecer de la vege-

71  Cf. nat. et or.an. 2,4,8; civ.Dei 13,8; ench. 29 y 110; ser. 86, 243 y 
280,5. Citados en Mateo-Seco, L. F., “Escatología”, en Oroz Reta, J., y Galindo 
Rodrigo, J. A., El pensamiento de San Agustín para el hombre de hoy / II. Teología 
dogmática, Ed. Edicep, Valencia 2005, pp. 982 y 983. 

72  Cf. ench. 84,23.
73  Cf. civ.Dei 21,1 y 21,3,1.



SAN AGUSTÍN. EL CIELO (2ª PARTE) 405

tación 74… Dios es poderoso y puede hacer que los cuerpos humanos 
habiten en el cielo 75. Lejos está esta creencia de la postura platónica, 
la cual admite la reencarnación de las almas en los cuerpos de los 
animales; y lejos también de la postura porfiriana (que ve el cuerpo 
identificado con una cárcel), según la cual no se admite la viabilidad 
de la resurrección de la carne.

Agustín sí cree que el cuerpo humano escatológico mantendrá 
su naturaleza, con armonía de forma y miembros; Dios lo aliviará 
del estorbo de la pesantez, lo librará de la corrupción, le dará in-
mortalidad 76… Cuando el cuerpo se haya revestido de incorrupción 
y de inmortalidad, entonces se dará la transformación en el cuerpo 
celeste, por la virtud del alma afianzada en Dios 77. El cuerpo celeste 
constará de la misma carne que el hombre tuvo en este mundo, para 
transformarse en cuerpo celeste y angélico. Agustín cree así en la in-
mortalidad de la carne, consumada en el momento de la resurrección. 
El cuerpo será espiritual e incorruptible, en poder y gloria. Estamos 
hablando de un cuerpo íntegro, admitiendo que Dios es poderoso, 
capaz de hacer que los cuerpos muertos vuelvan a la vida 78.

Dios devolverá a la integridad incluso a los cuerpos torturados 
por el martirio. Él tiene poder para sacarlos vivos del sepulcro. Es 
capaz de trocar los cuerpos en la novedad de cuerpos espirituales, 
con revestimiento de incorrupción e inmortalidad, y con todos los 
miembros internos y externos  79. Serán cuerpos que se someten al 
espíritu con suma y admirable facilidad; cuerpos animados por un 
espíritu vivificante y cuerpos espirituales, conservando su sustancia 

74  Cf. ser. 242,1,1.
75  Cf. Alfeche, M., Augustine ś Discussions with Philosophers on the Resurrection 

of the Body: citado en García Grimaldos, M., El nuevo impulso de San Agustín a la 
antropología cristiana [Tesis doctoral], Salamanca 2004, p. 360.

76  Cf. civ.Dei 13,18.
77  Cf. García Grimaldos, M., El nuevo impulso de San Agustín a la antropología 

cristiana [Tesis doctoral], Salamanca 2004, p. 361.
78  Cf. Trin. 14,19,25; civ.Dei 21,7,1 y 21,8,5.
79  Cf. cura mort. 6,8; enar.psal. 62,6; ser. 242A-Mai 87,2; civ.Dei 22,21. 

Citados en García Grimaldos, M., El nuevo impulso de San Agustín a la antropología 
cristiana [Tesis doctoral], Salamanca 2004, pp. 362-363.



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA406

de carne. No pierden su naturaleza, sino que son transformados en 
sus propiedades 80. Son cuerpos vivificados en los que se suprime toda 
corrupción. Cuerpos de hombres bienaventurados, transformados en 
la forma angelical, caracterizados por la claridad y la simplicidad, con 
valía e incorruptibilidad. Cuerpos poseídos plenamente por el espíri-
tu, capaces de comunicación y habilitados para reflejar su propia vida 
interior. En ellos se mostrará a las claras la unidad/simplicidad del 
cuerpo y del espíritu 81.

Un axioma revisable de la escatología de San Agustín es afirmar 
la espacialidad del cuerpo humano resucitado. ¿Puede hablarse –en 
el escenario celestial/escatológico– de que unas partes serán menores 
que el todo, o de que unos miembros serán mayores que otros…? Por 
otro lado, el obispo de Hipona quiere evitar curiosidades escatológi-
cas, tales como las propiedades del cuerpo resucitado, su gracia, sus 
proporciones, su agilidad, su celeridad, su salud 82… Sí se inclina a 
pensar que cada uno resucitará en la talla propia de la juventud, aun-
que no existiría inconveniente en que lo hiciera en la forma de niño o 
de viejo, ya que no quedará allí debilidad alguna, ni en las mentes ni 
en los cuerpos 83. Integridad, armonía, forma, belleza… serán rasgos 
identitarios de todos los cuerpos celestiales 84.

– Las acciones celestiales. ¿Y cuáles serán las acciones que los 
justos desarrollarán en el cielo, si es que se va a desarrollar alguna? 
¿Todo estará estático e inmóvil, sin ningún tipo de actividad? ¿Qué 
va a ocurrir allí? Agustín afirma que allí la mente contemplará el 
esplendor del Señor. Allí Dios hablará directamente y la mente será 

80  Cf. Varios textos agustinianos citados en M. García Grimaldos, El 
nuevo impulso de San Agustín a la antropología cristiana [Tesis doctoral], Salamanca 
2004, p. 364.

81  Cf. ep. 205,2,11; civ.Dei 13,2; gn.adv.man. 2,21,32. Citados en M. García 
Grimaldos, El nuevo impulso de San Agustín a la antropología cristiana [Tesis doctoral], 
Salamanca 2004, p. 365.

82  Cf. García Grimaldos, M., El nuevo impulso de San Agustín a la antropología 
cristiana [Tesis doctoral], Salamanca 2004, p. 366.

83  Cf. civ.Dei 22,15-16.
84  Cf. civ.Dei 22,19,1 y 2; ench. 89,23.



SAN AGUSTÍN. EL CIELO (2ª PARTE) 407

capaz de entender  85. Allí veremos al Señor cara a cara (Ap 22,4). 
Nuestro fin y nuestro día luminoso es y será Jesucristo, el cual no tiene 
ocaso 86. Agustín difiere de Gregorio de Nisa, para el que da la impre-
sión de que el deseo y la inquietud no cesan en el más allá 87. Agustín 
defiende que ver divinamente y amar divinamente será la gloria de 
los beatos 88. 

3.	 Consideraciones complementarias 89

– El acabamiento. Allí desaparecerá el gemido y el dolor. Allí no 
habrá oración, sino alabanza, aleluya, amén y voz concorde de los 
ángeles. Allí habrá contemplación sin descanso y amor sin tedio. En 
tanto que no estemos allí, veremos que no nos hallamos en el bien 90. 
Lo que Agustín valora es que allí, en el cielo, llegará el final de todas 
las negatividades y pesadumbres. Sí, se dará el acabamiento de todo 
esto. La actividad celeste consistirá en un admirable ejercicio laudato-
rio. Allí la actividad consistirá en alabar al mismísimo Dios, al que en 
esta vida nos hemos adherido –ya lo señalamos antes– mediante la fe: 
“ésta será nuestra actividad: la alabanza de Dios. Amad y alabad. Dejarás de 
alabar si dejas de amar. Pero no cesarás de amar, porque es tal Aquel a quien 

85  Cf. gn.litt. 12,26,54.
86  Cf. Lamirande, E., L’Église céleste selon Saint Augustin, Études Augustiniennes, 

Paris 1963, p. 249.
87  Cf. Rombs, K., “Gregory of Nyssa’s Doctrine of Epektasis: Some Logical 

Implications”, en Studia Patristica 37 [2001] 289-292.
88  Cf. Capánaga, V., La deificación en la soteriología agustiniana, Augustinus 

Magister II, 750.
89  Puede completarse todo lo dicho sobre el cielo agustiniano acudiendo a 

Hilary Armstrong, A., Spiritual or Intelligible Matter in Plotinus and St. Augustine, 
Augustinus Magister (I) 277-283; Bietenhard, H., y Lumpe, A., “Himmel”, en 
Reallexikon für Antike und Christentum 15 (1991) 173-212; Ross, D. L., “Time, the 
Heaven of Heavens, and Memory in Augustine’s Confessions”, en Augustinian 
Studies 22 (1991) 191-205; Solignac, A., “Caelum”, en Augustinus-Lexikon (I) 698-
702; Solignac, A., “Caelum caeli”, en Augustinus-Lexikon (I) 702-704; Winden, J. 
C. M. van, “Once Again Caelum Caeli: Is Augustine’s Argument in Conf XII 
Consistent?”, en Agustiniana 40/41 (1990/91) 905-911. 

90  Cf. enar.psal. 85,11,v.7.



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA408

has de ver, que no te causará ningún cansancio” 91. Allí también desapare-
cerá el pecado, pues llegará la impecabilidad. Sí, los bienaventurados 
–por el don de Dios– serán impecables. Nuestro primer padre Adán, 
podía no pecar (posse non peccare). Los bienaventurados del cielo, los 
salvados y confirmados en gracia, gozarán de la impecabilidad y no 
podrán pecar (non posse peccare). Los bienaventurados –que reconoce-
rán este don maravilloso en el que desemboca la gracia deleitante y 
victoriosa– darán gracias por siempre al Dios que los ha liberado 92.

– La gradatoria celestial. En el más allá feliz junto a Dios no 
todos estarán en el mismo lugar. Existirá una gradatoria. En este 
mundo se constata la diversa intensidad existente en la imitación de 
Cristo y por eso –por el principio de proporcionalidad directa– en 
la vida eterna unos brillarán más y otros brillarán menos 93. En este 
mundo la intensidad de la luz puede ser mayor o menor en el campo 
virtuoso 94. Esto tendrá su reflejo automático en el cielo, con el mayor 
o menor resplandor de las futuras estrellas celestiales.

Eso sí, todos estarán llenos con arreglo a su potencial corpóreo, 
intelectual y espiritual. Algunos han sido dotados por Dios con un 
potencial de resplandor mayor; éstos brillarán más, estarán más cerca 
de Dios y se sentarán en puestos más elevados. No obstante, el resto 
de los habitantes celestiales estarán tranquilos, ajenos a envidias, ya 
que nadie carecerá de todo lo que es esencial para la perfecta felici-
dad y para la perfecta plenitud a imagen de Cristo 95. Esta gradatoria 
escatológica nos persuade de que la felicidad celestial, al tiempo que 
es eterna, es desigual. Será proporcionada a los diversos grados de 
mérito terrenal obtenidos por cada elegido. En todos reinará la unión 
de la caridad. La igualdad de la vida eterna, Agustín la ilustra en que 
todos los obreros (de la parábola de Mt 20,1-16) recibirán un idéntico 
denario (de vida eterna). La desigualdad de los grados de gloria queda 

91  Cf. enar.psal. 85,24.
92  Cf. civ.Dei 22,30,3. También Moriones, F., Teología de San Agustín, Ed. 

BAC, Madrid 2004, p. 678.
93  Ser. 87,6.
94  Duab.an. 6 y 7.
95  Cf. Burton Russell, J., «Voz “cielo”», en Fitzgerald, A., Diccionario de 

San Agustín. San Agustín a través del tiempo, Ed. Monte Carmelo, Burgos 2001, p. 261.



SAN AGUSTÍN. EL CIELO (2ª PARTE) 409

simbolizada en que existen distintas moradas ( Jn 4,2) y diferente bri-
llo en las estrellas. Reinará en todos una suprema caridad, provenien-
te del amor a Dios; estando los salvados unidos todos en Él, estarán 
unidos también los unos a los otros 96. Y aludiendo al amor a Dios, el 
tagastino afirma que quien ama a Dios estará en el cielo 97, del cual 
tenemos deseo 98.

– El descanso. Llegar al cielo significa arribar felizmente al des-
canso en Dios, al término de una incesante conversión intramundana. 
El ser humano que opta por ser modelado y remodelado por el cielo 
que es la Escritura (así lo cuenta Agustín), llegará al feliz descanso 
escatológico. Está llamado en este mundo –para alcanzarlo como gra-
cia– a un diálogo constante con el Verbo, a una incesante conformatio 
con Cristo, a una adquisición gradual de la identidad propia ante su 
Creador, a una radical restauración de su relación con Dios, a una 
superación del orgullo, a un dejarse instruir interiormente por Él... Si 
esto lo vive, se irá desvelando y desarrollando la nueva creación 99. 

El descanso escatológico llevará a cumplimiento el anhelo innato 
de felicidad, inserto en todos los seres humanos. Este descanso otor-
gará una felicidad cumplida y eterna. A él se dirigen los buscadores 
de la Verdad y del bien supremo, que es Dios. A Él se llega mediante 
el conocimiento y el amor. El influjo de la filosofía neoplatónica sobre 
San Agustín se capta en que todas las cosas, procedentes del Uno, han 
de retornar al Uno para hallar sosiego. La dispersio animae en la tierra 
está asociada a la multiplicidad de cosas materiales, así como a la in-
tranquilidad y al vacío que generan. Es preciso volver a Dios, porque 
Dios es la fuente del descanso. Este descanso en Dios ofrecerá al ser 
humano la estabilidad definitiva en el amor a Dios. Dios lo irá trans-
formando progresivamente hasta hacerlo semejante a sí mismo. Sere-
mos habitados por Dios, y habitaremos en Dios. Nuestra ocupación 

96  Cf. Moriones, F., Teología de San Agustín, Ed. BAC, Madrid 2004, pp. 
671 y 672. Los textos agustinianos subyacentes son Io.ev.tr. 67,2 y civ.Dei 22,30,2.

97  Cf. ser. 170,4.
98  Cf. ser. 170,10.
99  Cf. Vannier, M.-A., “El cielo en San Agustín”, en Graña Cid, M. del 

M., El cielo. Historia y espiritualidad, Ed. Universidad Pontificia Comillas, Madrid 
2018, pp. 65 y 66.



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA410

será siempre la misma y consistirá –Deo volente– en gozar de Dios por 
toda la eternidad. He aquí nuestra única y descansada ocupación 100. 

En el cielo el descanso es pleno y total. El cor inquietum se aquie-
ta. No hay descanso mejor o mayor que el celestial. Estamos ante un 
descanso no indiviudalista, sino compartido socialmente con los otros 
salvados. En el descanso celestial la felicidad es cristocéntrica y esen-
cialmente social. Es el descanso de los que –en cuerpo y alma– par-
ticipan de la inmortalidad de Cristo resucitado. Es el descanso pleno 
y feliz que dona el reposo al corazón mediante la vida inefablemente 
plena. Es el descanso de los que poseen la vida eterna, participando 
del ser divino, poseyendo el propio ser en plenitud, sin la tensión de 
los que están entre lo que ya poseen y lo que todavía no poseen. En 
el cielo agustiniano el descanso carece de tensión. No es el descanso 
epectático de Gregorio de Nisa –tan estudiado por J. Daniélou– para 
el cual existe un éxtasis de amor en perenne crecimiento, de manera 
que un éxtasis es superado constantemente por otro éxtasis. El niseno 
influyó notablemente en Escoto Eriúgena y en Guillermo de Saint 
Thierry (en su primera época). 

Agustín no dice sí a la epéctasis escatológica. Distingue claramente 
entre tiempo y eternidad. Solamente en esta vida existe la duración 
y la tensión hacia Dios. En el pensamiento de Agustín, cuando vea-
mos a Dios cara a cara, la caridad será plena y el gozo será pleno y 
eterno. Habrá posesión y quietud, no fastidio ni hartura. El gozo ce-
lestial apagará nuestros deseos, pues será gozo pleno; y es que cuando 
lleguemos a la contemplación del Dios uno-trino ya no buscaremos 
más. Dios será el premio infinito que brinda total quietud a nuestros 
deseos. Cuando llegue nuestra quietud se llevará a plenitud la seme-
janza del hombre con Dios. En el cielo triunfan definitivamente el 
bien, la paz y la felicidad eterna. No es una felicidad que se gasta en 
la duración. No cae en las redes de la fugacidad. El descanso feliz y 
celeste se asocia a la inmortalidad, para los ciudadanos inmortales. 

100  Cf. Moriones, F., Teología de San Agustín, Ed. BAC, Madrid 2004, pp. 
668 y 669. También enar.psal. 86,9; enar.psal. 104,3; y enar.psal. 118,3. Los textos 
agustinianos anteriores aparecen citados en Mateo-Seco, L. F., “Escatología”, en 
Oroz Reta, J., y Galindo Rodrigo, J. A., El pensamiento de San Agustín para el 
hombre de hoy / II. Teología dogmática, Ed. Edicep, Valencia 2005, p. 1006.



SAN AGUSTÍN. EL CIELO (2ª PARTE) 411

Tendrán un vigor perpetuo, como árboles de hoja perenne que man-
tienen siempre el mismo verdor. La inmortalidad escatológica –para 
los hombres– se asemejará a la inmortalidad angelical. Estará más 
allá de la duración y llevará a los hombres a la participación en la 
inmortalidad de Dios 101. 

– La gloria. El cielo es la vida en gloria, la vida eterna. En el cielo 
la imagen de Dios infundida en la mente humana será perfeccionada 
plenamente. El ser humano podrá ver a Dios con la mente purificada 
y limpia, con el corazón. Y es que –aquí coinciden un poco San Agus-
tín y Antoine de Saint-Exupéry– las cosas invisibles y esenciales, sólo 
pueden verse con los ojos del corazón 102. La gloria es el escenario en 
el que los hombres vivirán como los ángeles de Dios. ¿Y cómo viven 
los ángeles? Agustín advierte que –de acuerdo con la vida angélica– 
no hay uniones de hombres y mujeres para engendrar. No es el cielo 
el escenario de la muerte. Tampoco habrá allí crecimiento, ni enve-
jecimiento, ni refección, ni ocupaciones, ni necesidades… Llegará el 
sábado perpetuo y glorioso, el descanso inefable. Toda nuestra acti-
vidad se reducirá al Amén y al Aleluya, al contemplar cara a cara a 
la Verdad inmutable, con insaciable saciedad 103. Dicha Verdad será 
contemplada en la gloria, sin cansancio alguno y con deleite perpe-
tuo. Será contemplada la más cierta evidencia, con encendimiento 
de amor a la Verdad. Nos uniremos a ella mediante un dulce, casto e 
incorpóreo abrazo. Esto acontecerá en el día octavo eterno, que trae 
el descanso eterno para el espíritu y para el cuerpo. 

La gloria, además, es el estado celestial en el que se alcanza la 
victoria de la verdad, el honor de la santidad, la paz de la felicidad, la 
vida de la eternidad, la inmortalidad de los ciudadanos celestes… La 
gloria es el areópago de la verdadera libertad y el escenario en el que la 

101  Este asunto aparece estudiado por Gustave Bardy y lo trata Agustín 
en civ.Dei 22,1 y 22,4-17; Trin. 9,1,1; perf.iust. 3,8; Trin. 1,8,16-19; ep. 147,9,21 
y 22; enar.psal. 86,9; enar.psal. 104,3; enar.psal. 118,3. Estos textos están citados 
en Mateo-Seco, L. F., “Escatología”, en Oroz Reta, J., y Galindo Rodrigo, J. 
A., El pensamiento de San Agustín para el hombre de hoy / II. Teología dogmática, Ed. 
Edicep, Valencia 2005, pp. 999-1006.

102  Cf. ep. 148,2,6 y 3,11.
103  Cf. ser. 362,26,28 y 27,28.



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA412

felicidad no tiene fin 104. El ser humano tendrá un corazón que será 
–en cierto modo– infinito. Vivirá en la estabilidad de la vida eterna, 
participando de la indefectibilidad de Dios. Nuestra libertad se ase-
mejará a la de Dios, incluso en su misma impecabilidad. Y es que el 
hombre celestial será completamente libre, absolutamente inmerso en 
“el placer de amar”. El mal ya no podrá deleitarle, y este don le será 
donado por Dios, que lo hace partícipe de la vida divina, otorgándole 
la participación en su inmortalidad. La gloria celestial traerá descan-
so, amor, paz, alabanza, fiesta eterna y visión de Dios para todos los 
que habitan en su casa 105.

En la reflexión teológica agustiniana, la predestinación está orien-
tada a la gloria 106; los que participarán plenamente de ella en el cielo 
se lo deben a la misericordia de Dios que un día los llamó y los pre-
destinó (Rm 8,30).

– La felicidad. La felicidad del cielo agustiniano consiste en la 
posesión de algo que es eterno y que se identifica con el mismísimo 
Dios. Sí, la vida feliz consiste en la gozosa posesión de Dios, mediante 
la facultad del conocimiento. Ningún bien es perfectamente conocido 
si no es perfectamente amado, de lo que se deduce que ambas faculta-
des antropológicas –conocimiento y amor– han de estar involucradas 
en la posesión de Dios. Él es la Verdad eterna y el sumo Bien. Estamos 
ante aquel cuya fruición hará a los elegidos eternamente felices. La fe-
licidad en este estado será perfecta, y de ella gozarán los ángeles y los 
elegidos. Una felicidad intensa, donde no habrá mal alguno y donde 
no faltará ningún bien. Es la felicidad de los que alaban al Señor en su 
casa (cf. sal 83,5). Es felicidad plena, cierta, segura y sempiterna. Esta-
mos ante una felicidad eterna, pues no puede ser felicísima la felicidad 
que no esté certísima de su eternidad. La eternidad acompaña a la 

104  Cf. ser. 362,18,29; civ.Dei 2,29,2; civ.Dei 6,12; civ.Dei 22,1,1; civ.Dei 
22,30,5. Cf. García Grimaldos, M., El nuevo impulso de San Agustín a la antropología 
cristiana [Tesis doctoral], Salamanca 2004, pp. 371-373.

105  Cf. civ.Dei 22,30,1-5; enar.psal. 147,3. Tomado de Mateo-Seco, L. F., 
“Escatología”, en Oroz Reta, J., y Galindo Rodrigo, J. A., El pensamiento de 
San Agustín para el hombre de hoy / II. Teología dogmática, Ed. Edicep, Valencia 
2005 p. 1007.

106  Cf. corrept. 7,13-14.



SAN AGUSTÍN. EL CIELO (2ª PARTE) 413

felicidad perfecta, al gozo sin molestia del bien inmutable que es Dios 
y a la seguridad indudable de que ese gozo permanece para siempre. 
La vida no puede ser eternamente feliz si no es eterna; se pide la in-
mortalidad para que haya dicha completa y para que la felicidad no se 
esfume ni perezca 107. 

El espíritu y el cuerpo desearán y actuarán al unísono. Dios será 
nuestra saciedad, nuestra vida, nuestra salud, nuestro alimento, nues-
tra abundancia, nuestra gloria, nuestro honor, nuestra paz… En una 
palabra, nuestra felicidad. Será todo para todos. Lo veremos sin fin, 
lo amaremos sin hastío y lo alabaremos sin cansancio. Llegará la paz 
a la ciudad y la ocasión para gozar del eterno descanso del sábado 
celestial 108. Cada alma poseerá un gozo adicional con la reasunción 
del cuerpo glorioso después de la resurrección 109. Allí no habrá error, 
ya que el conocimiento se abrevará en la mismísima fuente de la sabi-
duría de Dios, con felicidad suprema y sin dificultad alguna. 

Los felices bienaventurados se verán liberados de todo mal, re-
bosantes de la alegría de los gozos eternos, olvidados de sus culpas y 
olvidados de las penas, pero sin olvidarse de su liberación, de suerte 
que se muestren agradecidos al Liberador. Habrá recuerdo de los ma-
les pasados, en cuanto al conocimiento racional, pero se olvidarán en 
cuanto a su sensación real. Habrá olvido de los males sufridos, y se 
entonará un cántico de gratitud y alabanza, que es el más agradable 
de la ciudad celestial 110. 

En el más allá, a los felices bienaventurados no se les ocultará la 
miseria de los condenados; no obstante, los justos no experimentarán 
tristeza alguna, ni siquiera por la condenación de alguien que hubiera 
estado –aquí en la tierra– especialmente unido a ellos por lazos de 
sangre o amistad. Y una sutil precisión: hablando de los justos, Agus-
tín indica que los justos son los cielos. Al justo se le dice: “Cielo eres 

107  Cf. civ.Dei 10,30; 11,13; Trin. 13,8. Cf. Moriones, F., Teología de San 
Agustín, Ed. BAC, Madrid 2004, p. 671.

108  Cf. div.quaest. 83,35,2; civ.Dei 32,30,1; y también Moriones, F., Teología 
de San Agustín, Ed. BAC, Madrid 2004, pp. 668-670.

109  Cf. Io.ev.tr. 49,10.
110  Cf. civ.Dei 22,24,5; 22,30,3; 22,30,4. Citados en Moriones, F., Teología 

de San Agustín, Ed. BAC, Madrid 2004, pp. 675 y 676.



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA414

y al cielo irás” 111. En el lado positivo, frente a lo que comentábamos 
antes en relación a la miseria de los condenados, está la alegría que 
disfrutarán los bienaventurados al reconocerse los unos a los otros. 
Será un plus en el gozo de los salvados. 

En el más allá todos retendremos nuestra identidad personal en 
el paraíso. Habrá conocimiento mutuo de los bienaventurados. Todos 
conoceremos felizmente a todos, incluso a los que nunca conocimos 
aquí en la tierra. Los conoceremos al modo divino, por estar llenos de 
Dios, lo cual supone un conocimiento que supera el ver simplemente 
el rostro o la cara. Gozaremos de un conocimiento más profundo. No 
habrá nada que ofenda ni nada que se le oculte al que conoce 112.

– La patria. El cielo es la meta y la patria a la que pertenecemos; 
es el lugar de donde no hemos de pasar 113. La misión valiente, enton-
ces, es aquella que alerta a los hombres de que al final están el cielo, 
el infierno, el purgatorio… Agustín valora el bien de la vida política, 
pretendiendo –ya en este mundo– el establecimiento de la paz sobre 
la tierra, a través de la justicia  114. En este mundo la paja blasfema 
porque la trituran y el grano sufre las pruebas de Dios; pero la ciudad 
fundada por Caín no prevalecerá  115. La otra ciudad, la ciudad de 
Dios, es la patria celestial. Hacia ella vamos como peregrinos, como 
ya indicamos.

En la patria celestial se gozará de la paz que supera todo enten-
dimiento (Flp 4,7), incluso el de la inteligencia angélica. Se trata de la 
paz de que goza Dios 116. Estamos ante algo verdaderamente inefable 
e indescriptible, ante lo cual Agustín se rinde, confesando humilde-
mente que es incapaz de describir la sublimidad gloriosa de la ciudad 

111  Cf. ser. 359,1.
112  Cf. Moriones, F., Teología de San Agustín, Ed. BAC, Madrid 2004, pp. 

676 y 677. También ser. 243,5.
113  Cf. ser. 111,4.
114  Cf. Teselle, E., Augustine. The Theologian, Ed. Herder and Herder, New 

York 1970, pp. 274-275.
115  Cf. Fr. Ignacio de la Eucaristía, Hombre, mundo, redención. Concepto 

agustiniano del hombre bajo el signo de Adán o de Cristo, Ed. Meditarráneo, Valencia 
1954, pp. 122-123.

116  Cf. civ.Dei 22,29,1.



SAN AGUSTÍN. EL CIELO (2ª PARTE) 415

de Dios 117. Indica Agustín que “la paz de la ciudad celeste es la sociedad 
perfectamente ordenada y perfectamente armoniosa en el gozar de Dios y en el 
mutuo gozo en Dios” 118. En esta paz, en la que se da la tranquilidad del 
orden, la distribución adecuada de diversas moradas y premios (co-
rrespondientes a los méritos de cada uno) no será un obstáculo para la 
armonía y el gozo común. No habrá envidias. Cada bienaventurado 
se contentará con su bien, sin ambicionar otro mayor 119. En la Igle-
sia triunfante todos los bienaventurados estarán unidos para poseer 
juntamente la eterna felicidad. La vida eterna será común a todos los 
santos. Brillará armoniosamente cualquiera que sea la diversidad de 
premios. Entonces reinará la paz suprema, la paz cumplida y la paz 
perfecta 120.

Esta patria es conocida bíblicamente como la “Jerusalén celeste”. 
Creer en ella alienta nuestra esperanza. Es bella y está engalanada 
como una novia para su esposo: “y vi la Ciudad Santa, la nueva Jerusa-
lén, que bajaba del cielo, de junto a Dios, engalanada como una novia atavia-
da para su esposo” (Ap 21,2). Algunos no tenían fe ni en ella ni en otras 
realidades escatológicas. Por ejemplo, según la teología maniquea no 
ha lugar la iluminación espiritual, ni la adopción de los hijos de Dios, 
ni la herencia de la Jerusalén celeste, ni la santidad, ni la incorpora-
ción como miembro a Cristo, ni tampoco la posesión del reino de los 
cielos 121.

Agustín reconoce que Dios invita a todos a la patria; quiere que 
todos los hombres se salven y lleguen al conocimiento de la verdad 
(1 Tim 2,4). La patria es el lugar al que todos estamos convocados, y 
mientras vivimos en la tierra aún estamos a tiempo de prepararnos 
espiritualmente para acceder a ella. Los que ya han recibido la luz de 
Cristo han de brillar para que otros vean la luz, se conviertan y glo-
rifiquen al Padre: “brille así vuestra luz delante de los hombres, para 

117  Nota de los traductores de Obras Completas de San Agustín / XVII, 942, 
citado en Moriones, F., Teología de San Agustín, Ed. BAC, Madrid 2004, p. 660.

118  Civ.Dei 19,13,1.
119  Cf. civ.Dei 22,30,2.
120  Cf. ench. 61 y 113. Citados en Moriones, F., Teología de San Agustín, 

Ed. BAC, Madrid 2004, p. 674.
121  C.Iul.imp. 1,53.



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA416

que vean vuestras buenas obras y glorifiquen a vuestro Padre, que está 
en los cielos” (Mt 5,16).

En la patria celestial no se pensará nada que no sea bueno, 
honesto, verdadero, puro o sincero 122. Se nos exige renacer antes 
aquí abajo para subir a ella 123. Cristo es central en todo este pro-
ceso de acceso a la patria: hemos de acogerle ahora con el fin de 
que Él nos acoja ahora y después en el cielo 124. Hemos de unirnos 
a Él, configurándonos radicalmente con Él y con su Pascua. En la 
experiencia pascual aceptamos la cruz que nos une continuamente 
a Jesucristo, nos ayuda a esperar los bienes del cielo y nos exhorta 
a no profanar los divinos misterios 125. Esto nos conduce verdade-
ramente a la patria. 

Ante el Señor hemos de presentarnos reverentemente, ya que su 
grandeza lo precisa; por la sublimidad de su misión, al nombre de 
Jesús toda rodilla ha de doblarse, en el cielo, en la tierra y en el abis-
mo (Flp 2,10-11). Si ponemos al Señor en el centro de nuestras vidas, 
entonces iremos asimilando gradualmente el proceso de divinización 
personal. Al divinizado se le promete la vida del cielo, a través de una 
esperanza llena de esplendor, que brilla ya en nuestro mundo y en 
nuestra tierra 126.

¿Y cómo será posible nuestro acceso a la patria celestial? Hemos 
de convencernos humildemente de que necesitamos la ayuda y el per-
dón de Dios a lo largo de todo el desarrollo de nuestra existencia. Sólo 
así seremos purificados continuamente y hallaremos gratuitamente 
el tesoro del cielo 127. En la tierra nunca somos perfectos del todo en 
maduración espiritual. Indica Agustín que la santidad se obtendrá 
perfectamente en el cielo, en la plenitud y en la perfección donde to-
das las cosas son perfectas 128. 

122  Cf. ser. 243,5.
123  Cf. ser. 294,9.
124  Cf. enar.psal. 30,2,3,8 [v.21].
125  Cf. doc.chr. 2,41,62.
126  Cf. ser. 191,4 y 192,1.
127  Cf. ser. 345,6.
128  Cf. ser. 142,14.



SAN AGUSTÍN. EL CIELO (2ª PARTE) 417

Y vamos a concluir ya nuestro estudio poniendo ante el lector 
otras referencias complementarias. Junto a ellas vaya el deseo de que 
puedan ampliar o matizar lo expuesto en estos dos artículos de apro-
ximación al cielo agustiniano 129.

P. Manuel Sánchez Tapia, OSA

129  Otras referencias complementarias para enriquecer matices y ver otras 
interpretaciones de nuestro tema las hallamos en Pierce, A., Augustine ś Eschatological 
Vision: The Dynamism of Seeing and Seeking God in Heaven: Pro Ecclesia 29/2 (2020) 
217-238; Perreau-Saussine, E., Heaven as a political theme in Augustine ś City of God, 
Cambridge University Press, Cambridge-New York, 2010, pp. 179-191; Reisen, H. 
vans, “¿La tierra como el cielo? San Agustín sobre el Padre Nuestro”, Mayéutica 38 
(2012) 339-355; Reisen, H. vans, “Con la cabeza en el cielo, pero con los pies firmes 
en la tierra: la predicación de san Agustín en el día de la Ascensión”, Augustinus 
53/210-211 (2008) 443-452; Winden, J. C. M. van, “Once again Caelum caeli: is 
Augustine ś argument in Confessions XII consistent?”, en Collectanea Augustiniana, 
mélanges T. J. van Bavel, Leuven University Press, Louvain 1990, pp. 905-911; 
Couenhoven, J., “The necessities of perfect freedom”, en International Journal of 
Systematic Theology 14/4 (2012) 396-419; Homayoun Mazaheri, J., “Calvin and 
Augustine ś interpretations of `the father in heaven”, en Revue d ´Histoire Ecclésiastique 
106/3 (2011) 440-451; Kevin Coyle, J., “Adapted discourse: heaven in Augustine ś 
City of God and his contemporary preaching”, en History, apocalypse, and the secular 
imagination: new essays on Augustine ś City of God, Bowling Green OH, Bowling 
Green State University 1999, pp. 205-219 (y también en Augustinian Studies 30/2 
[1999] 205-219); Galindo Rodrigo, J. A., “Padre Nuestro que estás en el cielo”, 
en Revista agustiniana 58/175-176 (2017) 41-58; Nunziato, J., “Created to confess: 
St. Augustine on being material”, Modern Theology 32/3 (2016) 361-383; Migheri, 
K., Verbo y creación del mundo en San Agustín. Acerca de la doctrina agustiniana del 
“Verbo creador” [Tesis doctoral], Universidad Pontificia Comillas, Madrid 2013; Ward, 
K., “Porters to heaven: wealth, the poor, and moral agency in Augustine”, Journal 
of Religious Ethics 42/2 (2014) 216-242; Baker, K., “Guardian of a pure heart: 
St. Augustine on the path to heaven”, The Homiletic and Pastoral Review 110/4 
(2010) 73-74; Bagur Jover, L., La resurrección de Cristo en los “Tractatus in Iohannis 
evangelium” de San Agustín, Ed. Universidad de Navarra, Navarra 1990; Burnell, 
P. J., “Is the Augustinian heaven inhuman? The arguments of Martin Heidegger 
and Hannah Arendt”, en Augustinian Studies 30/1 (1999) 283-292; Sierra Rubio, 
S., “Hágase tu voluntad así en la tierra como en el cielo”, en Revista agustiniana 
58/175-176 (2017) 117-138.




