CruD-Ra 235-2 (2022) 355-370

A Via e a Patria: Jesus Cristo na conversao
de Santo Agostinho

SUMARIO:

No presente estudo queremos mostrar para la dos diversos momentos ou
“conversdes” de S. Agostinho, O fio e motivo condutores que configuram
toda a vida do filho de Ménica que, de sua mae recebeu tudo o que, mais
tarde, veio a reconhecer. De facto, o percurso inquieto de Agostinho s6 se ex-
plica, conforme o proprio nos confessa, como um caminho para a pdtria que o
Hiponense acabou por identificar com Cristo. Essa patria ja estava, contudo,
presente desde que o sempre “cristdao” Agostinho recebeu “com o leite de sua
mae” o nome de Jesus.

PALAVRAS CHAVE: S. Agostinho, Confissées, Conversao, cor inquietum, Jesus
Cristo-Via-Patria

SUMMARY:

In the present study, we want to show how, beyond the different moments or
“conversions” of St. Augustine, there is a thread and a motive that shape the
whole life of the son of Monica, who received from his mother everything
that he later came to recognise. In fact, Augustine’s restless journey can only
be explained, as he himself confesses, as a journey towards the homeland
that Augustine ultimately identified with Christ. This homeland (patria),
however, was already present when the ever “Christian” Augustine received
“with his mother’s milk” the name of Jesus.

KEYWORDS: St. Augustine, Confessions, Conversion, cor inquietum, Jesus
Christ-Via-Patria




356 ISIDRO PEREIRA LAMELAS, OFM

«Christus via Christus patria»

(Sermao 375C, 4)

«Qual dos meus escritos mais se difundiu e foi lido com maior
gosto que os livros das minhas Confissoes?»

(S. Agostinho, De dono perseverantiae, 20,53).

A partir dos finais do século XIX, alguns estudiosos de S. Agos-
tinho, confrontando as Confissdes com os seus primeiros Didlogos
(obras redigidas muitos anos antes) comecaram a questionar-se sobre
o significado da sua conversao: converteu-se o filho de Ménica real-
mente ao cristianismo e a fé da Igreja? ou converteu-se primeiro ao
neoplatonismo e s6, progressivamente, foi passando do italico plato-
nico ao Verbo feito carne, ou do deus dos filosofos a fé da Igreja? Ou,
como defendem ainda outros, ficou sempre platénico, mesmo depois
de batizado?

Sabemos que toda a vida do Hiponense sera determinada por
uma honestissima procura da verdade coincidente com a beatitudo
ou vida feliz. Toda a sua vida e obra giram a volta destes dois ver-
bos: “procurar-encontrar” (quaerens-inveniens). Foi porventura o maior
buscador de Deus do mundo antigo. Busca-o por toda a parte: fora,
acima e abaixo, dentro de si. Esta procura motivada pelo desejo de
compreender o mistério profundo do homem (cf. Conf IV,14,22) esta
paradigmaticamente exposta nas suas Confissoes, obra em que retrata
a sua e a nossa aventura de seres demandantes. Mas é especialmen-
te neste livro que melhor percebemos que o filho de Ménica nao é
apenas mais um buscador de Deus. Como o préprio confessa, a sua
aventura intelectual é sobretudo uma busca de Cristo, enquanto “via”,
“bussola” e “porto” de todas as buscas humanas.

Nesta circunstancia em que gratamente queremos homenagear
D. Paulo Evaristo Arns, um pastor que muito nos faz lembrar S. Agos-
tinho, mostrando como a conversao do jovem hiponense é um cami-



AVIAEA PATRIA:JESUS CRISTO NA CONVERSAO DE SANTO AGOSTINHO 357

nho ou, pelo menos, um ponto de chegada marcado e pautado pre-
ponderantemente por um motivo e fio condutor: Jesus Cristo 1.

Filho de pai pagao e de uma mae convictamente crista, o jovem
Agostinho é, sobretudo no que toca a sua sensibilidade religiosa, mar-
cado por sua mae e por uma outra “mae” que, nos bons e maus mo-
mentos, Monica lhe faz lembrar a toda a hora: a Igreja (cf. Conf 1,11).

A sensibilidade delicada do jovem de Tagaste a qual, associada
ao singular génio intelectual, fazem dele uma pessoa particularmente
sensivel as relagdes humanas e assumidamente influenciavel. Agos-
tinho nunca quis ser um inteletual de gabinete ou génio investigador
solitario, nem sequer uma espécie de anacoreta a procura da sabedo-
ria. O seu caminho de busca inquieta coincide com muitas amizades e
encontros de afectos, partilhas de vida e ideias, consultas e conselhos
escutados, dialogos de aprofundamento e discernimento. Romaniano
(amigo de infancia); Nebridio, (“dulcissimo amigo”), Alipio (“amigo
fraterno”), sdo apenas algumas dessas relagdes mais influentes no per-
curso de Agostinho. Desde a experiéncia de Cassiciaco até ao cendbio
que instituiu para viver, ja como clérigo, sempre entre “amigos”, com-
prova o que confessa nas suas Confissoes: «Nao se pode viver feliz sem
amigos» (nec esse sine amicis poteram beatus) (Conf V1,16,26).

Ora, a primeira e provavelmente a mais determinante dessas re-
lagbes foi a que, desde o berco, estabeleceu com sua mae. E a ela
que Agostinho deve essa bussula que o conduzira toda a vida, mesmo
quando parece ter perdido todo o rumo e pouco mais restar que um
nome: Jesus Cristo.

«Ainda menino - recorda ele - eu ouvira falar da vida eterna que
nos foi prometida na senda da humildade de Deus nosso Senhor, que
desceu a nossa soberba; e ja entdo era eu persignado com o sinal da
cruz, e recebia o condimento do teu sal* ja desde o ventre de minha
mae, que muito esperou em ti» (Conf 1,11,17).

1 Cf.REMY, G., Le Christ Médiateur dans Ueeuvre de saint Augustin, Paris 1979, 71.

2 Referéncia aos ritos do catecumenato: ser persignado com o sinal da cruz,
tomar o sal consagrado, receber a imposicdo das maos dos ministros da Igreja.



358 ISIDRO PEREIRA LAMELAS, OFM

O filho de Ménica jamais fara tabua rasa deste legado de sua mae.
Embora a sua opinido acerca de Cristo esteja longe do que implicava a
fé da Igreja, nunca se eclipsou nele uma certa ideia e apreco por Cris-
to, ao ponto de nutrir a permanente nostalgia pelo seu Nome. E quan-
do, aos dezoito anos, pela leitura do Horténsio de Cicero, se reacendeu
nele o entusiasmo pela sabedoria, s6 uma coisa refriou tal conversao:
o facto de nao encontrar ai o nome de Cristo.

A leitura dessa exortacao ciceroniana a filosofia assinala, de fac-
to, o primeiro passo da conversao, ao acender-se no seu cora¢ao um
amor pela verdade que nunca mais se apagou. Acaba de descobrir
a “filosofia”, mas continuara a procura da “sophia”. Ja nao o sacia o
aplauso da fama, mas também nao lhe basta uma “filosofia” qualquer.
O amor que se acendeu em seu coragao nao encontrava saciedade em
qualquer escola: «era levado a amar, a procurar e a alcancar, a agarrar
e a abracar com forca, nao esta ou aquela escola, mas a propria sabe-
doria, qualquer que ela fosse; e eu inflamava-me e ardia de desejo»
(IT1,4,8). Apenas uma coisa o dececionou, na obra de Cicero:

«S6 uma coisa me desalentava, é que o nome de Cristo nao estava
la, porque este nome, segundo a tua misericérdia, Senhor, este nome
do meu Salvador, teu filho, tinha-o piedosamente bebido o meu tenro
coragdo com o leite de minha mae, e o retinha no mais profundo de
si, e tudo aquilo que houvesse sem este nome, embora douto, polido e
veridico, ndo arrebatava todo o meu ser» (Conf. I11,4,8).

Ficamos entao, desde ja, cientes de que o jovem de Tagaste pro-
cura o que ja recebera e s6 por isso procura: esse Cristo, que “bebera
com o leite de sua mae”; esse Nome que “conservava no mais profundo
do seu coragao”.

A procura ou conversao de Agostinho nao é sendo um caminho
de reencontro em profundidade com a fé “nutrida” por Ménica no seu
coracao de crianca e no centro dessa fé esta Cristo.

As Confissoes narram-nos essa aventura de uma crianga que cres-
ceu depressa e de um jovem que, educado na fé catélica desde a sua
infancia, exigia muito mais que a fé dos simpliciores. Chegado a idade
adolescente e juvenil, deixou-se, por isso, convencer mais pela cultura



AVIAEA PATRIA:JESUS CRISTO NA CONVERSAO DE SANTO AGOSTINHO 359

paga de seu pai e pela escola que frequentou com sucesso (mesmo
quando sofridamente), do que pela verdade ensinada por suas maes
Moénica e Igreja.

Num primeiro momento, porém, a Igreja catdlica personificada
na figura de Moénica apresentava-se-lhe mais como obstaculo do que
enquanto via para chegar ao “porto”. Durante 9 anos preferiu, por
isso, outra “igreja” que lhe prometia um atalho mais direto para a ver-
dade que sequiosamente buscava 3. Sera preciso chegar a Milao (383)
e conhecer o bispo Ambroésio para redescobrir a Igreja de Cristo e o
Cristo da Igreja.

S6 entao tera condigdes para retemperar o seu entusiasmo ra-
cionalista, e superar uma série de preconceitos anti-catolicos 4 (que
o levaram a abragar a seita de Mani), e a redescobrir o verdadeiro
significado da auctoritas catolica. Ainda assim, quando se viu desem-
baragado do maniqueismo, reconhecera que, no seu coragao, «per-
manecia solidamente firme a fé de Cristo nosso Senhor e Salvador»,
ensinada pela Igreja (Conf VIL,5,7).

Por outro lado, sabemos que uma das razoes que o levaram a
deriva maniqueia teve a ver com o facto de também os Maniqueus fa-
larem “com abundancia” desse nome de Jesus Cristo “que continuava
a habitar seu coracao”:

«E, assim, cai nas méaos de uns homens orgulhosamente tresvaria-
dos, extremamente carnais, e palradores, em cujas bocas estavam os
lagos do diabo e um visco amassado com uma mistura das silabas do
teu nome e do Senhor Jesus Cristo e do Espirito Santo, nosso Paraclito
Consolador. Estes nomes nao se afastavam da sua boca, mas s6 com o

som e o ruido da lingua» (Conf I11,6,10).

Enganado pelo “ruido das palavras” e iludido pela promessa de
“verdade”, o filho de Ménica permaneceu longe da fé materna ao lon-
go de 9 anos, durante os quais se agravaram os preconceitos contra a
fé catdlica, que o impediam, nomeadamente, de conceber a verdade

3 Cf. De libero arbitrio, 11,14,38.
4 Cf. De beata vita, 1,4.



360 ISIDRO PEREIRA LAMELAS, OFM

como coincidente com o Verbo Jesus Cristo. Um desses preconcei-
tos relacionava-se com a visao materialista da realidade, inclusive da
realidade divina e a noc¢ao de mal, entendido como substancia e prin-
cipio ontolégico oposto ao bem (cf. Conf IV,15,25): «Nao conseguia
pensar uma substancia diferente daquelas que se vém habitualmente
com os olhos» (Conf VIL1,1; cf. V,10,19-20). Em tal estado de animo
e intelecto, todas as tentativas de aproximacao a fé catélica iam sendo
adiadas: «Como o meu espirito se esforcasse por recorrer a fé catoli-
ca, era rechagado, porque a fé catélica nao era o que eu pensava ser»
(Conf 111,10,20).

Desde os seus estudos em Cartago, aprendera com os Maniqueus
a conceber Cristo como um ser totalmente espiritual, mas nao verda-
deiramente humano, e menos ainda nascido de uma Virgem. O dua-
lismo maniqueu era incompativel com a doutrina crista da incarnacao
do Verbo:

«E julgava que o nosso Salvador, teu Unigénito, emanava, como
de uma massa... E assim julgava que a sua natureza nao podia nascer,
como nasceu, da Virgem Maria, se ndo se misturasse com o corpo...
Receava crer que tinha nascido na carne, para nao ser forcado a crer
que tinha sido inquinado pela carne. Agora os teus fiéis espirituais
com brandura e caridade rir-se-ao de mim, se lerem estas minhas con-
fissdes» (Conf V,10,20).

Mas o caso nao era para rir. Pelo menos para sua mae, Ménica,
que chorou grossas lagrimas ao ver o filho transviado da fé da Igreja
durante demasiado tempo.

Ja em Milao, e sob a benfazeja pregacao do bispo Ambrésio, co-
mega a superar os ja referidos preconceitos, e a afastar-se da seita de
Mani, para frequentar os “filosofos da Academia” que professavam o
ceticismo sistematico. Mas também neste caso, Agostinho nao se lhes
entrega de alma e coragao, e pela razao que ja adivinhamos: «Toda-
via, recusava-me absolutamente a confiar a cura da doenga da minha
alma a esses filosofos, porque nao existia neles o nome salvador de
Cristo» (Conf. V,14,25). Ainda algo hesitante, entre a «via catolica que
nao lhe parecia vencida nem ainda como vencedora», decide inscre-
ver-se «no catecumenato, na Igreja Catoélica, segundo a tradigao de



AVIAEA PATRIA:JESUS CRISTO NA CONVERSAO DE SANTO AGOSTINHO 361

meus pais, até que alguma certeza brilhasse, para onde eu dirigisse os
meus passos» (/bid.).

Agostinho regressa a “tradicao dos pais”, a fé batismal da mae
Igreja. Agora estava pelo menos certo de que a Mater > da qual se
afastou por recusar a “autoridade”, longe de ensinar “coisas infantis”,
como acusavam os maniqueus, era a verdadeira mestra da verdade.
Por isso, nao tem que envergonhar-se da fé ensinada no berco, por
Mbonica e pela Igreja, fé essa que tem o nome de Cristo como pedra
angular: «E assim me envergonhava, e arrependia, e me alegrava,
meu Deus, porque a tua Igreja, unica, corpo do teu filho dnico, na
qual me foi inculcado em crianga o nome de Cristo» (Conf VI1,4,5).

Uma vez liberto do maniqueismo, e ainda empenhado em acesas
lutas com problemas metafisicos sobre o modo de conceber Deus, a
sua confianca e adesdo a Igreja vai coincidir com o reencontro com o
Cristo da fé e o credo da Igreja catolica:

«Mas nao me permitias que, por nenhum turbilhdo do pensamen-
to, fosse arrancado a fé, gracas a qual eu acreditava que tu existes,
que a tua substancia é imutavel, que cuidas dos homens e os julgas, e
que em Cristo, teu Filho, nosso Senhor, e nas Santas Escrituras, que
a autoridade da tua Igreja catélica reconhece (Ecclesiae tuae catholicae
commendaret auctoritas), tu colocaste o caminho da salvacdo humana
(viam salutis humanae), em direcdo aquela vida que depois desta morte
ha de vir» (Conf VIL7,11).

Cristo é o Caminho-Via! Esta descoberta é decisiva no itinerario
do filho e Ménica. A famosa “busca inquieta” de Agostinho fica des-
enquadrada se ignorarmos o papel fundamental atribuido a Cristo
mediador, ou o Verbo feito carne, “caminho verdade e vida”. Num
dos seus sermoes explica-se assim: «Deus Cristo € a patria para onde

5 Um dos termos preferidos por Agostinho para falar da Igreja, cf. Confissdes,
I,11: «Vistes Senhor, que sendo ainda crianca, sobrevindo-me, certo dia uma febre
alta motivada por uma opressao do estomago, bati as portas da morte. Sabeis, meu
Deus, pois ja entdo por mim velaveis, com que ardor e fé pedi a piedade de minha
mae e de nossa mie comum —a Tua Igreja— (flagitavi a pietate matris meae et matris
omnium nostrum, ecclesiae tuae) o batismo de Cristo, Deus e Senhor meu». Cf. LANZI,
N., La Chiesa Madre in Sant’ Agostino, Pisa 1994.



362 ISIDRO PEREIRA LAMELAS, OFM

vamos; o homem Cristo € o cominho pelo qual vamos» 6. A via de
acesso a tao buscada beata vita é Cristo. A conversao de Agostinho
consistiu sobretudo no reconhecimento desta verdade teoldgica e
existencial.

Na atribulada busca, faltou-lhe quase sempre “a for¢a” de alguém
que deixou de se “alimentar” com a sabedoria daquele que lhe dizia:
“Eu sou o caminho”. Era cristdo desde menino, mas nunca se encon-
trara com Cristo, a Palavra encarnada do Mediador:

«E procurava o caminho (et quaerebam viam) para adquirir for¢a que
fosse conveniente para eu fruir de ti, e ndo encontrava, enquanto nao
abragasse o mediador de Deus e dos homens, o homem Cristo Jesus...
o qual me chamava e dizia: Eu sou o caminho, a verdade ¢ a vida (Jo 14,6),
e o alimento, que eu era incapaz de tomar, misturado a carne, porque
0 Verbo se fez carne (Jo 1,14), para que a tua sabedoria... amamentasse a
nossa infancia» (Conf. VIL,18, 24).

Ja em Milao, a leitura dos Livros neoplatinicos (Plotino, Porfi-
rio) ajudou-o a superar o referido obstaculo relativo a incarnagao
do Verbo e o seu nascimento virginal (cf. Conf. VIIL3; VII,9,13).
Nestes livros o Doutor da Graga encontrou escrito que o Verbo-Lo-
gos nao vem da carne, bem como a base filoséfica para a doutrina
da pré-existéncia do Verbo. Mas descobriu, também os limites des-
tes filésofos que o levaram a imaginar Jesus a maneira de um sabio
neoplaténico ideal, nem realmente divino, nem verdadeiramente
homem. No livro VII das Confissoes, expde, com a consueta beleza
literaria, essa diferenca qualitativa entre o Ldgos platonico e o Lo-
gos encarnado em Jesus Cristo, usando o paralelismo antitético: ibi
legi... non ibi legi.

6 Sermao 123,3. Cf. Sermao 375 C,4; Sermao 313F,3; MADEC, G., La Patrie et
la Voi. Le Christ dans la vie et la pensée de Saint Augustin, Paris 1980, 43-45.



AVIAEA PATRIA:JESUS CRISTO NA CONVERSAO DE SANTO AGOSTINHO 363

ibi legi...

non ibi legi...

«E ai li... no principio era o Verbo
e o Verbo estava junto de Deus e
Deus era o Verbo: este estava, no
principio, junto de Deus; todas

as coisas foram feitas por ele, e
sem ele nada foi feito...» (Conf.
VIL9,13).

Aili: que o Verbo, Deus, nao nasceu
da carne, nem do sangue, nem da
vontade do homem, nem da vonta-
de da carne, mas sim de Deus;

Indaguei, realmente, naqueles tex-
tos, dito de varias maneiras e de
muitos modos, que o Filho, na for-
ma do Pai, ndo considerou rapina
ser igual a Deus, porque, por natu-
reza, € isso mesmo (Conf VILIX,14)

Mas que, antes de todos os tempos
e acima de todos os tempos, per-
manece imutavelmente teu Filho
unigénito, co-eterno contigo, e que
da sua plenitude recebem as almas
o serem felizes, e que, pela partici-
pacao da sabedoria, que permanece
nela, sao renovadas, para que sejam
sabias: isso estd la.

«Mas que veio para o que era seu ¢
0s seus ndo o receberam, ¢ que a todos
quantos o receberam deu-lhes o poder de
se tornarem filhos de Deus, a eles que cre-
em no seu nome (Jo 1,11-12), isso ndo
olieuai

. mas que o Verbo se fez carne ¢ ha-
bitou em nds (Jo 1,14), ndo o li eu ai.

... mas que se aniquilou a si mesmo to-
mando a forma de escravo, feito a seme-
lhanga dos homens ¢ tido como homem
pela aparéncia, humilhou-se, fazendo-se
obediente até a morte, ¢ morte na cruz:
por isso Deus o exaltou dos mortos ¢
deu-lhe um nome, que estd acima de todo
o0 nome, para que, ao nome de Jesus, se
dobre todo o joelho dos seres celestes, te-
rrestres ¢ infernais, e toda a lingua con-
Jesse que o Senhor Jesus estd na gloria
de Deus Pai (F1 2,9-11): isso ndo o
dizem aqueles livros.

... mas que, 1o lempo previsto, morreu
pelos impios (Rm 5,6) e que ndo pou-
paste o teu unico Filho, mas por nés
todos o entregaste: isso nao esta la.

O Verbo de Deus, ao fazer-se carne, torna-se o caminho a se-
guir e “método” a aprender para alcancar a sabedoria «escondida aos
sabios e revelada aos pequeninos, para que viessem até Ele os que
sofrem e os que estao sobrecarregados, e Ele os aliviasse, porque é
manso e humilde de coracao». A estes Ele «dirigira e ensinara os seus



364 ISIDRO PEREIRA LAMELAS, OFM

caminhos» (Conf. VII,9,14). Agostinho sabe do que fala quando a via
da humildade contrapde “os ensoberbecidos, que nao o ouvem dizer:
Aprendei de mim, porque sou manso e humilde de coragao, e encontrareis re-
pouso para as vossas almas» (Mt 11,29). (1bid.).

Ao insistir na presuncao e “orgulho dos filosofos”, o Hiponense
nao esta a condenar a filosofia, mas um certo paganismo e formas de
gnose ja denunciados por S. Paulo, (cf. Rm 1,22: Dicentes se esse sapien-
tes, stulti facti sunt) que reduziam a sabedoria ao racionalismo gnostico.
O orgulho visado consiste “na gnosis que incha” em vez de “edificar
pela caridade” (1Cor 8,1), e, por isso, acaba por bloquear o proprio
progresso no amor a Sabedoria.

Neste contexto, Agostinho reconhece que o platonismo o aju-
dou a regressar a fé cristologica da Igreja, mas nunca seria suficiente
por lhe faltar a via humilitatis manifestada no “humilde Jesus” (Conf.
VIII,18,24: «non enim tenebam Deum meum lesum humilis humilem»).

O mistério do Verbo feito carne constitui, de facto, o ponto de
viragem na sua busca inquieta: «Et quaerebam viam... nec invenie-
bam, donec amplecterer mediatorem Dei et hominum, hominem Chris-
tum lesum... vocantem et dicentem: Ego sum via et veritas et vita» (Conf.
VIIL,18,24).

Quando redige o dialogo Contra academicos, primeira obra agos-
tiniana (ja que o De pulchro et apto, se perdeu), a parabola (geométrica
e biblica-filho prodigo) esta quase a completar-se. Uma vez rendido
a resiliente influéncia de sua mae e a eloquéncia de Ambrésio, e de-
cidido a retomar a fé “materna” da sua infancia, abandonando de-
finitivamente o Maniqueismo bem como o semi-ceticismo da Nova
Academia, o jovem de Tagaste assinala a passagem do platonismo
e demais correntes filosoficas («ap6s muitos séculos e muitas contro-
vérsias») para a «verdadeira filosofia que se lhe apresenta em toda
a sua clareza: nao a filosofia deste mundo... mas a do outro mundo
inteligivel, a qual a especulacao da razao nao poderia ter conduzido
as almas..., se 0 Sumo Deus, descendo com a sua misericérdia ao seio
do povo, nao se tivesse humilhado e abaixado ao ponto de assumir o
corpo humano do Verbo divino, para que, estimuladas com seu pre-



AVIAEA PATRIA:JESUS CRISTO NA CONVERSAO DE SANTO AGOSTINHO 365

ceitos e sobretudo com o seu exemplo, as almas pudessem, sem lutas
nem disputas, entrar em si mesmas e volver o olhar para a patria» 7.

Os filésofos antigos sao, segundo o autor das Confissoes, compara-
veis a Moisés: vém a terra prometida, mas nao lhes é concedido entrar
e tomar posse dela. Para o jovem de Tagaste é agora claro: a unica
via para chegar a verdade e beatitudo consiste em sujeitar a propria
inteligéncia a Cristo. Uma vez dado este passo, depressa percebera
que, afinal, a busca e frui¢ao da verdade requer a colaboragao da fé e
da razao8.

Em 386, na vigilia da sua conversao, Agostinho encontra-se na
posse de uma justa compreensao tanto da humanidade como da di-
vindade do Verbo, mas a sua cristologia mantinha-se ainda no quadro
dos esquemas platonicos (cf. Conf VII,19,25). Ao lado de Deus supre-
mo e unico, encontra-se o Ldgos eterno, saido d’Ele e co-criador do
mundo. Quanto a Jesus, superado o dualismo maniqueu, concebe-o
agora na sua dimensao verdadeiramente humana, dotado de corpo e
alma humana (verdade que nunca pos em davida devido aos relatos
evangélicos, ao contrario de Alipio (cf. Conf. VIL,19,25). E um homem
admiravel pela sua sabedoria, justamente chamado Cristo e pode
mesmo aceitar-se que nasceu duma Virgem, milagre que sublinha o
ideal de desprezo das coisas terrenas.

7 Contra Academicos, 11,19,42. Mais tarde dira, pregando aos fiéis de Hipona:
«Homem verdadeiro, Deus verdadeiro. O Cristo completo é Deus e homem. Esta
é a fé catolica (Homo verus, Deus verus: Deus et homo totus Christus. Haec est Catholica
Jides). Quem nega que Cristo é Deus, € Fotiniano. Quem nega que Cristo ¢ homem,
é Maniqueu. Quem confessa que Cristo € Deus igual ao Pai e homem verdadeiro,
que verdadeiramente padeceu, que derramou o seu sangue verdadeiro —pois a
verdade ndo nos libertaria se ele tivesse dado por nos um preco falso-, quem
confessa uma e outra coisa € Catdlico. Esse tem uma patria e tem um caminho.
Tem uma patria: No principio era o Verbo; Sendo de condi¢do divina, ndo considerou
uma apropriagdo o ser igual a Deus. Tem um caminho: O Verbo fez-se carne; Aniquilou-
-se a si mesmo, assumindo a condi¢do de servo. Ele proprio é a patria para onde
vamos e é também o caminho por onde vamos. Vamos entdo por ele e para ele
e nao nos perderemos» (Habet patriam, habet viam. Habet patriam: In principio erat
Verbum; habet patriam: Cum in forma Dei esset, non rapinam arbitratus est, esse aequalis
Deo. Habet viam: Verbum caro factum est: habet viam: Semetipsum, exinanivit formam
servi accipiens. Ipse est patria quo imus, ipse via qua imus. Per ipsum ad ipsum eamus,
et non errabimus)» (Sermdo 92,3).

8 Cf. Contra Academicos, 111,20,43.



366 ISIDRO PEREIRA LAMELAS, OFM

Faltava-lhe operar a sintese entre as duas dimensdes (a humana,
como via e a divina, como patria) de Jesus para repousar definitiva-
mente na fé catdlica. Tal passo decisivo nao tinha a ver apenas com
uma adesao intelectual a ortodoxia, mas esta associado a uma conver-
sao de vida ou de atitude espiritual e existencial: requeria-lhe a supe-
racao do espirito orgulhoso (identificado com a procura meramente
racional) pelo espirito de humildade. Isto é, havia que seguir o ca-
minho da condescendéncia do Verbo que assumiu a nossa condicao.
Faltava-lhe perceber e assumir a nova perspectiva de abordagem de
Deus e da Verdade. Tal perspectiva coincidia com o referido método
(caminho) da via humilitatis.

Mas a Cristo s6 se pode aceder, como aprendera de Ambrosio,
através da Igreja. Ha, por isso que acreditar no que diz sua mae Mo-
nica e os Pais da Igreja, como Ambrésio, bispo de Milao, outra “ami-
zade” decisiva no percurso de Agostinho.

O proprio lamenta nao ter reconhecido o mistério do Verbo feito
carne, em termos teologicos, isto €, nos moldes em que Cristo era
ensinado na fé da Igreja. Por isso procurava o caminho que nao encon-
trou enquanto nao “abragou o Mediador” e a Via da humildade que é
Jesus Cristo (Conf VII,18,24; X, 43,68).

Esta conversao de atitude coincide com a passagem dos “Livros
latonicos” a Escritura, sobretudo S. Paulo (VII,20,26), com a conse-
b b b b
quente crise provocada pelo esvaziamento da “ciéncia que incha” e a
passagem “da presuncao a confissao”:

«Mas entao, lidos aqueles livros dos Platonicos, e depois de por
eles ter sido levado a procurar a verdade incorpoérea, vi e compreendi
as tuas coisas invisiveis por meio daquelas que foram feitas... Conver-
sava muito, como se fosse perito, e, se nao procurasse o teu caminho
em Cristo (viam tuam quaererem), nosso Salvador, nao seria perito, mas
pereceria. Na verdade, ja comecgava a querer parecer sabio, cheio do
meu castigo, e nao chorava, e inchava-me com a ciéncia, acima de
toda a medida. Onde estava, pois, aquela caridade que edifica (1 Cor
8,1) a partir do alicerce da humildade, que ¢ Jesus Cristo? (1 Cor 3,11).
Ou quando é que aqueles livros ma ensinariam? Creio que tu quiseste
que eu deparasse com eles, antes de meditar sobre as tuas Escrituras,
a fim de que ficasse gravado na minha memoria de que modo fui afec-



AVIAEA PATRIA:JESUS CRISTO NA CONVERSAO DE SANTO AGOSTINHO 367

tado por eles, e de que, quando mais tarde encontrei o apaziguamento
nos teus Livros, e as minhas feridas foram tocadas pelos teus dedos,
que as curaram, discernisse e distinguisse que diferenca havia entre
presuncao e confissao, entre os que véem para onde se deve ir e nao
véem por onde, e o caminho que conduz a patria bem aventurada,
ndo apenas para a contemplar, mas também para a habitar (e viam
ducentem ad beatificam patriam non tantum cernendam sed et habitandam)»
(Conf. VI1,20,26).

Alonga citagao justifica-se pela sintese e prova magnifica que nela
nos é dada do cristocentrismo da sua conversao (e, podemos dizer, de
todo o pensamento agostiniano). Depois de ter encontrado “o Camin-
ho”, Agostinho confronta agora a busca filoséfica com a humildade de
Cristo, a Via humilitatis revelada nas Escrituras, para denunciar a dife-
renca: “Uma coisa € ver a patria da paz” e anelar por ela (platonismo),
outra coisa é “encontrar o caminho até ela e seguir o caminho que ai
conduz” (fé em Cristo):

«Uma coisa € ver, do cimo de um monte frondoso, a patria da paz,
e ndo encontrar o caminho até ela, e esforcar-se, em vao, por lugares
invios..., outra coisa é seguir o caminho que ai conduz, protegido
pelo cuidado do seu celeste governante, onde aqueles que abandona-
ram a milicia celeste nao fazem assaltos, pois o evitam como a um
suplicio (Et aliud est de silvestri cacumine videre patriam pacis et iter ad
eam non invenire et frustra conari per invia circum... et aliud tenere viam
illuc ducentem cura caelestis imperatoris munitam, ubi non latrocinantur qui
caelestem militiam deseruerunt; vitant enim eam sicut supplicium)» (Conf.
VII, 21,27).

Mais que “platénico”, o Hiponense foi e sera sempre “cristao”,
ainda que em momentos e com acentos diversos.

O filho de Mbénica recuperara a fé e o cominho, no Salvador,
mas faltavam-lhe as energias necessarias para percorrer a “estrada
estreita” de Cristo. Levado pelo desejo de mudar de vida, decide
procurar Ambroésio e o velhinho presbitero, Simpliciano, que o aju-
darao nesta passagem existencial da soberba dos fil6sofos a humil-

dade de Cristo:



368 ISIDRO PEREIRA LAMELAS, OFM

«Quanto a minha vida temporal, tudo vacilava e o meu coracao
precisava de ser limpo do velho fermento; e agradava-me o caminho,
que é o proprio Salvador, mas ainda me custava seguir através das
suas estreitas veredas (placebat via ipse Salvator et ire per eius angustias
adhuc pigebat). E inspiraste a minha alma e pareceu bem a meus olhos
dirigir-me a Simpliciano, que se me afigurava bom servo teu e nele
resplandecia a tua graca... Por isso, confidenciando-lhe eu as minhas
inquietacdes, queria que ele me mostrasse qual era o modo adequado
a uma pessoa, assim perturbada como eu estava, para andar no teu
caminho (ad ambulandum in via tua)» (Conf VIIL1,1).

Quando, em agosto de 386, Agostinho, respondendo as ordens
da misteriosa voz que ecoou no jardim da sua residéncia temporaria
de Milao: “tolle, lege” (Conf- VII1,12,29), abre a Escritura, eis a pagina
decisiva na sua conversao: «Nem em comezainas e bebedeiras, nem em
libertinagens e dissolugoes, nem em rivalidades e invejas, mas revesti-vos do

Senhor Jesus Cristo e ndo procureis a satisfacio da carne na concupiscéncia
(Rm 13,13-14)».

Nao precisou de ler mais. Decididamente inicia o caminho de
preparagao para se “revestir de Cristo”, recebendo o batismo. Na noi-
te pascal de 24 para 25 de abril de 387, é batizado, na presenca da
mae e juntamente com seu filho Adeodato, pelas maos de Ambroésio,
em nome do «Mediador entre Deus e os homens, o homem Jesus Cris-
to..., o Verbo que se fez carne, para que a sua Sabedoria se tornasse o
leite para a nossa infancia» (Conf. VIL18,24). O filho de Moénica que,
em crianga, recebera, com o leite materno, as primeiras sementes do
Verbo, assume agora um novo nascimento para se nutrir do “leite-sa-
bedoria” do préprio Verbo. Mais tarde confessard que sua mae o gerou
duas vezes: «Nao consigo exprimir quantas dores para dar-me a luz em

espirito, bem maiores que aquelas nas quais me deu a luz segundo a
carne» (Conf V,9,16).

O trajeto espiritual de S. Agostinho coincide com a descoberta e
confirmacio progressiva desta conviccao: o homem nao se pode en-
tender nem realizar plenamente sem Deus. Pelo facto de ser criatura
de Deus (fecisti nos...) e pelo destino inscrito no mais profundo do ser
(... ad te), todo o homem, esse pequeno grande ser, esta balancado



AVIAEA PATRIA:JESUS CRISTO NA CONVERSAO DE SANTO AGOSTINHO 369

para a plenitude divina. Mas nunca la chegara sem a mediag¢ao do Ver-
bo, ou da Verdade feita carne.

O Verbo encarnado, enquanto Mediador e Via constitui, pois, o
cerne de todo o mistério divino e humano, e a chave de sucesso de to-
das as bucas dos corac¢des inquietos. Assim como, no homem, o corpo
€ 0 meio ou via para o espirito (e, a0 mesmo tempo, um obstaculo, na
visdo de Agostinho), também a corporeidade humana de Cristo é o
Caminho para Deus=Ser. No De civitate Dei, o pastor de Hipona resu-
me todo o seu pensamento neste passo:

Hic est enim mediator Dei et homi-
num, homo Christus Iesus. Per hoc
enim mediator, per quod homo, per
hoc et via. Quoniam si inter eum qui
tendit et illud quo tendit, via media
est, spes est perveniendi; si autem
desit, aut ignoretur qua eundum sit,
quid prodest nosse quo eundum sit?
Sola est autem adversus omnes erro-
res via munitissima, ut idem ipse sit
Deus et homo; quo itur Deus, qua
itur homo.

«Ele é o mediador entre Deus e os
homens, o Homem Jesus Cristo;
porque Ele é Mediador enquanto é
homem e também enquanto € o
Caminho. Se, na verdade, ha um
caminho entre aquele que caminha
e o fim para onde ele caminha, ha
esperanca de 1a chegar; mas se fal-
ta o caminho ou se se desconhece
a via por onde caminhar, para que
serve conhecer a meta a qual se
pretende chegar? Ora para evitar
todos os erros, nao ha senao um ca-
minho absolutamente seguro: que
o mesmo Ser seja Deus e Homem:
Deus, o fim para onde se caminha,

o Homem o meio por onde ali che-

gar» 9.

«S81 autem desit, aut ignoretur qua eundum sit, quid prodest nosse quo
eundum sit?» Esta é a pergunta fundamental que ja tem resposta na
vida do Hiponense e que distingue a sua “conversao” das introversoes
e outras mudancas de rumo que também estiveram presentes na sua
trajetoria, ou drama existencial em varios atos.

Concluimos, assim, constatando que a tao discutida “conversao”
ou “conversoes” de S. Agostinho s6 se compreendem cabalmente a

9 De civitate Dei, X1,2.



370 ISIDRO PEREIRA LAMELAS, OFM

partir do elemento condutor e unificante que configura toda a vida do
filho de Moénica que de sua mae recebeu tudo o que, mais tarde, veio a
recuperar e a abracar com toda a inteligéncia e coragao. Efetivamen-
te, o percurso inquieto do Doutor da graca sé6 se explica, conforme
o proprio nos confessa, como um caminho para a patria identificada
com Cristo. Essa patria ja estava, contudo, presente como “via”, desde
que o sempre “cristao” Agostinho recebeu “com o leite de sua mae” o
Nome de Jesus.

ISIDRO PEREIRA LAMELAS, OFM



