
A VIA E A PÁTRIA: JESUS CRISTO NA CONVERSÃO DE SANTO AGOSTINHO 355

A Via e a Pátria: Jesus Cristo na conversão  
de Santo Agostinho

Sumário: 
No presente estudo queremos mostrar para lá dos diversos momentos ou 
“conversões” de S. Agostinho, O fio e motivo condutores que configuram 
toda a vida do filho de Mónica que, de sua mãe recebeu tudo o que, mais 
tarde, veio a reconhecer. De facto, o percurso inquieto de Agostinho só se ex-
plica, conforme o próprio nos confessa, como um caminho para a pátria que o 
Hiponense acabou por identificar com Cristo. Essa pátria já estava, contudo, 
presente desde que o sempre “cristão” Agostinho recebeu “com o leite de sua 
mãe” o nome de Jesus. 

Palavras chave: S. Agostinho, Confissões, Conversão, cor inquietum, Jesus 
Cristo-Via-Pátria

Summary: 
In the present study, we want to show how, beyond the different moments or 
“conversions” of St. Augustine, there is a thread and a motive that shape the 
whole life of the son of Monica, who received from his mother everything 
that he later came to recognise. In fact, Augustine’s restless journey can only 
be explained, as he himself confesses, as a journey towards the homeland 
that Augustine ultimately identified with Christ. This homeland (patria), 
however, was already present when the ever “Christian” Augustine received 
“with his mother’s milk” the name of Jesus. 

Keywords: St. Augustine, Confessions, Conversion, cor inquietum, Jesus 
Christ-Via-Patria

CiuD-Ra 235-2 (2022) 355-370



ISIDRO PEREIRA LAMELAS, OFM356

«Christus via Christus patria» 

(Sermão 375C, 4)

«Qual dos meus escritos mais se difundiu e foi lido com maior 
gosto que os livros das minhas Confissões?» 

(S. Agostinho, De dono perseverantiae, 20,53).

A partir dos finais do século XIX, alguns estudiosos de S. Agos-
tinho, confrontando as Confissões com os seus primeiros Diálogos 
(obras redigidas muitos anos antes) começaram a questionar-se sobre 
o significado da sua conversão: converteu-se o filho de Mónica real-
mente ao cristianismo e à fé da Igreja? ou converteu-se primeiro ao 
neoplatonismo e só, progressivamente, foi passando do itálico plató-
nico ao Verbo feito carne, ou do deus dos filósofos à fé da Igreja? Ou, 
como defendem ainda outros, ficou sempre platónico, mesmo depois 
de batizado? 

Sabemos que toda a vida do Hiponense será determinada por 
uma honestíssima procura da verdade coincidente com a beatitudo 
ou vida feliz. Toda a sua vida e obra giram à volta destes dois ver-
bos: “procurar-encontrar” (quaerens-inveniens). Foi porventura o maior 
buscador de Deus do mundo antigo. Busca-o por toda a parte: fora, 
acima e abaixo, dentro de si. Esta procura motivada pelo desejo de 
compreender o mistério profundo do homem (cf. Conf. IV,14,22) está 
paradigmaticamente exposta nas suas Confissões, obra em que retrata 
a sua e a nossa aventura de seres demandantes. Mas é especialmen-
te neste livro que melhor percebemos que o filho de Mónica não é 
apenas mais um buscador de Deus. Como o próprio confessa, a sua 
aventura intelectual é sobretudo uma busca de Cristo, enquanto “via”, 
“bussola” e “porto” de todas as buscas humanas. 

Nesta circunstância em que gratamente queremos homenagear 
D. Paulo Evaristo Arns, um pastor que muito nos faz lembrar S. Agos-
tinho, mostrando como a conversão do jovem hiponense é um cami



A VIA E A PÁTRIA: JESUS CRISTO NA CONVERSÃO DE SANTO AGOSTINHO 357

nho ou, pelo menos, um ponto de chegada marcado e pautado pre-
ponderantemente por um motivo e fio condutor: Jesus Cristo 1. 

Filho de pai pagão e de uma mãe convictamente cristã, o jovem 
Agostinho é, sobretudo no que toca à sua sensibilidade religiosa, mar-
cado por sua mãe e por uma outra “mãe” que, nos bons e maus mo-
mentos, Mónica lhe faz lembrar a toda a hora: a Igreja (cf. Conf. I,11). 

A sensibilidade delicada do jovem de Tagaste a qual, associada 
ao singular génio intelectual, fazem dele uma pessoa particularmente 
sensível às relações humanas e assumidamente influenciável. Agos-
tinho nunca quis ser um inteletual de gabinete ou génio investigador 
solitário, nem sequer uma espécie de anacoreta à procura da sabedo-
ria. O seu caminho de busca inquieta coincide com muitas amizades e 
encontros de afectos, partilhas de vida e ideias, consultas e conselhos 
escutados, diálogos de aprofundamento e discernimento. Romaniano 
(amigo de infância); Nebrídio, (“dulcíssimo amigo”), Alípio (“amigo 
fraterno”), são apenas algumas dessas relações mais influentes no per-
curso de Agostinho. Desde a experiência de Cassicíaco até ao cenóbio 
que instituiu para viver, já como clérigo, sempre entre “amigos”, com-
prova o que confessa nas suas Confissões: «Não se pode viver feliz sem 
amigos» (nec esse sine amicis poteram beatus) (Conf. VI,16,26). 

Ora, a primeira e provavelmente a mais determinante dessas re-
lações foi a que, desde o berço, estabeleceu com sua mãe. É a ela 
que Agostinho deve essa bussula que o conduzirá toda a vida, mesmo 
quando parece ter perdido todo o rumo e pouco mais restar que um 
nome: Jesus Cristo. 

«Ainda menino - recorda ele - eu ouvira falar da vida eterna que 
nos foi prometida na senda da humildade de Deus nosso Senhor, que 
desceu à nossa soberba; e já então era eu persignado com o sinal da 
cruz, e recebia o condimento do teu sal 2 já desde o ventre de minha 
mãe, que muito esperou em ti» (Conf. I,11,17).

1  Cf. Remy, G., Le Christ Médiateur dans l’œuvre de saint Augustin, Paris 1979, 71.
2  Referência aos ritos do catecumenato: ser persignado com o sinal da cruz, 

tomar o sal consagrado, receber a imposição das mãos dos ministros da Igreja.



ISIDRO PEREIRA LAMELAS, OFM358

O filho de Mónica jamais fará tábua rasa deste legado de sua mãe. 
Embora a sua opinião acerca de Cristo esteja longe do que implicava a 
fé da Igreja, nunca se eclipsou nele uma certa ideia e apreço por Cris-
to, ao ponto de nutrir a permanente nostalgia pelo seu Nome. E quan-
do, aos dezoito anos, pela leitura do Hortênsio de Cícero, se reacendeu 
nele o entusiasmo pela sabedoria, só uma coisa refriou tal conversão: 
o facto de não encontrar aí o nome de Cristo.

A leitura dessa exortação ciceroniana à filosofia assinala, de fac-
to, o primeiro passo da conversão, ao acender-se no seu coração um 
amor pela verdade que nunca mais se apagou. Acaba de descobrir 
a “filosofia”, mas continuará à procura da “sophia”. Já não o sacia o 
aplauso da fama, mas também não lhe basta uma “filosofia” qualquer. 
O amor que se acendeu em seu coração não encontrava saciedade em 
qualquer escola: «era levado a amar, a procurar e a alcançar, a agarrar 
e a abraçar com força, não esta ou aquela escola, mas a própria sabe-
doria, qualquer que ela fosse; e eu inflamava-me e ardia de desejo» 
(III,4,8). Apenas uma coisa o dececionou, na obra de Cícero:

«Só uma coisa me desalentava, é que o nome de Cristo não estava 
lá, porque este nome, segundo a tua misericórdia, Senhor, este nome 
do meu Salvador, teu filho, tinha-o piedosamente bebido o meu tenro 
coração com o leite de minha mãe, e o retinha no mais profundo de 
si, e tudo aquilo que houvesse sem este nome, embora douto, polido e 
verídico, não arrebatava todo o meu ser» (Conf. III,4,8).

Ficamos então, desde já, cientes de que o jovem de Tagaste pro-
cura o que já recebera e só por isso procura: esse Cristo, que “bebera 
com o leite de sua mãe”; esse Nome que “conservava no mais profundo 
do seu coração”. 

A procura ou conversão de Agostinho não é senão um caminho 
de reencontro em profundidade com a fé “nutrida” por Mónica no seu 
coração de criança e no centro dessa fé está Cristo. 

As Confissões narram-nos essa aventura de uma criança que cres-
ceu depressa e de um jovem que, educado na fé católica desde a sua 
infância, exigia muito mais que a fé dos simpliciores. Chegado à idade 
adolescente e juvenil, deixou-se, por isso, convencer mais pela cultura 



A VIA E A PÁTRIA: JESUS CRISTO NA CONVERSÃO DE SANTO AGOSTINHO 359

pagã de seu pai e pela escola que frequentou com sucesso (mesmo 
quando sofridamente), do que pela verdade ensinada por suas mães 
Mónica e Igreja. 

Num primeiro momento, porém, a Igreja católica personificada 
na figura de Mónica apresentava-se-lhe mais como obstáculo do que 
enquanto via para chegar ao “porto”. Durante 9 anos preferiu, por 
isso, outra “igreja” que lhe prometia um atalho mais direto para a ver-
dade que sequiosamente buscava 3. Será preciso chegar a Milão (383) 
e conhecer o bispo Ambrósio para redescobrir a Igreja de Cristo e o 
Cristo da Igreja. 

Só então terá condições para retemperar o seu entusiasmo ra-
cionalista, e superar uma série de preconceitos anti-católicos 4 (que 
o levaram a abraçar a seita de Mani), e a redescobrir o verdadeiro 
significado da auctoritas católica. Ainda assim, quando se viu desem-
baraçado do maniqueísmo, reconhecerá que, no seu coração, «per-
manecia solidamente firme a fé de Cristo nosso Senhor e Salvador», 
ensinada pela Igreja (Conf. VII,5,7). 

Por outro lado, sabemos que uma das razões que o levaram à 
deriva maniqueia teve a ver com o facto de também os Maniqueus fa-
larem “com abundância” desse nome de Jesus Cristo “que continuava 
a habitar seu coração”: 

«E, assim, caí nas mãos de uns homens orgulhosamente tresvaria-
dos, extremamente carnais, e palradores, em cujas bocas estavam os 
laços do diabo e um visco amassado com uma mistura das sílabas do 
teu nome e do Senhor Jesus Cristo e do Espírito Santo, nosso Paráclito 
Consolador. Estes nomes não se afastavam da sua boca, mas só com o 
som e o ruído da língua» (Conf. III,6,10). 

Enganado pelo “ruido das palavras” e iludido pela promessa de 
“verdade”, o filho de Mónica permaneceu longe da fé materna ao lon-
go de 9 anos, durante os quais se agravaram os preconceitos contra a 
fé católica, que o impediam, nomeadamente, de conceber a verdade 

3  Cf. De libero arbitrio, II,14,38.
4  Cf. De beata vita, I,4.



ISIDRO PEREIRA LAMELAS, OFM360

como coincidente com o Verbo Jesus Cristo. Um desses preconcei-
tos relacionava-se com a visão materialista da realidade, inclusive da 
realidade divina e a noção de mal, entendido como substância e prin-
cípio ontológico oposto ao bem (cf. Conf. IV,15,25): «Não conseguia 
pensar uma substância diferente daquelas que se vêm habitualmente 
com os olhos» (Conf. VII,1,1; cf. V,10,19-20). Em tal estado de ânimo 
e intelecto, todas as tentativas de aproximação à fé católica iam sendo 
adiadas: «Como o meu espírito se esforçasse por recorrer à fé católi-
ca, era rechaçado, porque a fé católica não era o que eu pensava ser» 
(Conf. III,10,20). 

Desde os seus estudos em Cartago, aprendera com os Maniqueus 
a conceber Cristo como um ser totalmente espiritual, mas não verda-
deiramente humano, e menos ainda nascido de uma Virgem. O dua-
lismo maniqueu era incompatível com a doutrina cristã da incarnação 
do Verbo: 

«E julgava que o nosso Salvador, teu Unigénito, emanava, como 
de uma massa... E assim julgava que a sua natureza não podia nascer, 
como nasceu, da Virgem Maria, se não se misturasse com o corpo… 
Receava crer que tinha nascido na carne, para não ser forçado a crer 
que tinha sido inquinado pela carne. Agora os teus fiéis espirituais 
com brandura e caridade rir-se-ão de mim, se lerem estas minhas con-
fissões» (Conf. V,10,20).

Mas o caso não era para rir. Pelo menos para sua mãe, Mónica, 
que chorou grossas lágrimas ao ver o filho transviado da fé da Igreja 
durante demasiado tempo. 

Já em Milão, e sob a benfazeja pregação do bispo Ambrósio, co-
meça a superar os já referidos preconceitos, e a afastar-se da seita de 
Mani, para frequentar os “filósofos da Academia” que professavam o 
ceticismo sistemático. Mas também neste caso, Agostinho não se lhes 
entrega de alma e coração, e pela razão que já adivinhamos: «Toda-
via, recusava-me absolutamente a confiar a cura da doença da minha 
alma a esses filósofos, porque não existia neles o nome salvador de 
Cristo» (Conf. V,14,25). Ainda algo hesitante, entre a «via católica que 
não lhe parecia vencida nem ainda como vencedora», decide inscre-
ver-se «no catecumenato, na Igreja Católica, segundo a tradição de 



A VIA E A PÁTRIA: JESUS CRISTO NA CONVERSÃO DE SANTO AGOSTINHO 361

meus pais, até que alguma certeza brilhasse, para onde eu dirigisse os 
meus passos» (Ibid.).

Agostinho regressa à “tradição dos pais”, à fé batismal da mãe 
Igreja. Agora estava pelo menos certo de que a Mater  5 da qual se 
afastou por recusar a “autoridade”, longe de ensinar “coisas infantis”, 
como acusavam os maniqueus, era a verdadeira mestra da verdade. 
Por isso, não tem que envergonhar-se da fé ensinada no berço, por 
Mónica e pela Igreja, fé essa que tem o nome de Cristo como pedra 
angular: «E assim me envergonhava, e arrependia, e me alegrava, 
meu Deus, porque a tua Igreja, única, corpo do teu filho único, na 
qual me foi inculcado em criança o nome de Cristo» (Conf. VI,4,5). 

Uma vez liberto do maniqueismo, e ainda empenhado em acesas 
lutas com problemas metafísicos sobre o modo de conceber Deus, a 
sua confiança e adesão à Igreja vai coincidir com o reencontro com o 
Cristo da fé e o credo da Igreja católica:

«Mas não me permitias que, por nenhum turbilhão do pensamen-
to, fosse arrancado à fé, graças à qual eu acreditava que tu existes, 
que a tua substância é imutável, que cuidas dos homens e os julgas, e 
que em Cristo, teu Filho, nosso Senhor, e nas Santas Escrituras, que 
a autoridade da tua Igreja católica reconhece (Ecclesiae tuae catholicae 
commendaret auctoritas), tu colocaste o caminho da salvação humana 
(viam salutis humanae), em direção àquela vida que depois desta morte 
há de vir» (Conf. VII,7,11).

Cristo é o Caminho-Via! Esta descoberta é decisiva no itinerário 
do filho e Mónica. A famosa “busca inquieta” de Agostinho fica des-
enquadrada se ignorarmos o papel fundamental atribuído a Cristo 
mediador, ou o Verbo feito carne, “caminho verdade e vida”. Num 
dos seus sermões explica-se assim: «Deus Cristo é a pátria para onde 

5  Um dos termos preferidos por Agostinho para falar da Igreja, cf. Confissões, 
I,11: «Vistes Senhor, que sendo ainda criança, sobrevindo-me, certo dia uma febre 
alta motivada por uma opressão do estômago, bati às portas da morte. Sabeis, meu 
Deus, pois já então por mim veláveis, com que ardor e fé pedi à piedade de minha 
mãe e de nossa mãe comum –a Tua Igreja– (flagitavi a pietate matris meae et matris 
omnium nostrum, ecclesiae tuae) o batismo de Cristo, Deus e Senhor meu». Cf. Lanzi, 
N., La Chiesa Madre in Sant’ Agostino, Pisa 1994.



ISIDRO PEREIRA LAMELAS, OFM362

vamos; o homem Cristo é o cominho pelo qual vamos» 6. A via de 
acesso à tão buscada beata vita é Cristo. A conversão de Agostinho 
consistiu sobretudo no reconhecimento desta verdade teológica e 
existencial. 

Na atribulada busca, faltou-lhe quase sempre “a força” de alguém 
que deixou de se “alimentar” com a sabedoria daquele que lhe dizia: 
“Eu sou o caminho”. Era cristão desde menino, mas nunca se encon-
trara com Cristo, a Palavra encarnada do Mediador: 

«E procurava o caminho (et quaerebam viam) para adquirir força que 
fosse conveniente para eu fruir de ti, e não encontrava, enquanto não 
abraçasse o mediador de Deus e dos homens, o homem Cristo Jesus… 
o qual me chamava e dizia: Eu sou o caminho, a verdade e a vida ( Jo 14,6), 
e o alimento, que eu era incapaz de tomar, misturado à carne, porque 
o Verbo se fez carne ( Jo 1,14), para que a tua sabedoria… amamentasse a 
nossa infância» (Conf. VII,18, 24).

Já em Milão, a leitura dos Livros neoplatónicos (Plotino, Porfí-
rio) ajudou-o a superar o referido obstáculo relativo à incarnação 
do Verbo e o seu nascimento virginal (cf. Conf. VIII,3; VII,9,13). 
Nestes livros o Doutor da Graça encontrou escrito que o Verbo-Lo-
gos não vem da carne, bem como a base filosófica para a doutrina 
da pré-existência do Verbo. Mas descobriu, também os limites des-
tes filósofos que o levaram a imaginar Jesus à maneira de um sábio 
neoplatónico ideal, nem realmente divino, nem verdadeiramente 
homem. No livro VII das Confissões, expõe, com a consueta beleza 
literária, essa diferença qualitativa entre o Lógos platónico e o Ló-
gos encarnado em Jesus Cristo, usando o paralelismo antitético: ibi 
legi… non ibi legi. 

6  Sermão 123,3. Cf. Sermão 375 C,4; Sermão 313F,3; Madec, G., La Patrie et 
la Voi. Le Christ dans la vie et la pensée de Saint Augustin, Paris 1980, 43-45.



A VIA E A PÁTRIA: JESUS CRISTO NA CONVERSÃO DE SANTO AGOSTINHO 363

            ibi legi…		           non ibi legi…

«E aí li… no princípio era o Verbo 
e o Verbo estava junto de Deus e 
Deus era o Verbo: este estava, no 
princípio, junto de Deus; todas 
as coisas foram feitas por ele, e 
sem ele nada foi feito…» (Conf. 
VII,9,13). 

Aí li: que o Verbo, Deus, não nasceu 
da carne, nem do sangue, nem da 
vontade do homem, nem da vonta-
de da carne, mas sim de Deus; 

Indaguei, realmente, naqueles tex-
tos, dito de várias maneiras e de 
muitos modos, que o Filho, na for-
ma do Pai, não considerou rapina 
ser igual a Deus, porque, por natu-
reza, é isso mesmo (Conf. VII,IX,14) 

Mas que, antes de todos os tempos 
e acima de todos os tempos, per-
manece imutavelmente teu Filho 
unigénito, co-eterno contigo, e que 
da sua plenitude recebem as almas 
o serem felizes, e que, pela partici-
pação da sabedoria, que permanece 
nela, são renovadas, para que sejam 
sábias: isso está lá.

«Mas que veio para o que era seu e 
os seus não o receberam, e que a todos 
quantos o receberam deu-lhes o poder de 
se tornarem filhos de Deus, a eles que cre-
em no seu nome (Jo 1,11-12), isso não 
o li eu aí.
… mas que o Verbo se fez carne e ha-
bitou em nós ( Jo 1,14), não o li eu aí. 

… mas que se aniquilou a si mesmo to-
mando a forma de escravo, feito à seme-
lhança dos homens e tido como homem 
pela aparência, humilhou-se, fazendo-se 
obediente até à morte, e morte na cruz: 
por isso Deus o exaltou dos mortos e 
deu-lhe um nome, que está acima de todo 
o nome, para que, ao nome de Jesus, se 
dobre todo o joelho dos seres celestes, te
rrestres e infernais, e toda a língua con-
fesse que o Senhor Jesus está na glória 
de Deus Pai (Fl 2,9-11): isso não o 
dizem aqueles livros.
 

… mas que, no tempo previsto, morreu 
pelos ímpios (Rm 5,6) e que não pou-
paste o teu único Filho, mas por nós 
todos o entregaste: isso não está lá. 

O Verbo de Deus, ao fazer-se carne, torna-se o caminho a se-
guir e “método” a aprender para alcançar a sabedoria «escondida aos 
sábios e revelada aos pequeninos, para que viessem até Ele os que 
sofrem e os que estão sobrecarregados, e Ele os aliviasse, porque é 
manso e humilde de coração». A estes Ele «dirigirá e ensinará os seus 



ISIDRO PEREIRA LAMELAS, OFM364

caminhos» (Conf. VII,9,14). Agostinho sabe do que fala quando à via 
da humildade contrapõe “os ensoberbecidos, que não o ouvem dizer: 
Aprendei de mim, porque sou manso e humilde de coração, e encontrareis re-
pouso para as vossas almas» (Mt 11,29). (Ibid.).

Ao insistir na presunção e “orgulho dos filósofos”, o Hiponense 
não está a condenar a filosofia, mas um certo paganismo e formas de 
gnose já denunciados por S. Paulo, (cf. Rm 1,22: Dicentes se esse sapien-
tes, stulti facti sunt) que reduziam a sabedoria ao racionalismo gnóstico. 
O orgulho visado consiste “na gnosis que incha” em vez de “edificar 
pela caridade” (1Cor 8,1), e, por isso, acaba por bloquear o próprio 
progresso no amor à Sabedoria. 

Neste contexto, Agostinho reconhece que o platonismo o aju-
dou a regressar à fé cristológica da Igreja, mas nunca seria suficiente 
por lhe faltar a via humilitatis manifestada no “humilde Jesus” (Conf. 
VIII,18,24: «non enim tenebam Deum meum Iesum humilis humilem»). 

O mistério do Verbo feito carne constitui, de facto, o ponto de 
viragem na sua busca inquieta: «Et quaerebam viam… nec invenie-
bam, donec amplecterer  mediatorem Dei et hominum, hominem Chris-
tum Iesum… vocantem et dicentem: Ego sum via et veritas et vita» (Conf. 
VII,18,24). 

Quando redige o diálogo Contra academicos, primeira obra agos-
tiniana ( já que o De pulchro et apto, se perdeu), a parábola (geométrica 
e bíblica-filho pródigo) está quase a completar-se. Uma vez rendido 
à resiliente influência de sua mãe e à eloquência de Ambrósio, e de-
cidido a retomar a fé “materna” da sua infância, abandonando de-
finitivamente o Maniqueísmo bem como o semi-ceticismo da Nova 
Academia, o jovem de Tagaste assinala a passagem do platonismo 
e demais correntes filosóficas («após muitos séculos e muitas contro-
vérsias») para a «verdadeira filosofia que se lhe apresenta em toda 
a sua clareza: não a filosofia deste mundo… mas a do outro mundo 
inteligível, à qual a especulação da razão não poderia ter conduzido 
as almas…, se o Sumo Deus, descendo com a sua misericórdia ao seio 
do povo, não se tivesse humilhado e abaixado ao ponto de assumir o 
corpo humano do Verbo divino, para que, estimuladas com seu pre-



A VIA E A PÁTRIA: JESUS CRISTO NA CONVERSÃO DE SANTO AGOSTINHO 365

ceitos e sobretudo com o seu exemplo, as almas pudessem, sem lutas 
nem disputas, entrar em si mesmas e volver o olhar para a pátria» 7.

Os filósofos antigos são, segundo o autor das Confissões, compará-
veis a Moisés: vêm a terra prometida, mas não lhes é concedido entrar 
e tomar posse dela. Para o jovem de Tagaste é agora claro: a única 
via para chegar à verdade e beatitudo consiste em sujeitar a própria 
inteligência a Cristo. Uma vez dado este passo, depressa perceberá 
que, afinal, a busca e fruição da verdade requer a colaboração da fé e 
da razão 8. 

Em 386, na vigília da sua conversão, Agostinho encontra-se na 
posse de uma justa compreensão tanto da humanidade como da di-
vindade do Verbo, mas a sua cristologia mantinha-se ainda no quadro 
dos esquemas platónicos (cf. Conf. VII,19,25). Ao lado de Deus supre-
mo e único, encontra-se o Lógos eterno, saído d’Ele e co-criador do 
mundo. Quanto a Jesus, superado o dualismo maniqueu, concebe-o 
agora na sua dimensão verdadeiramente humana, dotado de corpo e 
alma humana (verdade que nunca pôs em dúvida devido aos relatos 
evangélicos, ao contrário de Alípio (cf. Conf. VII,19,25). É um homem 
admirável pela sua sabedoria, justamente chamado Cristo e pode 
mesmo aceitar-se que nasceu duma Virgem, milagre que sublinha o 
ideal de desprezo das coisas terrenas. 

7  Contra Academicos, II,19,42. Mais tarde dirá, pregando aos fiéis de Hipona: 
«Homem verdadeiro, Deus verdadeiro. O Cristo completo é Deus e homem. Esta 
é a fé católica (Homo verus, Deus verus: Deus et homo totus Christus. Haec est Catholica 
fides). Quem nega que Cristo é Deus, é Fotiniano. Quem nega que Cristo é homem, 
é Maniqueu. Quem confessa que Cristo é Deus igual ao Pai e homem verdadeiro, 
que verdadeiramente padeceu, que derramou o seu sangue verdadeiro –pois a 
verdade não nos libertaria se ele tivesse dado por nós um preço falso–, quem 
confessa uma e outra coisa é Católico. Esse tem uma pátria e tem um caminho. 
Tem uma pátria: No princípio era o Verbo; Sendo de condição divina, não considerou 
uma apropriação o ser igual a Deus. Tem um caminho: O Verbo fez‑se carne; Aniquilou
‑se a si mesmo, assumindo a condição de servo. Ele próprio é a pátria para onde 
vamos e é também o caminho por onde vamos. Vamos então por ele e para ele 
e não nos perderemos» (Habet patriam, habet viam. Habet patriam:  In principio erat 
Verbum; habet patriam: Cum in forma Dei esset, non rapinam arbitratus est, esse aequalis 
Deo.  Habet viam:  Verbum caro factum est: habet viam:  Semetipsum, exinanivit formam 
servi accipiens.  Ipse est patria quo imus, ipse via qua imus. Per ipsum ad ipsum eamus, 
et non errabimus)» (Sermão 92,3).

8  Cf. Contra Academicos, III,20,43.



ISIDRO PEREIRA LAMELAS, OFM366

Faltava-lhe operar a síntese entre as duas dimensões (a humana, 
como via e a divina, como patria) de Jesus para repousar definitiva-
mente na fé católica. Tal passo decisivo não tinha a ver apenas com 
uma adesão intelectual à ortodoxia, mas está associado a uma conver-
são de vida ou de atitude espiritual e existencial: requeria-lhe a supe-
ração do espírito orgulhoso (identificado com a procura meramente 
racional) pelo espírito de humildade. Isto é, havia que seguir o ca-
minho da condescendência do Verbo que assumiu a nossa condição. 
Faltava-lhe perceber e assumir a nova perspectiva de abordagem de 
Deus e da Verdade. Tal perspectiva coincidia com o referido método 
(caminho) da via humilitatis.

Mas a Cristo só se pode aceder, como aprendera de Ambrósio, 
através da Igreja. Há, por isso que acreditar no que diz sua mãe Mó-
nica e os Pais da Igreja, como Ambrósio, bispo de Milão, outra “ami-
zade” decisiva no percurso de Agostinho.

O próprio lamenta não ter reconhecido o mistério do Verbo feito 
carne, em termos teológicos, isto é, nos moldes em que Cristo era 
ensinado na fé da Igreja. Por isso procurava o caminho que não encon-
trou enquanto não “abraçou o Mediador” e a Via da humildade que é 
Jesus Cristo (Conf. VII,18,24; X, 43,68).

Esta conversão de atitude coincide com a passagem dos “Livros 
platónicos” à Escritura, sobretudo S. Paulo (VII,20,26), com a conse-
quente crise provocada pelo esvaziamento da “ciência que incha” e a 
passagem “da presunção à confissão”:

«Mas então, lidos aqueles livros dos Platónicos, e depois de por 
eles ter sido levado a procurar a verdade incorpórea, vi e compreendi 
as tuas coisas invisíveis por meio daquelas que foram feitas... Conver-
sava muito, como se fosse perito, e, se não procurasse o teu caminho 
em Cristo (viam tuam quaererem), nosso Salvador, não seria perito, mas 
pereceria. Na verdade, já começava a querer parecer sábio, cheio do 
meu castigo, e não chorava, e inchava-me com a ciência, acima de 
toda a medida. Onde estava, pois, aquela caridade que edifica (1 Cor 
8,1) a partir do alicerce da humildade, que é Jesus Cristo? (1 Cor 3,11). 
Ou quando é que aqueles livros ma ensinariam? Creio que tu quiseste 
que eu deparasse com eles, antes de meditar sobre as tuas Escrituras, 
a fim de que ficasse gravado na minha memória de que modo fui afec-



A VIA E A PÁTRIA: JESUS CRISTO NA CONVERSÃO DE SANTO AGOSTINHO 367

tado por eles, e de que, quando mais tarde encontrei o apaziguamento 
nos teus Livros, e as minhas feridas foram tocadas pelos teus dedos, 
que as curaram, discernisse e distinguisse que diferença havia entre 
presunção e confissão, entre os que vêem para onde se deve ir e não 
vêem por onde, e o caminho que conduz à pátria bem aventurada, 
não apenas para a contemplar, mas também para a habitar (et viam 
ducentem ad beatificam patriam non tantum cernendam sed et habitandam)» 
(Conf. VII,20,26).

A longa citação justifica-se pela síntese e prova magnífica que nela 
nos é dada do cristocentrismo da sua conversão (e, podemos dizer, de 
todo o pensamento agostiniano). Depois de ter encontrado “o Camin-
ho”, Agostinho confronta agora a busca filosófica com a humildade de 
Cristo, a Via humilitatis revelada nas Escrituras, para denunciar a dife-
rença: “Uma coisa é ver a pátria da paz” e anelar por ela (platonismo), 
outra coisa é “encontrar o caminho até ela e seguir o caminho que aí 
conduz” (fé em Cristo): 

«Uma coisa é ver, do cimo de um monte frondoso, a pátria da paz, 
e não encontrar o caminho até ela, e esforçar-se, em vão, por lugares 
ínvios…, outra coisa é seguir o caminho que aí conduz, protegido 
pelo cuidado do seu celeste governante, onde aqueles que abandona-
ram a milícia celeste não fazem assaltos, pois o evitam como a um 
suplício (Et aliud est de silvestri cacumine videre patriam pacis et iter ad 
eam non invenire et frustra conari per invia circum… et aliud tenere viam 
illuc ducentem cura caelestis imperatoris munitam, ubi non latrocinantur qui 
caelestem militiam deseruerunt; vitant enim eam sicut supplicium)» (Conf. 
VII, 21,27).

Mais que “platónico”, o Hiponense foi e será sempre “cristão”, 
ainda que em momentos e com acentos diversos. 

O filho de Mónica recuperara a fé e o cominho, no Salvador, 
mas faltavam-lhe as energias necessárias para percorrer a “estrada 
estreita” de Cristo. Levado pelo desejo de mudar de vida, decide 
procurar Ambrósio e o velhinho presbítero, Simpliciano, que o aju-
darão nesta passagem existencial da soberba dos fílósofos à humil-
dade de Cristo: 



ISIDRO PEREIRA LAMELAS, OFM368

«Quanto à minha vida temporal, tudo vacilava e o meu coração 
precisava de ser limpo do velho fermento; e agradava-me o caminho, 
que é o próprio Salvador, mas ainda me custava seguir através das 
suas estreitas veredas (placebat via ipse Salvator et ire per eius angustias 
adhuc pigebat). E inspiraste à minha alma e pareceu bem a meus olhos 
dirigir-me a Simpliciano, que se me afigurava bom servo teu e nele 
resplandecia a tua graça... Por isso, confidenciando-lhe eu as minhas 
inquietações, queria que ele me mostrasse qual era o modo adequado 
a uma pessoa, assim perturbada como eu estava, para andar no teu 
caminho (ad ambulandum in via tua)» (Conf. VIII,1,1).

Quando, em agosto de 386, Agostinho, respondendo às ordens 
da misteriosa voz que ecoou no jardim da sua residência temporária 
de Milão: “tolle, lege” (Conf. VIII,12,29), abre a Escritura, eis a página 
decisiva na sua conversão: «Nem em comezainas e bebedeiras, nem em 
libertinagens e dissoluções, nem em rivalidades e invejas, mas revesti-vos do 
Senhor Jesus Cristo e não procureis a satisfação da carne na concupiscência 
(Rm 13,13-14)».

Não precisou de ler mais. Decididamente inicia o caminho de 
preparação para se “revestir de Cristo”, recebendo o batismo. Na noi-
te pascal de 24 para 25 de abril de 387, é batizado, na presença da 
mãe e juntamente com seu filho Adeodato, pelas mãos de Ambrósio, 
em nome do «Mediador entre Deus e os homens, o homem Jesus Cris-
to…, o Verbo que se fez carne, para que a sua Sabedoria se tornasse o 
leite para a nossa infância» (Conf. VII,18,24). O filho de Mónica que, 
em criança, recebera, com o leite materno, as primeiras sementes do 
Verbo, assume agora um novo nascimento para se nutrir do “leite-sa-
bedoria” do próprio Verbo. Mais tarde confessará que sua mãe o gerou 
duas vezes: «Não consigo exprimir quantas dores para dar-me à luz em 
espírito, bem maiores que aquelas nas quais me deu à luz segundo a 
carne» (Conf. V,9,16).

O trajeto espiritual de S. Agostinho coincide com a descoberta e 
confirmação progressiva desta convicção: o homem não se pode en-
tender nem realizar plenamente sem Deus. Pelo facto de ser criatura 
de Deus ( fecisti nos...) e pelo destino inscrito no mais profundo do ser 
(... ad te), todo o homem, esse pequeno grande ser, está balançado 



A VIA E A PÁTRIA: JESUS CRISTO NA CONVERSÃO DE SANTO AGOSTINHO 369

para a plenitude divina. Mas nunca lá chegará sem a mediação do Ver-
bo, ou da Verdade feita carne. 

O Verbo encarnado, enquanto Mediador e Via constitui, pois, o 
cerne de todo o mistério divino e humano, e a chave de sucesso de to-
das as bucas dos corações inquietos. Assim como, no homem, o corpo 
é o meio ou via para o espírito (e, ao mesmo tempo, um obstáculo, na 
visão de Agostinho), também a corporeidade humana de Cristo é o 
Caminho para Deus=Ser. No De civitate Dei, o pastor de Hipona resu-
me todo o seu pensamento neste passo:

Hic est enim mediator Dei et homi-
num, homo Christus Iesus. Per hoc 
enim mediator, per quod homo, per 
hoc et via. Quoniam si inter eum qui 
tendit et illud quo tendit, via media 
est, spes est perveniendi; si autem 
desit, aut ignoretur qua eundum sit, 
quid prodest nosse quo eundum sit? 
Sola est autem adversus omnes erro-
res via munitissima, ut idem ipse sit 
Deus et homo; quo itur Deus, qua 
itur homo.

«Ele é o mediador entre Deus e os 
homens, o Homem Jesus Cristo; 
porque Ele é Mediador enquanto é 
homem e também enquanto é o 
Caminho. Se, na verdade, há um 
caminho entre aquele que caminha 
e o fim para onde ele caminha, há 
esperança de lá chegar; mas se fal-
ta o caminho ou se se desconhece 
a via por onde caminhar, para que 
serve conhecer a meta à qual se 
pretende chegar? Ora para evitar 
todos os erros, não há senão um ca-
minho absolutamente seguro: que 
o mesmo Ser seja Deus e Homem: 
Deus, o fim para onde se caminha, 
o Homem o meio por onde ali che-
gar» 9.

«Si autem desit, aut ignoretur qua eundum sit, quid prodest nosse quo 
eundum sit?» Esta é a pergunta fundamental que já tem resposta na 
vida do Hiponense e que distingue a sua “conversão” das introversões 
e outras mudanças de rumo que também estiveram presentes na sua 
trajetória, ou drama existencial em vários atos.

Concluímos, assim, constatando que a tão discutida “conversão” 
ou “conversões” de S. Agostinho só se compreendem cabalmente a 

9  De civitate Dei, XI,2.



ISIDRO PEREIRA LAMELAS, OFM370

partir do elemento condutor e unificante que configura toda a vida do 
filho de Mónica que de sua mãe recebeu tudo o que, mais tarde, veio a 
recuperar e a abraçar com toda a inteligência e coração. Efetivamen-
te, o percurso inquieto do Doutor da graça só se explica, conforme 
o próprio nos confessa, como um caminho para a pátria identificada 
com Cristo. Essa pátria já estava, contudo, presente como “via”, desde 
que o sempre “cristão” Agostinho recebeu “com o leite de sua mãe” o 
Nome de Jesus.

Isidro Pereira Lamelas, OFM


