CruD-Ra 235-2 (2022) 301-354

San Agustin, actor y testigo de la cultura popular
pagana. Mitografia romana y literatura profana
en las obras del obispo de Hipona

RESUMEN

Se estudia el protagonismo de San Agustin como mitégrafo de los dioses
romanos. Esa intencion exegética se refleja en La ciudad de Dios, donde utiliza
la obra varroniana Antiguitates rerum humanarum divinarumgue en su invectiva
contra el paganismo, y en un gran nimero de sus obras, en las que se aprecia
la transmision y exégesis de esos mismos dioses. Su animo racionalista nace
de su formacion en las artes liberales y, especialmente, de su vasto conoci-
miento de la literatura profana, cuyo eco recoge, al tiempo que se vale de
ella para evaluar y denostar los rescoldos de la cultura popular pagana, ain
presentes en la sociedad romana del transito del s. IV al V, en un ambiente
de progresion hegemonica del pensamiento cristiano.

PALABRAS CLAVE. San Agustin, cristianismo, paganismo, mitologia, Virgilio,
Cicero6n, Salustio.

ABSTRACT

St Augustine’s leading role as a mythograph of the Roman gods is studied.
His exegetic intention is depicted in The City of God, in which Varro’s Anti-
quitates rerum humanarum is made use of as an invective against paganism, as
well as in many of his works, in which the exegesis and transmission of those
pagan gods is perceived. His rationalist spirit ensues from his training in li-
beral arts and especially from his vast knowledge of profane literature, which
he echoes while taking advantage of it to call down and berate the embers
of people’s pagan culture, still surviving in Roman society at the turn of the
fifth century A. D., in an atmosphere of hegemonic progression of Christian
thought.

KEYWORDS. Augustine, christianity, paganism, mythology, Vergil, Cicero,
Sallust.




302 JULIO CESAR CALVO HERRAIZ

INTRODUCCION

Este articulo es una sinopsis de la tesis titulada Mitologia cldsica y
cultura popular pagana en la obra de San Agustin, defendida por el autor
en la UCM vy bajo la direccion del catedratico de Filologia Latina Vi-
cente Cristobal Lopez.

El escrito recoge la impronta de la cultura pagana de San Agus-
tin, fruto de su educacion en las artes liberales, asi como de su propia
experiencia en la sociedad romana del transito del s. IV al V en la que
le toc6 vivir. Esa formacién le aport6 un enorme bagaje cultural que
le permite erigirse, desde una intencién apologista, en un mitégrafo
de relevancia, pero también en critico de las costumbres paganas y en
un eximio transmisor de la literatura profana.

Afrontamos el estudio desde tres diferentes perspectivas, pero,
a nuestro juicio, complementarias: 1. La critica de la teologia roma-
na; en La ciudad de Dios se vale de la obra perdida de Varron Anti-
quitates rerum humanarum et divinarum, de la que es un importante
transmisor, para denostar la religién romana, y eso lo convierte en
un exégeta relevante de los dioses romanos y de la mitologia clasi-
ca; esa interpretacion racionalista no es exclusiva en La ciudad de
Dios, sino que se halla presente en un buen nimero de obras de su
extensa produccioén literaria. 2. La censura de la religién romana lo
conduce a una devaluacién y a un desprecio indisimulado de las cos-
tumbres ain vigentes de la cultura popular pagana; a tal fin, toma
como referencia cuatro pilares de esas practicas supersticiosas de la
sociedad gentil: la astrologia y el fatum, las artes magicas, los ludi
scaenici y las fiestas religiosas y populares. 3. Por dltimo, se enuncia
el destello inequivoco de la literatura profana en sus obras; expresa
un aparente rechazo de la poesia, que no es sincero, sino que obe-
dece mas bien a una impostacion nacida de su militancia cristiana,
pues ama profundamente a Virgilio, en quien encuentra semillas de
la palabra divina; deposita una mayor confianza en la prosa, como
instrumento de transmisién de la verdad, frente a la poesia, donde
advierte la ficcion y el maltrato de la divinidad; igualmente, nos deja
abundantes destellos de otros autores profanos entre los que cobran
especial relevancia Cicerén, Salustio y Terencio, autores canonicos
que estudi6 en la escuela.



SAN AGUSTIN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 303

1. LA OBRA AGUSTINIANA COMO FUENTE MITOGRAFICA

La figura de Varrén es indispensable en cualquier estudio que se
haga sobre la religion romana. Este erudito romano es receptor de la
admiracion y respeto tanto de estudiosos paganos como de cristianos.
Su presencia en las obras de San Agustin y el hecho de ocupar un
lugar de preeminencia en su magna obra La ciudad de Dios se deben
a la excelente opinion que guardaba de €l a pesar de tratarse de un
escritor pagano l. La obra perdida Antiquitates rerum humanarum et di-
vinarum? es la obra de referencia que San Agustin escruta para desli-
zar su critica del politeismo mediante un procedimiento racionalista
capaz de desvirtuar la validez de la religion romana 3. En consecuen-
cia, se erige este Doctor de la Iglesia en uno de los transmisores mas
eximios de los fragmentos conservados de la obra varroniana. Si bien
San Agustin hace un encomio de la ejemplaridad moral e intelectual

1 Vid. CIPRIANI, N. (“El De philosophia de Varrén en las obras de
San Agustin anteriores al De civitate Dei”, Augustinus vol. 55, 218-219 (2010)
463-490) para el influjo de Varron sobre las obras filosoficas primeras de
San Agustin.

2 Debemos una primera recopilacién ordenada de los fragmentos de esta
obra a R. Agand en De Varronis rerum divinarum libris I, XIV, XVI ab Augustino
in libris De civitate Dei IV, VI, VII exscriptis, Lipsiae 1896. Cf. SCHWARZ, E.,
«De M. Terentii Varronis apud sanctos Patres vestigiis», en Jahrbiicher fiir class.
Philologie, Supplementbd 16 (1888) 405-499; COURCELLE, P., La figura e l'opera
de Terenzio Varrone Reatino nel “De civitate Dei” di Agostino, Napoli 1969. En De
civ. 6, 4, San Agustin desnuda esta obra perdida de Varrén y la distribuye en
veinticuatro libros dedicados a las cuestiones humanas y otros quince a las
divinas, tomados en el primer caso de seis en seis y en el segundo, de tres
en tres. En ambas obras, antepone un libro general a modo de introduccion.
Sobre la estructura del libro relativo a las cuestiones divinas, que es el que nos
ocupa, presenta la siguiente distribucion: Liber I, tres libros sobre los hombres
que se dedican a las cuestiones religiosas: pontifices, augures y quindecimviros;
Liber 11, tres libros sobre la topografia religiosa: capillas (sacella), templos,
lugares religiosos; Liber III, libros sobre los tiempos o fiestas (dies festi): ferias,
juegos circenses (ludi circenses) y representaciones teatrales (ludi scaenici); Liber
IV, sobre el culto o las cuestiones sagradas, quiénes son responsables, donde,
cuando y en qué consisten: consagraciones, sacrificios privados y sacrificios
publicos (sacra publica); Liber V sobre los dioses: dioses ciertos, dioses inciertos
y dioses principales y selectos.

3 Al hablar de la religion pagana o, si se prefiere, de la mitologia, San
Agustin utiliza la palabra "teologia'.



304 JULIO CESAR CALVO HERRAIZ

de Varron 4 mediante una parafrasis de Ciceron (homine omnium faci-
le acutissimo et sine ulla dubitatione doctissimo), no permite, en cambio,
vislumbrar una opinién muy favorable de su calidad literaria, pues
afirma de €l que no era el mas elegante ni el mas elocuente “porque
en esta faceta es muy inferior” (De civ. 6, 2). En resumen, para San
Agustin, Varron era al conocimiento lo que Cicerdn al lenguaje.

Al margen de las alabanzas y criticas arriba mencionadas, San
Agustin advierte en el texto de Varrén un alegato de la endeblez de
la mitologia como religion cuando afirma que “escribié primero so-
bre los asuntos humanos y después sobre los divinos, porque primero
existieron las ciudades y después lo establecido por ellas” (De civ. 4, 6,
1) en una evidente interpretacion de corte evemerista.

San Agustin distingue en la obra de Varrén tres niveles teologi-
cos: 1. mitico, que corresponde a los poetas; 2. fisico, que atane a los
filosofos; 3. civil, del ambito de los pueblos 5. El doctor de Hipona
rebautiza los dos primeros con los epitetos “fabuloso” y “natural”
respectivamente. La erudita M. Kahlos 6 advierte un sofisma reto6-

4 Cf CIPRIANI, N., El influjo de Varron sobre el pensamiento antropoligico y
moral de los primeros escritos de San Agustin, J. Anoz (trad.), Augustinus vol. 55, 218-
219 (2010) 241-275. Segan Cipriani, Varrén pretendia alcanzar la felicidad por si
mismo, sin ayuda de Dios, y pretendia hacerlo en la tierra, cuestion de todo punto
imposible para San Agustin, como quedaba demostrado por los males fisicos y
morales, que alcanzaban incluso a los hombres sabios.

5 Deciv. 6, 5, 1. Esta division ya habia sido tratada por otros autores como
Q. Mucio Escévola (140-82), de quien dice Ciceron: Q. Scaevola, aequalis et conlega
meus, homo omnium et disciplina iuris civilis eruditissimus et ingenio prudentiaque
acutissimus et oratione maxime limatus atque subtilis atque, ut ego soleo dicere, iuris
peritorum eloquentissimus, eloquentium iuris peritissimus (“Quinto Escévola, camarada
y colega mio, varén de entre todos el mas instruido en las disciplinas juridicas, de
talento y prudencia muy aguzados y expresion particularmente pulcra y sencilla
y, como suelo decir, el mas elocuente de los jurisperitos y el mas jurisperito de
los elocuentes” —De orat. 1, 180, 5; ¢f Orat. 145-). Pontifice maximo y consular, a
este atribuye San Agustin (De civ. 4, 27) la clasificacion de los dioses tradicionales
en tres categorias: los dioses de la tradicion poética, los de la filosofia y los de los
jefes de Estado. El propio Tertuliano se habia servido de esta division tripartita
en Ad nationes, como también hicieron otros apologistas cristianos, con objeto de
atacar a la religion pagana; pero quien de verdad profundiza en esta cuestion es
San Agustin.

6 KAHLOS, M., Debate and Dialogue: Christian and Pagan Cultures ¢c. 360-430,
University of Helsinki, Aldershot: Ashgate 2007, 152s.



SAN AGUSTIN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 305

rico en el empleo que hace de esta disposicion teologica ofrecida
por Varrén, al tiempo que lo desacredita como poco novedoso por
hallar la presencia de esa fragmentacion teologica en apologistas
precedentes como Eusebio o Tertuliano. Tal afirmacion es irrefuta-
ble, pero no debe sorprendernos un axioma de ese tenor entre los
estudiosos de la religion romana; conviene advertir, no obstante,
que el agustiniano es un estudio mucho mas profundo y acertado
que el de sus predecesores.

Ademas de los motivos resefiados arriba del porqué de la eleccion
de Varrén, San Agustin advierte el rechazo que el erudito romano
parece hacer de la teologia mitica, ya que muestra cierto desprecio
indisimulado de los comportamientos amorales que los poetas atri-
buyen a los dioses, tales como dioses que enloquecen, adulteran, son
incestuosos o se convierten en esclavos de los hombres, por no hablar
de los absurdos nacimientos de una cabeza, un fémur o unas gotas de
sangre (De civ. 6, 5, 1).

La segunda 7 de las teologias es, a juicio de San Agustin, la mas
respetable de las tres en tanto que atane al ambito de la filosofia. No
por ello merece la aquiescencia del santo debido a su presencia en las
escuelas y, en consecuencia, a su ensefianza canénica justificada por
la autoridad moral de sus difusores.

Es la teologia civil 8, sin embargo, la que conforma el corpus de
la religion romana, es decir, aquella de la que se sirven los pueblos
para controlar a los ciudadanos desde el aspecto espiritual y lo
hacen por medio del establecimiento de ritos y ceremonias que

7 Antiq. rer. div. 1, frg. 118: "El segundo género es, dice, como he demostrado,
aquel del que nos legaron muchos libros los filosofos; en estos figura quiénes son
los dioses, déonde estan, como es su naturaleza, sus cualidades; si fueron dioses
a partir de un momento o fueron sempiternos; si proceden del fuego, como cree
Heraclito, o de los nimeros, como Pitagoras, o de los atomos, como dice Epicuro;
asi como otras explicaciones que pueden entender mejor los oidos dentro de las
paredes de la escuela que fuera en el foro." Cf De civ. 6, 5, 2; Tert. Adv. nat. 2, 2, 1.

8 Antig. rer. div. 1 9, 3: "El tercer género es, dice, el que deben conocer y
administrar los ciudadanos en las ciudades, pero sobre todo los sacerdotes. En este
figura a qué dioses adorar publicamente, qué ritos y sacrificios se debe practicar a
cada uno. [...] La primera teologia, dice, se aplica sobre todo al teatro, la segunda,
al mundo, la tercera, a la ciudad." Cf De civ. 6, 5, 3.



306 JULIO CESAR CALVO HERRAIZ

propagan el temor de los dioses. Todo ello tiene su origen, empero,
en la mitologia.

San Agustin se erige, como hemos dicho, en transmisor de una
parte relevante de los fragmentos conservados del Antiguitates, pero a
su vez y de manera accidental se presenta como testigo de la mitologia
clasica; como mitografo, busca la racionalizacion de la fabula por me-
dio del evemerismo (los dioses alcanzaron tal condicion por designio
de sus sucesores) y del racionalismo alegorico para dotar al mito de
un mensaje moral. Si aceptamos que el origen de la religiéon romana
se encuentra en las costumbres ancestrales y, como tales, esas costum-
bres se tornan en leyes, queda roto, en consecuencia, el vinculo moral
que parece existir con los dioses de la mitologia; sin embargo, San
Agustin ignorara intencionadamente esa separacién y expondra una
denostacion plena de ingenio y elocuencia contra el mito y los poetas,
a quienes sefiala como forjadores del mito.

No son pocos los racionalistas de la fabula que emergen en el
entorno del s. IV, como Servio o Macrobio; al igual que ellos, San
Agustin descubre en la historia un icono de verdad que relega al mito
al ambito de lo quimérico y entiende la fabula como una degradacion
poética de acontecimientos veridicamente acaecidos, aunque desvir-
tuados. De esta manera, vincula la teologia fabulosa a la civil y esta es
una de las causas de su aparente desprecio del género poético. Atribu-
ye a la primera la invencion de las ficciones, a la segunda, la transfor-
macion de tales ficciones en religion: “aquella (fabulosa) hace resonar
en sus poemas nefandas ficciones de los hombres sobre los dioses, esta
(civil) los consagra en celebraciones de los propios dioses.” (De civ.
6, 6, 2) Estas dicotomias con las que San Agustin emite su veredicto
son motivo de critica para M. Kahlos, quien afirma que este tipo de
formulas era una herramienta de uso frecuente empleada por los apo-
logistas cristianos y, en especial, por San Agustin, y no como recurso
retorico, sino como una estructura de pensamiento, ya que concebian
el mundo de esa forma. Sin embargo, podemos objetar frente a esta
opinién que tales juegos antitéticos eran empleados ya por los autores
clasicos, v. gr, Cicerén y Salustio, como férmulas retéricas en forma
de variatio. San Agustin afirma de ese recurso que no es otra cosa sino
un embellecedor del discurso, eco que recoge la propia Kahlos. Si
coincidimos con Kahlos en afirmar que San Agustin porfia en una di-



SAN AGUSTIN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 307

cotomia de debate y didlogo en La ciudad de Dios: por una parte, ataca
a los dioses paganos; por otra, mantiene una mirada positiva hacia la
tradicion grecorromana.

El patrén que sigue San Agustin en la exégesis del mito es la men-
cién de fabulas ampliamente divulgadas que se han distorsionado y
han sido adoptadas como cultos de la religién romana. Los métodos
hermenéuticos que emplea son el evemerismo y el racionalismo ale-
gorico. El hecho de que se hallen estos mismos métodos en otros es-
coliastas del s. IV nos permite conjeturar que se trataba de una praxis
recurrente en las escuelas: a la lectura del poema por los escolares le
seguiria una interpretacion de la fabula. Es facil aventurar tal afirma-
ci6n a juzgar por la coincidencia en algunas interpretaciones que hace
San Agustin similares a las de Servio, escoliasta mas destacado de
Virgilio. San Agustin no sigue un orden concreto, sino que propone
un inventario aleatorio de los personajes o acontecimientos que han
suscitado el origen de los dioses.

Uno de esos ejemplos es el de los Epulones 9, divinidades anoni-
mas cuyas imagenes se ubicaban en torno a la efigie de Jupiter Capi-
tolino con ocasién de un festin publico. La representacion consistia
en la asistencia de esos dioses al convite en calidad de invitados. La
vinculacion con la religién quedaba explicita en tanto que, al servicio
de esa ceremonia sagrada, se hallaban los triumviri epulones, miembros
del colegio de los Pontifices, cuyo nimero aument6 hasta convertirse
en septemviri; incluso, tenemos noticia de que en tiempos de César lle-
garon a ser decemviri10. Se hace eco de la existencia de estos dioses el
propio Cicerdn, de quienes afirma que tenian por costumbre acechar
las mesas de los demas (Har. Resp. 21). Asi los presenta San Agustin:

Epulones etiam deos, parasitos lovis ad eius mensam qui constituerunt,
quid aliud quam mimica sacra esse voluerunt? Nam parasitos lovis ad eius

9 La palabra epulones puede traducirse como "comilones". Varrén, segin
nos transmite San Agustin en este pasaje, ofrece una traduccion del equivalente
griego mapdoitos, que presenta una doble acepcion, la de comensal y la de gorrén;
si bien Varrén se refiere al significado positivo, San Agustin opta evidentemente
por el peyorativo.

10 Cf V. BASTUS,J., “Suplemento al Diccionario histérico-enciclopédico”,
Barcelona 1833, 192.



308 JULIO CESAR CALVO HERRAIZ

convivium adhibitos si mimus dixisset, risum utique quaesisse videretur. Varro
dixit; non cum irrideret deos, sed cum commendaret, hoc dixit: divinarum, non
humanarum rerum libri, hoc eum scripsisse testantur; nec ubi ludos scaenicos
exponebat, sed ubi Capitolina iura pandebat"'.

“éQué otra cosa pretendieron los dioses epulones, parasitos de Jove
que se sentaron a su mesa, que unas sacras representaciones comicas?
Pues si un mimo hubiera dicho que los gorrones de Jove estaban in-
vitados a un banquete suyo, pareceria haberlo dicho para provocar la
carcajada. Lo dijo Varrén; y dijo esto no porque se riera de los dioses,
sino para encomendarse a ellos; los libros, no de las cuestiones huma-
nas, sino de las divinas, atestiguan que escribi6 tal cosa; y no lo decia
cuando hablaba de los juegos escénicos, sino cuando hacia patentes los
juramentos capitolinos.”

Critica con su habitual sarcasmo a estos dioses y vitupera tanto a
la fabula como a uno de los vehiculos de mayor difusién del mito: el
teatro. Para un miembro de la Iglesia era inadmisible que unos ritos
religiosos estuvieran vinculados al ambito escénico. Ya el propio Va-
rréon habia advertido que la teologia fabulosa estaba adscrita al teatro:
Prima theologia (fabulosa) maxime accommodata est ad theatrum (Antig.
rer. div. 19, 3).

Otro caso paradigmatico en la mitografia agustiniana es el de Sa-
turno; si los Epulones eran desmitificados mediante un aspero sarcas-
mo, este dios, que ocupa un lugar de privilegio en el pante6n romano,
tendra que rendir cuentas ante la historia por su primigenia condicién
de mortal. Facil resulta su exégesis por evemerismo, pues es el pro-
pio Evémero quien le facilita la explicacion histérica desde los versos
del célebre Ennio; sin embargo, no faltaran a esta cita hermenéutica
una interpretacion simbolica desde el étimo griego de este dios y, en
consecuencia, su icono como dios del tiempo. Es precisamente en el
relato hesiodico de la sucesion de Saturno donde el obispo de Hipona
descubre la brutalidad y la vesania canibal de uno de los dioses mas
relevantes de la mitologia romana, imposible de admitir excepto en la
imaginacion enfermiza de los poetas, crimen que consideraba “el mas
inhumano y nefando”:

11 De civ. 6, 7, 1.



SAN AGUSTIN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 309

Cur non etiam (interpretatio rerum naturae) poetica similiter excusentur
atque purgentur? Multi enim et ipsa ad eundem modum interpretati sunt:
usque adeo ut quod ab eis immanissimum et infandissimum dicitur, Saturnum
suos filios devorasse, ita nonnulli interpretentur, quod longinquitas temporis,
quae Saturni nomine significatur , quidquid gignit ipsa consumat: vel, sicut
idem opinatur Varro, quod pertineat Saturnus ad semina, quae in terram, de
qua oriuntur, iterum recidunt” . Itemque alii alio modo, et similiter cetera'.

“¢Por qué no se excusan y justifican de forma semejante los rela-
tos poéticos? Pues muchos los interpretaron del mismo modo, sobre
todo, el que se cuenta como el mas inhumano y nefando, que Saturno
devor6 a sus hijos; asi lo interpretan algunos, que el paso del tiempo,
significado del nombre de Saturno, cualquier cosa que engendra él
mismo la consume; o, segun la opinién del mismo Varrén, porque
Saturno se relaciona con las semillas, que caen de nuevo a la tierra de
la que han nacido. Y asimismo otros opinan otras cosas e igualmente
sobre otros relatos.”

Hace la exégesis de este relato desde el racionalismo alegérico y
explica que la ingesta de sus hijos representa el paso del tiempo que
todo lo consume. Llama poderosamente la atencion que atienda a la
atribucion de este dios desde la nomenclatura helena sin tan siquiera
hacer mencioén de ello. Comparte un lugar comin entre los racionalis-
tas contemporaneos, pues ofrece distintas versiones a partir de auto-
res indeterminados, a excepcién de Varrén, quien ofrece una mirada
etimolo6gica relacionando su nombre con las semillas y con el renacer
y morir del incesante ciclo natural. Concluye de nuevo su explicacion
con una féormula de indeterminacion de autores: ltemque alii alio modo,
et similiter ceteral5.

12 Es evidente que hace referencia, no al nombre latino de este dios, sino
al Cronos griego (Hes. Teog. 452-462; Plat. Cratilo 402b).

13 Estainterpretacion sies conforme ala denominacién latina. Curiosamente,
San Agustin ha combinado ambas versiones, la griega y la romana, pero con la
dnica menciéon del nombre romano.

14 De civ. 6, 8, 1 (Interpretacion de la naturaleza de las cosas).

15 EI propio Varrén, en una voz que pasa inadvertida para San Agustin,
vincula el nombre de este dios a la palabra sata (sembrados) en Ling. Lat. V 64.
Se asocia a un primitivo dios etrusco incorporado a la religiéon romana por Tito
Tacio. Cf Cic. De nat. deor. 11 24, 63; Macr. Sat. 1, 22, 8; De civ. 4, 21.



310 JULIO CESAR CALVO HERRAIZ

La transmision que San Agustin hace del mito no atiende a una
causa desinteresada, sino que le sirve de argumentacion en su diatriba
contra los filosofos, a quienes responsabiliza del origen de la teologia
civil por su falta de arrojo y sinceridad, ya que, segun él, desprecian
abiertamente la teologia mitica por ser una creacion poética y, por
el contrario, lejos de afirmar lo propio de la civil, sugieren que no es
sino la secuela de la anterior. Esa evidente contradiccion despierta un
recelo patente en el obispo, como podemos apreciar en el siguiente
fragmento:

“Se tomo esta decision digna de admiracién, puesto que hombres
muy agudos y sabios, que fueron los autores de esos escritos, compren-
dian que ambas debian ser reprobadas, es decir, aquella fabulosa y esa
civil, sin embargo, se atrevian a reprobar aquella, pero no esa; propu-

sieron culpar a aquella y dejar la civil como su semejante *.”

Notese la herencia retérica recibida del Arpinate en el uso que
hace de los deicticos en la secuencia, pues utiliza istam como despecti-
vo, evocandonos al Cicerén de las querellas contra Verres o Catilina,
mientras que se sirve de illam para la poética, a la que parece liberar
de responsabilidad. Concluye nuestro exégeta que los dioses, desde la
observacion de sus simulacros y ritos, fueron hombres, y defiende su
tesis desde las siguientes semejanzas: aspecto, edades, sexo, nupcias,
generaciones. Entiende, en consecuencia, que estan deslegitimados
para conceder a los hombres la vida eterna (De civ. 6, 8, 2). Esta con-
clusion, empero, no es totalmente novedosa, pues ya se halla de forma
semejante en los primeros apologistas, como Tertuliano, quien afirma:

“Apelamos y acudimos a vuestra conciencia, que ella nos juzgue y
ella nos condene si puede afirmar que todos esos dioses vuestros no
han sido hombres. Y, si ella también lo niega, sera rebatida con sus
propias armas: los monumentos de la antigiiedad, por los que lleg6 a
conocerlos, ellos dan testimonio hasta el presente de las ciudades en
que nacieron, las regiones en las que dejaron alguna huella de sus ha-

17 9

zafias e incluso el lugar donde pueden verse sus tumbas .

16 De civ. 6, 8, 2.
17 Tert. Apol. 10, 2-3; ¢f Apol. 27, 1.



SAN AGUSTIN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 311

Queda reflejado en esta secuencia que Tertuliano tiene en mente
las palabras de Evémero acerca de la tumba de Jupiter hallada en
Creta 18,

Pasemos al analisis de los oficios que desempenaban los dioses.
San Agustin, al hablar de esta cuestion, deja traslucir con sarcasmo
cierta hostilidad que nos sugiere una mueca burlona en el santo en la
descripcion que dibuja de los dioses autéctonos romanos, cuyos po-
deres y nombres encuentran una definicion desde la etimologia. Nos
adentramos, pues, en el mundo de los dioses menores romanos sin
ningun tipo de identidad compartida con los dioses griegos, lo que
nos permite conjeturar un pristino origen italico o aventurar que son
una creacion indeliberada de los pueblos, que pretendian reconocer la
presencia de los dioses en cualquier actividad de sus vidas cotidianas.
Hay decenas de ellos y apenas algunos tienen una minima aparicién
en la literatura clasica, por lo que, en su mayor parte, es dificil hallar-
les encaje en algun mito. Su presencia atiende mas bien al folclore que
a la literatura, pues carecen de una leyenda que les dé soporte dada
su condicion de dioses funcionales carentes de interés narrativo o psi-
cologico. Su protagonismo en la religion romana obedece a una tradi-
cién oral sustentada en una fantasia popular que busca a unos dioses
cercanos que alcancen cierta familiaridad con el ciudadano comun:
una vez detectada la necesidad, la etimologia ofrece una respuesta
sencilla a esa carencia, lo que da testimonio de una etiologia popular
gravida de simbolismo.

No faltan quienes revelan como hecho improbable que la mayoria
de esos dioses menores mencionados por San Agustin (a instancias de
Varrén) fuesen todavia conocidos en el s. IV, al tiempo que denuncian
la utilizacion sistematica por parte de los apologistas de la abundan-
cia de dioses paganos frente al Dios unico y verdadero. En esta linea
se encuentra Kahlos 19, quien justifica de esta forma la polarizacion
de los apologistas y su interpretaciéon de los pares antitéticos a los

18 Cf De civ. 6, 6, 2; VALLAURI, G., Evemero di Messene. Testimonianze e
Jrammenti con introduzione ¢ commento, Turin 1956, pp. 38-42; Ennio, Ennianae poesis
reliquiae, 1. Vahlen (ed.), Amsterdam 1967, 223-229; Ennio, The Annals of Q. Ennius,
O. Skutsch, N. York 1986.

19 Op. cit., p. 138.



312 JULIO CESAR CALVO HERRAIZ

que recurren en su denostacion de la religion gentil. No negamos que
muchos de ellos careciesen en el s. IV de esa funcionalidad que nos
presupone San Agustin; sin embargo, podemos refutar la opinién de
Kahlos afirmando que, si bien podemos coincidir con ella en que no
todos hallaban protagonismo en la vida cotidiana, otra cosa muy dis-
tinta es aceptar que los ignorasen, habida cuenta de que San Agustin
se alimenta de Varron, y este era un autor canénico y, como tal, una
autoridad contrastada en la difusién de la religion romana asi como
de los dioses integrados en ella. Nuestro parecer lo acredita la pervi-
vencia de muchos de esos dioses en las obras de correligionarios cris-
tianos como Arnobio y Lactancio o en las de exégetas paganos como
Servio y Macrobio. Es mas, si esos dioses eran ignotos en los siglos III
y IV, iqué sentido tenia que cobrasen tal protagonismo en sus obras?
Si compartimos, en cambio, con Kahlos su interpretacion de los pares
antitéticos, ya que los autores cristianos concedian cierta relevancia
en sus diatribas a esos dioses de pobre abolengo a modo de retorsiones
en sus argumentaciones, es decir, volvian en contra de los paganos las
mismas evidencias que habian utilizado para denostar a los cristianos.

San Agustin atribuye a la ignorancia del hombre (lo exculpa, por
tanto) la creacion de estos dioses. El método racionalista que utiliza
mayormente es el conocido como palefatismo o pseudo-racionalis-
mo 20: el nombre del dios viene determinado por su oficio, o bien, el
oficio ha exigido la presencia de un dios con ese mismo nombre. Vea-
mos un ejemplo de este jaez en el que el dios Liber recibe una esposa
con la adopcion de su nombre, Libera:

20 Es también muy frecuente este método de interpretacion entre los
escoliastas, quienes toman a Paléfato como modelo; este, en la misma linea de
Evémero, escribio en el s. IV a. C. cinco libros Sobre acontecimientos increibles, en
los que se proponian soluciones racionales a los mitos del pasado. Escribe A.
Ruiz de Elvira (Mitologia Cldsica, Madrid 1988, p. 16) que dicho método recibe
el nombre de pseudo-racionalismo y pretende descubrir en los mitos, por pura
adivinacion, hechos triviales de la vida corriente transformados en prodigios o
rarezas por confusiéon de nombres o por cualquier otro tipo de alteracion o mal
entendimiento por la transmisién del hecho o del relato originario. No faltan,
en cambio, detractores como F. Buffiere (Les mythes d Homere et la pensée grecque,
Paris 1956, p. 231) que consideran que este método no es sino el resultado de la
degradacion del evemerismo.



SAN AGUSTIN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 313

Liberum a liberamento appellatum volunt, quod mares in coeundo per
eius beneficium emissis seminibus liberentur; hoc idem in feminis agere Libe-
ram, quam etiam Venerem putant, quod et ipsas perhibeant semina emittere;
et 0b hoc Libero eandem virilem corporis partem in templo poni, femineam
Liberae™.

“Pretenden que se llama Liber por la liberacion, porque, gracias a
su ayuda, los hombres en la cépula se liberan del semen emitido; esto
mismo lo lleva a cabo en las mujeres Libera, a la que también llaman
Venus, porque ellas mismas parecen emitir también cierto semen; y,
por esto, se ofrece a Liber en el templo esta parte viril del cuerpo, la
femenina a Libera.”

El nombre de este dios, como podemos apreciar en la secuencia,
obedece a la liberacién del semen masculino y el de su conyuge al
supuesto semen femenino. No es infrecuente descubrir en el panteén
secundario la presencia de una deidad ofrecida en nupcias al dios en
cuestion y que esta adopte la forma femenina del nombre de su con-
yuge (ubi tu Gaius, ego Gaia). Visto este matrimonio forzoso, queda
patente la relacién etimol6gica del nombre del dios y la funcionalidad
correspondiente: Liber de liberare. Nos parece relevante destacar la
vocacion por el sincretismo de los dioses evidenciada tanto en la ten-
dencia evolutiva de la religion pagana como en la interpretacion de
los mitografos, pues asimila con cierta logica la diosa Libera a Venus,
ambas divinidades relacionadas con el amor pasional. Al respecto,
nos recuerda Ruiz de Elvira 22 que el nombre de esta diosa ya habia
aparecido asociado a Ariadna, Prosérpina o Ceres. Por el contrario,
este dios Liber, que interpreta San Agustin como dios de la libido, no
aparece adscrito a la imagen de Cupido, pero si a la de Dioniso, el
dios griego.

No faltan a esta cita de las funciones de los dioses ciertas asocia-
ciones que despiertan un aspero sarcasmo en San Agustin. Se trata
de los dioses que colaboran en los esponsales entre el hombre y la
mujer; no escapan a su conocimiento las aristas del connubio y ob-
serva con perplejidad la caterva de innimeras divinidades que velan

21 De civ. 6, 9, 1.
22 0p. cit., p. 178.



314 JULIO CESAR CALVO HERRAIZ

por que salga todo bien el dia de las nupcias. Se convierten asi no ya
en voyeurs, sino en participes directos del enlace. Muchos de esos dio-
ses paraninfos adquieren su nombre por eponimia de la funcién que
desempenan. Algunos son novedosos en San Agustin por la escasa o
nula mencién en otros autores. Conjeturamos su presencia en el texto
varroniano, pero no debemos descartar un conocimiento directo de
San Agustin:

Cum mas et femina coniunguntur, adhibetur deus Iugatinus: sit hoc feren-
dum. Sed domum est ducenda quae nubit, adhibetur et deus Domiducus; ut in
domo sit, adhibetur deus Domitius; ut maneat cum viro, additur dea Man-
turna. Quid ultra quaeritur? Parcatur humanae verecundiae: peragat cetera
concupiscentia carnis et sanguinis, procurato secreto pudoris. Quid impletur
cubiculum turba numinum, quando et paranymphi inde discedunt? Et ad hoc
impletur, non ut eorum praesentia cogitata maior sit cura pudicitiae, sed ut
Jeminae, sexu infirmae, novitate pavidae, illis cooperantibus, sine ulla dificul-
tate virginitas auferatur: adest enim dea Virginiensis, et deus pater Subigus, et
dea mater Prema, et dea Pertunda, et Venus, et Priapus®.

“Cuando el marido y la mujer contraen nupcias, interviene el dios
Yugatino: admitase esto. Pero para conducir a casa a la novia, se pre-
senta también el dios Domiduco; para que esté en casa, asiste el dios
Domicio; y para que permanezca con el varén, se suma la diosa Man-
turna. ¢Qué mas falta? Compadézcase del pudor humano; encarguese
del resto la concupiscencia de la carne y de la sangre manteniendo en
secreto el pudor. {Por qué llena el cubiculo una turba de dioses, cuan-
do incluso los paraninfos se ausentan de alli? Y no se llena para que
la presencia de estos sea garantia de una mayor proteccion del pudor,
sino para que la muchacha, débil por su sexo, temerosa por la nove-
dad, supere sin dificultad su virginidad gracias a la ayuda de ellos: en
efecto, se presenta la diosa Virginiense, el dios padre Subigo, la diosa
madre Prema, la diosa Pertunda, Venus y Priapo.”

En esta descripcion, que deja destellos que se aproximan a los de
la comedia, admite la labor de Yugatino, de cuyo nombre se despren-
de el esmero en la unién de los conyuges; sin embargo, los animos del
obispo se encrespan paulatinamente conforme va entrando a escena

23 De civ. 6,9, 3.



SAN AGUSTIN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 315

el séquito restante, comenzando por Domiduco 24, cuyo oficio es el de
guiar a la novia a su nueva domus; ya en el domicilio, vela Domicio,
para que no huya la recién desposada y cierra este acto Manturna,
con la mision de que la novia se mantenga junto al marido. No pode-
mos evitar preguntarnos si el ciudadano romano sentia de verdad el
imperativo de rendir cuentas a estos dioses. Quiza se pueda hallar una
explicacion en la edad tan tierna a la que las nifias eran entregadas en
matrimonio (la edad nubil era los doce afios) a unos maridos mucho
mayores que ellas. Hallamos testimonio de esta cuestion en el propio
San Agustin 25, cuya madre le encontré una esposa adecuada al nivel
social que ostentaba el rAétor en la catedra de Milan y, como él mismo
atestigua, debia esperar los dos anos que le restaban a la nina para
llegar a los doce. Esos enlaces tan desiguales por la edad y la falta de
libertad de la mujer a buen seguro recomendaba la intervencion de
dioses que sujetaran a las muchachas discolas que mostrasen algiun
tipo de resistencia.

Si nos parece un desatino el recurso a estas divinidades, enco-
jamos el aliento para dar paso a la disparatada compana que se deja
ver y, convertidos en espectadores, suprimen la intimidad conyugal;
impiden con su presencia que los novios se familiaricen y se descu-
bran, interviniendo tanto en los preliminares amorosos como en la
propia fusion. Surge Virginiense en este ambiente, presta a deshacer
el cingulus de la timida novia. Tal prenda, que cenia la cintura de las
doncellas romanas, se desataba como un rito previo a la pérdida de
la virginidad de la muchacha; de ahi el nombre de la diosa. Esta cos-
tumbre ancestral se hallaba presente ya en la Grecia arcaica, tal como
atestigua Homero 26, y a buen seguro la adquirieron en herencia los
romanos. Sigue a la diosa de la virginidad otra de caracter mas severo,

24 "Elque conduce a casa'. Esta atestiguada una diosa homénima, Domiduca,
dedicada a las labores de protecciéon infantil, cuya mision consistia en conducir a
los nifios a casa sin perderse y sanos (De civ. 4, 8).

25  Conf 6, 13, 23; San Agustin contaba ya treinta y dos afios.

26 0d. XI 245: Le solto el cinturon virginal tras dejarla dormida. Relata Ulises
el amor de Tiro, hija del héroe Salmoneo, enamorada del rio Enipeo; adoptando
a tal efecto la forma del rio, Posidon la durmié y la posey6 junto a la ribera de
este; frutos de esta union fueron Pelias y Neleo. Cf Apd. Bibl. 19, 7; Diod. Sic.
IV 68; Hig. Fab. LX; CCXXXIX; CCLIV; Prop. I 13, 21.



316 JULIO CESAR CALVO HERRAIZ

Subigo 27, cruel espiritu que obliga a la joven a someterse al marido.
No queda duda de que esta divinidad surgi6 por los lamentos de al-
gin marido débil que se viese en un trance de resistencia por parte de
su jovencisima esposa. Si cruel es Subigo, los siguientes dioses trans-
forman el connubio en casi una violacion, pues interviene Prema 28
inmovilizando a la doncella para que sufra estatica los impulsos del
varén. Presencia la escena Pertunda 29 en calidad de espectadora, de
quien se admira San Agustin:

“éQué hace alli la diosa Pertunda? iSonrojese, vayase fuera; deje
hacer algo al marido! [...] Pues si fuera un dios varon y se llamara Per-
tundo, pediria el marido por el pudor de su esposa una ayuda mayor

que la puérpera contra Silvano *.”

Cierran esta lamentable relaciéon de dioses nupciales Venus y
Priapo, que escapan a la interpretacion palefatista del obispo. Entran
ambos en accion cuando el ardor sexual prende en los novicios aman-
tes. No descuida, sin embargo, el mitografo el estudio etimolégico de
los nombres a fin de no apartarse en exceso del método emprendido
con los anteriores:

“¢Acaso no bastaria Venus sola, que recibe su nombre porque sin

su fuerza (vis) la mujer no deja de ser virgen?”

Onmite, en cambio, la definicion del nombre de Priapo, pero en su
lugar nos deja una descripcion iconica del personaje:

27  Subigere de someter.
28  Premere de oprimir.
29  Pertundere de perforar.

30 De civ. 6,9, 3. Vid. De civ. 6, 9, 2, donde nos habla de la persecucion de
Silvano a las recién alumbradas.

31 Sigue a Varrén en la respuesta etimolégica de este nombre (Ling. Lat. VI
62-63), erronea por otra parte. Su etimologia es dudosa, Ernout-Meillet (Dictionnaire
étymologique de la langue latine 1087) sugiere un origen indoeuropeo para esta
palabra y la relaciona con el deseo; Pepin ("La teologia tripartita de Varron y
la interpretacion alegorica”: Augustinus 2, 1957, p. 126) propone quae ad res omnes
veniret (la que todo lo anima).



SAN AGUSTIN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 317

Sed quid hoc dicam, cum ibi sit et Priapus nimius masculus, super cuius
inmanissimum et turpissimum fascinum sedere nova nupta iubebatur, more
honestissimo et religiosissimo matronarum ?*

“Pero, {Por qué digo esto, puesto que alli esta presente también el
machote Priapo, sobre cuyo gigantesco y vergonzosisimo miembro se
obligaba a sentarse a la recién desposada, conforme a la nobilisima y
muy religiosa costumbre de las matronas?”

A diferencia de los dioses anteriores y siguiendo el parecer de
Ruiz de Elvira 33, esta divinidad menor, fruto de la unién de Venus y
Baco, si cuenta con una amplia tradicion literaria. Su nombre procede
de la adecuacion grafica del étimo griego Ilpiamog. A su cargo estaba la
vigilancia de los jardines, pero su apariencia itifalica sumada al hiper-
bélico calibre de su miembro lo significa como el icono por antono-
masia de la virilidad y la fecundidad. San Agustin expone un retrato
exagerado de los atributos de este dios e ironiza sutilmente acerca
del decoro y religiosidad de las matronas romanas que animaban a la
novia a tomar asiento sobre el fascinum 3+ del simulacro de este dios
como un rito ancestral 35. Contamos con el testimonio de Tertuliano
sobre este dios relacionado con los dioses Mutuno y Tutuno 36, cuyos
nombres también atestigua San Agustin (De civ. 4, 11). Nos parece mas
plausible que San Agustin haya tomado la referencia de Lactancio (1,
20, 36), quien acredita una imagen del dios Mutino, identificado con
Priapo, en cuyo miembro se sentaban las recién casadas para que el
dios, en concepto de derecho de pernada, las disfrutase antes que el
marido. Un matiz lo aleja de la version de San Agustin, pues este sim-
plemente habla de un rito de fecundidad o fertilidad y no de disfrute.

Estos ejemplos son una brizna del ingente repertorio de dioses
que convertian a la religiéon pagana en un camino de transito comple-

32 De civ. 6,9, 3.
33 0p. cit., p. 96.

34 Asi lo encontramos mencionado en Horacio, Ep. VIII 18. Servio (ad
Georg. IV 111) escribe que, oriundo de Lampsaco, fue expulsado de su tierra por
el excesivo tamafio de su miembro viril.

35 Cf De civ. 2, 14, 2; De cons. Ev. 1, 25, 38.
36 Ad nat. 2, 31, 3.



318 JULIO CESAR CALVO HERRAIZ

jo; en cambio, la mitologia lo admitia todo, dado que la fantasia y el
ingenio de los poetas eran ilimitados y no estaban sujetos a normas.
La intencién ludica y en ocasiones satirica de la transmisién mitica,
llevada con frecuencia a la escena por los poetas, hacia del teatro un
cauce implicito de transmision de la religion gentil; y era esta eviden-
cia la que despertaba un gran recelo frente a la poesia de todos los
apologistas en general y de San Agustin en particular.

Veamos, para concluir este apartado, una tercera via que conecta
desde el evemerismo con la historia, pues San Agustin piensa que
la mejor manera de desvirtuar a los dioses de la religion gentil es
indagar en la historia para hallar el origen del mito. Encuentra esa
etiologia de la fabula en los primitivos reyes argivos que figuraban en
las tablas de la Chronica37 de Eusebio y en la obra perdida de Varrén
De gente populi Romani. Desgraciadamente solo disponemos de la obra
de Eusebio para contrastar.

En ese recorrido histérico, San Agustin se hace eco de aquellos
personajes que encontraron acomodo en la fabula; comienza por la
primitiva Asiria, en especial la mitica Babilonia, que interpreta en
ella un icono de la decadencia moral de los pueblos y antinomia de
la ciudad de Dios; continia con las culturas egipcia, griega y roma-
na; esta ultima es la que mas le interesa. Llama poderosamente la
atencion la transmigracion del mito: el mito viaja y se establece en
todos aquellos lugares a los que llega, siendo acomodado a los gustos
y costumbres de los pueblos que lo asumen. De esta forma, desfilan
en procesiéon por orden cronolégico, de acuerdo con el itinerario
mostrado por Eusebio-Jerénimo: Telxion, rey de los sicionios; Foro-
neo, inventor del fuego segun la fabula; To, que habria de transfor-
marse en la célebre diosa Isis; Apis, quien, como Isis, viajo a Egipto
y terminé alcanzando la categoria divina en ese pueblo y cuya vir-
tud sanadora motivé su identificacion con Esculapio 38; no falta en

37 Esta obra, escrita originalmente en griego, fue traducida al latin por san
Jerénimo y aumentada con glosas, cuyo texto a buen seguro fue el que utiliz6 San
Agustin (¢f EUSEBIO DE CESAREA, Chronicon: interpretatio Eusebii Caesariensis / edita
per beatum Hieronymum et ipsius Prosperique additiones de temporibus [Manuscrito s.
XVI], Biblioteca Digital Hispanica, BNE).

38 Deciv. 18, 5. Asilo atestigua Tacito al hablar de su origen (v. Hist. IV 84, 5).



SAN AGUSTIN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 319

esa relacion un Adpax39 en el nombre de Homogiro, no recogido en
autor alguno anterior a San Agustin, hombre que fue el primero, se-
gun la tradicién, en uncir los bueyes al arado. Todos estos personajes
y mas encontraron acomodo en la fabula tras alcanzar la categoria
de dioses entre sus contemporaneos por el agradecimiento de estos
a las aportaciones a la sociedad que habian hecho en vida.

No siempre eran dioses quienes recibian una interpretacion ra-
cionalista; también el hombre se erige en protagonista de la fabula;
aunque en estos casos parece mas apropiado hablar de leyenda, se-
gun el profesor R. de Elvira, y no de mito. San Agustin se aparta
puntualmente de la Chronica para detenerse en la singularidad de la
licantropia. El obispo de Hipona evidenci6é una irresistible atraccién
por los hechos y personajes extraordinarios; no se sentia capaz de
negar explicitamente su veracidad a pesar de la inverosimilitud de su
apariencia. El relato de los arcades sienta un precedente manifiesto
de la licantropia, celebrado topico en la literatura de terror medieval
y contemporanea. San Agustin refrenda la existencia de los arcades,
metamorfoseados en lobos, a partir de la imagen de Demeneto. Asi lo
relata en la siguiente secuencia:

et de Arcadibus, qui sorte ducti tranabant quoddam stagnum, atque ibi co-
nuertebantur in lupos et cum similibus feris per illius regionis deserta uiuebant.
Si autem carne non uescerentur humana, rursus post nouem annos eodem re-
natato stagno reformabantur in homines. Denique etiam nominatim expressit
quendam Demaenetum gustasse de sacrificio, quod Arcades immolato puero
deo suo Lycaeo facere solerent, et in lupum fuisse mutatum, et anno decimo in
Jiguram propriam restitutum pugilatum sese exercuisse, et Olympiaco uicisse
certamine. Nec idem propter aliud arbitratur historicus in Arcadia tale no-
men affictum Pani Lycaeo et Ioui Lycaeo, nisi propter hanc in lupos hominum
mutationem, quod eam nisi ui diuina fieri non putarent. Lupus enim Graece
AOxos dicitur, unde Lycaei nomen apparet inflexum. Romanos etiam Lupercos
ex illorum mysteriorum ueluti semine dicit exortos™.

39 Cf ROSCHER, p. 2700, 29.
40 De civ. 18, 17.



320 JULIO CESAR CALVO HERRAIZ

“Y (habla) de los arcades, que, tras ser designados por sorteo, cruza-
ban a nado cierto estanque y alli se transformaban en lobos, viviendo en
los desiertos de aquella region con los animales de dicha especie. Pero, si
no probaban la carne humana, tras nueve afios, de nuevo volvian a tra-
vés del estanque y retornaban a su forma humana original. Finalmente,
cit6 también por su nombre a un tal Demeneto y que gusté del sacrificio,
que los arcades solian rendir a su dios Liceo con la inmolacion de un
nifo, y que fue convertido en lobo; pero, tras diez afos, recupero6 su
figura original y se dedic6 al pugilismo, y obtuvo la victoria en una com-
peticion olimpica. Y no fue otro el motivo, cuenta el mismo historiador,
de asociar tal epiteto a Pan Liceo y a Jupiter Liceo, sino por esta trans-
formacion de hombres en lobos, ya que no considerarian que podria
ocurrir tal cosa a no ser por un poder divino. En efecto, lobo en griego
se dice Adxog, de donde se deriva el nombre Liceo. Afiade también que
los romanos Lupercos surgieron de la semilla de aquellos misterios.”

De nuevo elige San Agustin un personaje ignoto en la tradicion
literaria anterior; sin embargo, no es muy novedosa la descripcién que
hace sobre esta cuestion, ya que Plinio (Hist. Nat. VIII 81) nos trans-
mite un relato muy similar al de esta secuencia, émulo a su vez del
escritor griego Evantes, autor al que Plinio atribuye una fama nada
desdenable en su patria; la notoriedad de este oriundo de Samos, por
el contrario, no encontro su huella mas alla del testimonio de Plinio
y de una mencién esporadica que Plutarco hace de este historiador.
No era infrecuente el testimonio de semejantes metamorfosis en otros
autores; basta observar el poema de Ovidio o la novela del paisano
de San Agustin, Apuleyo. No obstante, este tipo de transformaciones
encontraba un mayor acomodo en las religiones mistéricas.

2. SAN AGUSTIN, ACTOR Y TESTIGO DE LA SOCIEDAD GENTIL
CONTEMPORANEA. LA IMPRONTA POPULAR PAGANA EN LAS
OBRAS DE SAN AGUSTIN

San Agustin fue un romano de su tiempo, nacido y educado en
la cornisa nororiental de Africa, una tierra rica y prospera alejada de
los vaivenes que padecen esas regiones en el tiempo presente, que
supo crecer y desarrollar sus ciudades como satélites de la estrella de



SAN AGUSTIN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 321

Cartago. En el s. IV, esta ciudad habia llegado a igualar a Roma en
esplendor y se habia convertido en lugar de refugio de poderosos emi-
grados de Roma cuando las hordas barbaras iniciaron su tour de force
por el occidente del Imperio, como efecto de la presion provocada por
la expansion de los hunos hacia occidente.

La educacion que San Agustin recibi6 en las escuelas hizo de él
un profano mas; sin embargo, el contrapeso de las ensefianzas mora-
les y cristianas que recibia de su madre en el &mbito doméstico per-
mitié que su pensamiento se debatiera entre ambos mundos, pagano
y cristiano, como el fiel de una balanza.

En esta segunda seccion del articulo, analizamos la transmisién
y critica que hizo de la sociedad pagana de su tiempo, registrada en
sus escritos en dos etapas de su vida bien diferenciadas: un primer
periodo, que podriamos tildar de inocente, en cuyos escritos se hace
eco de esa cultura pagana de la que él mismo participaba y de la que
deja destellos en sus obras, gravidas del pensamiento platénico y de la
formacion en las artes liberales que habia recibido en la escuela. Pode-
mos poner una fecha limite a ese periodo en las Confesiones, que sirve
de transito al segundo periodo, obra en la que repasa su vida y las
angustias previas a su conversion a la religion cristiana; a partir de ese
momento y mas concretamente desde su nombramiento como obispo
de Hipona, una ciudad menor si la comparamos con Cartago, pero
de gran relevancia por su situacion estratégica a no mucha distancia
de la capital del Africa Proconsular 41, comienza el segundo periodo,
muy prolijo y variado en creacion literaria; en esta etapa, muestra un
perfil abrupto y polemista con la cultura pagana con una intencién
firme de arrumbarla, mostrar la falsedad de los dioses que sustentan
esa religion y expandir el nombre de Cristo como pastor de almas.

Pretende derribar los pilares que sostienen la cultura popular pa-
gana, porque interpreta que son el alimento garante de la superviven-
cia de esa cultura que, desde su mirada, aleja al hombre de su Dios
unico y, en consecuencia, de la salvacién; esos pilares son la astrologia
y el fatum, las artes magicas, los ludi scaenici (en especial, el teatro),

41 KLINGSHIRN, W., Cultural Geography en A Companion to Augustine, ed.
Mark Vessey and Shelley Reid, Oxford: Blackwell Publishing Ltd. (2012) 24-39.



322 JULIO CESAR CALVO HERRAIZ

las fiestas religiosas y populares. Cierto es que en sus escritos no sélo
lucho6 contra las costumbres paganas, sino también contra todos aque-
llos artifices de cismas y herejias que sugerian interpretaciones parti-
culares de las Sagradas Escrituras, escindiéndose asi del pensamiento
catolico, es decir, universal y de unidad que proponia la Iglesia. No
obstante, raramente se perciben ecos de la cultura pagana en esos
escritos.

Conviene previamente solventar el estado de la cuestiéon sobre
el estudio del paganismo en el s. IV; debate que en los dltimos afos
se centra, entre otras cuestiones, en el significado de la palabra “pa-
gano”. Uno de los mayores interrogantes esta enfocado en concretar
cual ha de ser el sentido que se le daba a este vocablo tan manido en la
voz de los apologistas y muy especialmente en San Agustin. Debemos
comenzar esa indagacion prestando atenciéon a las recomendaciones
de Ciceron (De offic. I 7): “Toda polémica que se vaya a desarrollar
sobre un asunto exige antes su definicion.” Quiza sea Cameron quien
en su ensayo 1he last pagans of Rome4? mas y mejor se haya ocupado de
estudiar el mundo pagano de los ultimos siglos del Imperio. Esta obra
incluye un estudio pormenorizado del término “pagano” en el que no
advierte aristas despectivas y si reconoce en él una forma de expre-
sion utilizada por los apologistas para aludir a los no-cristianos, ex-
cluyendo de ella, claro esta, a los hebreos. La vida de esta expresion,
a juicio de Cameron, es muy dificil de establecer, pues constituye el
terminus post quem para establecer el final del paganismo y la prevalen-
cia religiosa del cristianismo. Admite Cameron la posibilidad de que
estuviese ligado a la supresion de los ritos paganos a principios del s.
V. No es facil conjeturar una fecha final de las creencias paganas, pues
pudieron tener vigencia a lo largo de todo el siglo. Segtin Riggs 43,
estas costumbres se prolongaron en el tiempo en lugares remotos y
en ambitos rurales, tal como sucede en cualquier tipo de desarrollo
cultural en todas las épocas, eco que refleja Cameron y nosotros com-
partimos. No faltan, en cambio, detractores a estas afirmaciones; al-

42 CAMERON, A., The Last Pagans of Rome, N. York: Oxford University
Press 2010.

43 RIGGS, D., “Christianizing the Rural Communities of Late Roman
Africa”, en DRAKE, H. A. (ed.), Violence in Late Antiquity, Ashgate (2006) 297-308.



SAN AGUSTIN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 323

gunas de esas voces eruditas se aglutinan en la edicion de Lizzy 44.
En su argumentacién, Cameron reproduce la siguiente aseveracion
de Chadwick 45 para apoyar su tesis: “los paganos no sabian que lo
eran hasta que se lo dijeron los cristianos”; propuesta que alaba in-
cluso Kahlos. Alimenta el debate Richard Lim 46, quien sugiere una
definicion que nos parece acertada: “una categoria que lleg6 a ser en-
tendida como esas creencias y practicas que no podran ser admitidas
mucho tiempo en una sociedad cristianizante”. Maijastina Kahlos 47,
por su parte, anida en una cierta indeterminacién sobre el nimero
de paganos que pudiese existir en el s. IV so pretexto de la escasa
fiabilidad que ofrecen las fuentes por proceder en su mayor parte de
autores cristianos; anade asi una duda razonable, a nuestro parecer. Si
bien esta escritora no se postula acerca de la significacion del vocablo
a debate, incorpora, sin embargo, un nuevo término, incertus, para
referirse a los ciudadanos no clasificables como cristianos o paganos y
que ocuparian un lugar intermedio con frecuencia anterior a su con-
version; cita como ejemplo a Macrobio 48. Frente al término “pagano”
esgrimido por Cameron, opta por “politeista”, compartiendo asi la
sugerencia de Chadwick mencionada supra. Precisa la significacion de
“pagano” como un no-cristiano, a la vez que sugiere el valor emergen-
te de dicho vocablo a lo largo del s. IV.

Una vez oidas las voces de algunos criticos, ¢qué opinamos noso-
tros? La solucién que nos parece mas acertada es conceder la palabra

44 Debemos aR. Lizzi la edicion de The Strange Death of Pagan Rome, Reflections
on a Historiographical Controversy (ed. Rita Lizzi, Turnhout: Brepols 2013), un ensayo
critico en el que distintos eruditos analizan por separado, pero desde una mirada
critica negativa, una gran parte de los capitulos que conforman la obra de Cameron.

45 CHADWICK, H., “Augustine on Pagans and Christians”, en BEALES,
D., and BEST, G. (eds.), History, Society and the Churches: Essays in Honour of Owen
Chadwick (1985) 9-27.

46 LIM, R., “Christianization, Secularization, and the Transformation of
Public Life”, en ROUSSEAU, P. (ed.), A Companion to Late Antiquity (2009) 497-511.

47 KAHLOS, M., Debate and Dialogue: Christian and Pagan Cultures ¢. 360-
430, University of Helsinki, Aldershot: Ashgate 2007, 1-16.

48 G. Kelly se hace eco de las palabras de Cameron y del altimo editor de
las Saturnalia, R. Kaster, quienes defienden la tesis del cristianismo de Macrobio
y se basan para confirmar su transito a esta religion en un pasaje en el que el
propio Macrobio habla con cierta nostalgia de su pasado pagano.



324 JULIO CESAR CALVO HERRAIZ

a nuestro protagonista y que sea €l quien explique qué entendian por
“pagano” cuando utilizaban esa palabra:

Istorum sane infidelium, quos vel Gentiles, vel iam vulgo usitato vocabulo
Paganos appellare consuevimus, quoniam duo sunt genera; unum eorum, qui
superstitiones, quas putant, Christianae religioni anteponunt; alterum eorum,
qui nullo religionis nomine obstricti sunt*.

“Hay dos tipos de esos infieles a los que solemos llamar ‘gentiles’
o ahora con el vocablo de uso frecuente entre el vulgo ‘paganos’: uno
de ellos, que antepone las supersticiones en las que creen a la religion
cristiana; el otro, que no esta sujeto a ningin nombre de religion.”

San Agustin resuelve el debate suscitado en una epistola dirigida
a dos cristianos con intencion de informarles, entre otras cuestiones,
del motivo de la composicién de La ciudad de Dios como respuesta a
los paganos. Podemos deducir de la secuencia un uso indiferenciado
de las palabras “pagano” y “gentil”, aunque se decanta por la primera
argumentando un uso mas frecuente en su época. Segun su testimo-
nio, por tanto, paganos son aquellos que creen en las supersticiones y
las anteponen a la religion cristiana; también cabrian en este colectivo
quienes no figuran adscritos al politeismo ni al cristianismo. Cabe
compartir con Cameron que el pueblo hebreo ocuparia un espacio
propio.

Vayamos ahora a las noticias que San Agustin nos transmite de
la cultura popular pagana. Las costumbres religiosas y populares
que los ciudadanos del Imperio lucian con una impronta arraigada
por su origen ancestral les resultaban muy dificiles de eliminar de
sus vidas. A ese empeno se dedic6 San Agustin largo tiempo; pero,
a pesar de que en el Norte de Africa ya habia enraizado una amplia
tradicion catélica en el s. IV, parecia una ardua tarea acabar con la
fascinacion que, por lo general, mostraban los ciudadanos por los
espectaculos paganos. Fiestas y teatro atraian auténticas turbas de
gente, espectaculos entre los que florecian sin aparente resistencia la

magia y la astrologia. Esta suerte tematica la describe con precisién
Teodoro C. Madrid:

49 Epist. 184 A, 3, 5; ¢f Retract. 2, 43, 1.



SAN AGUSTIN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 325

La humanidad se aparté por error de la verdad del Dios unico,
infinito en todas sus perfecciones, y comenzoé a repartirlas entre las
fuerzas ocultas de la naturaleza: sol, luna, cuerpos celestes, aire, fuego,
tierra, agua, cayendo en un naturalismo panteistico, y en el antropo-
morfismo con la deificacion de las fuerzas y seres de la naturaleza y
del hombre, que le lleva al politeismo y a la idolatria en sus distintas
manifestaciones: animismo, evolucionismo, manismo, fetichismo, to-
temismo y magia ™.

La astrologia ha seducido en todos los tiempos a no pocos ciuda-
danos incautos avidos de conocer su suerte futura mediante la con-
templacion del espacio celeste. Campan aqui a sus anchas los astr6-
logos, antiguos matematicos, vaciando los bolsillos de sus curiosos
clientes que se entregan sin vacilar a la hermenéutica astral de tales
embaucadores. Presumen estos de sus dotes proféticas a partir de la
observacion del movimiento o posicion de los astros. En época paga-
na proliferaban en el orbe romano los adivinos caldeos, que domina-
ban tales ardides; a pesar de las restricciones de estos usos promul-
gadas por decretos imperiales, ya cristianos, la poblacién continuaba
demandando estos servicios, que se prestaban, ahora si, de forma
enmascarada. Frente a lo habitual de tales praxis por los feligreses,
presbiteros y diaconos requerian el consejo de sus superiores; entre
ellos afloraban las respuestas del obispo de Hipona, como se advierte
en la siguiente secuencia, en la que deja al descubierto la vacuidad de
tales personajes:

Nam cum aliquis eorum hominibus nummatis fatua fata vendiderit; mox
ut oculum a tabellis eburneis ad domus suae moderamen ac sollicitudinem
revocaverit, non solum vocibus, sed etiam plagis™ emendat uxorem; non dico si
petulantius iocantem, sed si immoderatius per fenestram aspicientem animad-

50 0.C. XL, BAC 551, De div. daem., n.18, p.899; ¢f. Epist. 16 y 17.

51 Estas palabras del obispo dejan traslucir desgraciadamente que no era
infrecuente el maltrato que los esposos aplicaban a sus mujeres, episodio que
nos recuerda San Agustin en sus Confesiones, cuando las amigas de la madre se
sorprenden de que su marido no le dejase marcas en el cuerpo; no sélo recibian,
sino que ademas lo asumian como algo inherente al connubio. San Agustin destaca
que Monica se valia de la astucia para no verse marcada por los malos tratos del
marido.



326

JULIO CESAR CALVO HERRAIZ

verterit. Quae tamen si ei dicat, quid me caedis? Venerem caede si potes, a qua
cogor hoc facere: tum vero ille non curat quam vana verba componat fallendis
extraneis, sed quam iusta verbera imponat corrigendis suis™.

“Cuando alguno de ellos vende fatuos hados a ricachones, tan
pronto como vuelve su ojo de las tablillas eburneas al gobierno y ad-
ministraciéon de su casa, corrige a su mujer no sélo con palabras, sino
también con golpes, no digo si la sorprende mas frivola de lo normal,
basta con que la sorprenda mirando un poco mas de la cuenta por
la ventana. Sin embargo, si ella le dice: ‘¢Por qué me pegas? Pega a
Venus si puedes, ella me obliga a hacer esto’; entonces él no se preo-
cupa por dibujar vanas palabras para engatusar a extranos, sino por
corregir con justos latigazos a los suyos.”

La secuencia revela desde la sutil ironia de San Agustin la doble

imagen que mostraban adivinos y futurélogos, quienes evidenciaban
un comportamiento ante sus clientes muy alejado del que mostraban
en casa. Ese cuadro costumbrista que dibuja muestra a la esposa cas-
quivana maltratada por su marido que no atiende a los razonamientos
“fatales” que alega ella como justificacién de su liberalidad. Descrip-
ci6n que tiene continuidad en el siguiente fragmento:

Quando ergo quisque, cum reprehendi coeperit, causam convertit in fatum,
et ideo se culpari non vult, quia fato se dicit coactum fecisse id quod arguitur;
redeat ad seipsum, servet hoc in suis, non castiget seroum furem, non de con-
tumelioso filio conqueratur, vicino improbo non minetur. Quid enim horum
Jaciens, iuste facit, si omnes a quibus iniurias patitur, non culpa sua, sed fato
impelluntur ut faciant?”

“Por consiguiente, cada vez que alguien comienza a ser reprendido,
le echa la culpa al hado, y por esto no admite la culpabilidad, porque
dice que se ha visto forzado por el hado a cometer aquello por lo que
se le acusa. iVuelva en si y guarde esto para los suyos, no castigue al
siervo ladrén, ni se lamente de su irrespetuoso hijo, ni amenace al
vecino improbo! {Por qué obra justamente, haciendo tales cosas, si las
afrentas que recibe no son por culpa de aquellos, sino del hado que los
incita?”

52  Epist. 246, 2. Cf. Conf 4, 3, 4-5.
53  Epist. 246, 3.



SAN AGUSTIN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 327

San Agustin nos da a entender en esta secuencia que los malos
actos no son fruto de la casualidad, sino de la voluntad, ya que
son competencia del libre albedrio. No quedaban sin réplica tales
afirmaciones por parte de los paganos, quienes advertian cierto
astralismo en las letras cristianas; aducian que la luna se identifica-
ba en ocasiones con la Iglesia o que el nacimiento de Jests estaba
sometido al influjo astral, ya que una estrella habia guiado a los
Magos. Ademas, defendian sus creencias en los astros amparando-
se en la ciencia, pues era de comun dominio que las naves podian
ser pilotadas por la noche desde la observaciéon de determinadas
estrellas, o que los campesinos, gracias a cierta habilidad de ob-
servacion, eran capaces de predecir periodos meteorolégicos que
influjan en sus labores y nada debian por ello a las predicciones
de los astrélogos. Efectivamente, la identificacion de los dioses con
los astros, propias de los paganos y especialmente de los estoicos,
ejercia a menudo una labor contaminante en la forma de expresar
la adoracién al Dios de los cristianos, como reconoce San Agus-
tin, pues no era infrecuente el uso de expresiones coloquiales que
aludian a Dios como el sol o a la luna como imagen de la Iglesia,
y asi también otras contaminaciones de este jaez que San Agustin
atribuia a los herejes arrianos 54:

“Ahora, en cambio, también con su carne (el Verbo) estd sobre ese
sol al que adoran como a un dios quienes, ciegos en su mente, no ven

559

al verdadero sol de justicia ™.

54 Cf Enarr. in Ps. 120, 12. También los priscilianistas confundian sus
creencias evangélicas con el dominio de los astros; venido de Egipto, Prisciliano
fundé entre 370 y 375 esta secta en Hispania, donde se difundié con enorme éxito
(como atestigua Orosio en la visita que hace a San Agustin); predico sobre todo
en la zona occidental de la Peninsula, de donde era originario el propio Orosio.
Mezclaban estos herejes las ideas de maniqueos y gnésticos; lo mas curioso de
sus argumentos estribaba en que garantizaban que los hombres estaban atrapados
por la fatalidad de las estrellas y asi afirmaban que el cuerpo humano estaba
conformado de acuerdo con los doce signos del zodiaco, a saber: Aries la cabeza,
Tauro el cuello, Géminis los hombros, Cancer el pecho y asi hasta los pies con
Piscis, que es el dltimo signo de acuerdo con los matematicos. Gf. De haer. 70, 1;
C. mendac., passim.

55 Serm. 190, 1, 1. Cf De duab. an. 2, 6, 8; C. epist. Man. 2-3; C. Faust. 5,
115 8, 2; 9, 2; 12,22; 14, 1, 11-12; 15, 8, 10; 16, 10; 22, 9; Conf 3, 6, 10; et pass.



328 JULIO CESAR CALVO HERRAIZ

No se puede decir que fuese precisamente un ignorante en cuestio-
nes de astronomia, pues en su etapa maniquea comenzo a frecuentar
a los matematicos e inici6 estudios en esta materia a fin de alcanzar la
comprension, dificil, de los postulados de Manés, que hallaban en los
astros el origen del mal con formulas como las siguientes: De caelo tibi
est inevitabilis causa peccandi (del cielo procede la causa inevitable de tu
pecado) o Venus hoc fecit aut Saturnus aut Mars (Venus hizo esto o fue
Saturno o Marte) 56. En tiempo remoto, los primigenios matematicos
eran, en esencia, astronomos; sin embargo, aunque el nombre perdu-
16, con el tiempo se fue embadurnando con un progresivo deterioro
de la profesion que terminé vulgarizandose en la que ejercian los as-
trologos, también llamados “genetliacos”; asi lo describe San Agustin:

“Los antiguos no llamaron matematicos a los que nosotros llama-
mos ahora, sino a aquellos que investigaron la medida de los tiempos

57 9

por el movimiento del cielo y de los astros ”.

Advertimos en la siguiente secuencia que los genetliacos o mate-
maticos liberaban en cierto modo a los hombres de la responsabilidad
del pecado, arguyendo que los malos actos ya antes habian sido co-
metidos por los dioses, y en esta etiologia del pecado encontraban su
justificacion:

magni sunt et qui numerant sidera, et qui computant stellas et tempora, et
dicunt quis quando vel peccet vel bene vivat, et quando Mars faciat homicidam,
et Venus adulteram: magni, docti viri, et electi videntur in hoc saeculo... Dicant
illi electos et doctos numeratores siderum, dicant illi sapientes eos qui quasi
digerunt in digitis fata humana, et describunt de stellis mores humanos™.

“Hay grandes (hombres) también que contabilizan los astros y que
hacen el computo de las estrellas y los tiempos, y que predicen quién
va a pecar y quién va a llevar una vida recta, y cuando Marte va a
hacer de él un homicida, y Venus de ella una adultera; parecen en esta
época grandes hombres, sabios y selectos... Llamenlos ellos selectos y

56  Conf 4, 3, 4.

57 Div. quaest. 45, 1 Cf. Cic. De nat. deor. 2, 51; S. Aug. De lib. arb. 2, 3, 7;
15, 39.

58 Enarr. in Ps. 31, 2, 16.



SAN AGUSTIN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 329

sabios contadores de astros, llamen ellos sabios a quienes practicamen-
te calculan los hados del hombre con sus dedos y describen a partir de
las estrellas las costumbres humanas.”

Para templar la imagen polarizada que algunos eruditos dibujan
de la Iglesia primitiva, afnadiremos que, quiza con afan de conquistar
corazones paganos, en ocasiones admitian testimonios de profecias
emanadas de fuentes gentiles en las que se atisbaban vaticinios de la
llegada de Cristo. Tales revelaciones eran aceptadas por San Agustin
en la idea de que, gracias a su procedencia profana, eran de gran
utilidad en su misién evangelizadora; valga su propia experiencia,
habia recibido una formacion pagana, pero se habia convertido al
cristianismo, hecho que también habia sucedido con otros apologistas
como Tertuliano, Arnobio y Lactancio o con reconocidos paganos
como Victorino. De tal suerte, hacia memoria de ciertos vaticinios
como los recogidos en los Libros Sibilinos, en la Sibila de Cumas, en
Hermes Trismegisto o en Orfeo %9. Otro motivo de aceptacion de tales
profecias es que aumentaba asi la relevancia de las profecias hebrai-
cas del Antiguo Testamento frente al oprobio al que las sometian los
maniqueos 60,

La magia ha encontrado su espacio en la literatura de todos los
tiempos por su extraordinario atractivo para los hombres, pero tam-
bién ha instigado el recelo de los poderosos. Esta suerte estaba per-
seguida por las leyes imperiales; sin embargo, tal prohibicién no sélo
no impedia su practica, sino que la estimulaba el inevitable deseo de
lo prohibido. Era un arma extraordinaria con la que se podia ejercer
un control intelectual de las mentes ajenas: el amor de la persona
amada, la calamidad del adversario. La prohibicién de la magia data
de tiempos remotos y culturas heterogéneas 61; no debemos caer, por

59 Cf C. Faust. 13, 2.

60 Cf De fide rer. 6, 9. Existia cierta paradoja en entender que los libros
de los judios anticiparan el cumplimiento de las obras que se harian efectivas en
el Nuevo Testamento; por eso, los maniqueos ponian en duda la validez de tales
escritos como anticipadores del Nuevo Testamento.

61 Encontramos ejemplos de la prohibicion del ejercicio de la magia en

época de Augusto, gracias a la transmision de Ulpiano (Collatio XV 2: Ulpianus
Liber VII de officio proconsulis de mathematicis et vaticinatoribus..., recogido en Collatio



330 JULIO CESAR CALVO HERRAIZ

tanto, en la criminalizacion de los decretos imperiales, aunque si es
licita la critica del excesivo rigor contra estas practicas a partir de
Constantino. Cicerén 62 habla de la existencia de un severo castigo
enunciado en la Ley de las XII tablas contra quien practicara la magia.
Cuenta Gibbon que, bajo el reinado de Valentiniano, se proscribieron
las artes magicas con un vigor extremo y unas penas mas crueles; sin
embargo, el emperador dej6 una puerta abierta para amparo de los
métodos consuetudinarios de adivinacion, en manos de los aruspices
toscanos y bajo la proteccion del Senado 63. Contamos con abundante
documentacion y con noticias de acusaciones publicas que atestiguan
el uso frecuente de las practicas magicas en la clandestinidad (De civ.
8, 19). Amparan esta aseveracion, entre otros, el testimonio de Tacito
(Ann. XII 22) acerca de la acusacion de Agripina la Menor contra su
rival Lolia o el exilio de Furio Escriboniano como victima colateral
de los manejos de su madre Vibia; este suceso llev6 aparejado un de-
creto de expulsion de los astrologos caldeos (Ann. XII 51). Valga otro
ejemplo mas proximo geografica y cronolégicamente a San Agustin
como fue el proceso que se ejecuté contra Apuleyo, instigado por la
denuncia de sus hijastros, que lo acusaban de haber utilizado las artes
magicas para seducir a su madre.

En este contexto cabe preguntarse cual es la actitud que muestra
San Agustin frente a la magia. El no desacredita el poder de la magia,
sino que lo atribuye al patrocinio de los daemones. Indaga en los an-
cestros de esta suerte prohibida y encuentra algunos vestigios en Vir-
gilio, a quien, por cierto, alude con el titulo poeta clarissimus; el obispo
selecciona la escena en que Elisa finge acudir a los servicios de una
bruja para huir del embrujo de amor de Eneas a pesar de los reparos
que esta accion le provoca:

Mosaicarum et Romanarum legum, libro VII sobre los deberes de los cénsules; ¢f
Carcopino, o.c., p. 81: el castigo consistia en la interdictio aqua et igni, que conllevaba
la deportacion a una isla).

62 Cf Leg 2, 18-21, donde habla de ritos nocturnos de mujeres, entre otras
practicas de magia.
63 GIBBON, E., Historia de la decadencia y caida del Imperio Romano, ed.

abrev. Dero A. Saunders, Carmen Franci (trad.), Barcelona: Alba Editorial 2001,
cap. XII, p.353.



SAN AGUSTIN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 331

Testor, cara, deos et te, germana, tuumque
dulce caput, magicas invitam accingere artes®

Asimismo, brilla en su opinién otro destello virgiliano en el es-
fuerzo del pastor Damoén por traer a su presencia a su amada Daphnis:

Atque satas alio vidi traducere messes® .

La practica de la magia, desde la mirada agustiniana, venia pre-
cedida de un desiderium oculorum, esto es, de una inclinacién nociva
que encontraba su espacio en las distintas manifestaciones del pa-
ganismo: espectaculos, teatros, maleficios, ritos diabdlicos... 66 San
Agustin creia haber detectado su origen: sabedores de la curiosidad
del hombre, los magos buscan el enganio mediante los signos multifor-
mes de los daemonest7. Esa prediccion del porvenir mediante recursos
ajenos a la razon satisfacia la curiosidad de ciertos cristianos que, a
escondidas, consultaban a las brujas. A todas luces, San Agustin veia
en los daemones la causa de la magia, quienes empujaban a las victi-
mas hacia sus sicarios, los magos, que les daban sus respuestas hasta
los limites que sus amos les concedian. Denunciaba la finalidad que
perseguian esos daemones: alejar a los hombres del amor de Dios me-
diante ciertos prodigios que excitaban su curiosidad y despertaban su
admiracion. Concluimos las alusiones a la magia con su testimonio:

In magicis autem imprecationibus, ad illecebram deceptionis, ut sibi su-
biugent eos quibus talia concedunt, praestant effectum precibus et ministeriis
eorum, privato illo iure largientes, quod sibi licet largiri honorantibus se, sibi-

64 Aen. IV 492s: “Juro por ti y por los dioses, hermana querida y por esa /
dulce cabeza, la tuya, que acudo obligada a la magia” (Virgilio. Pasién y muerte de
Dido, libro IV de la Eneida; traduccion en hexametros castellanos de V. Cristobal
Lopez, Madrid: Hiperion 2021). Cf De civ. 8, 19.

65 Ecl. VIII 99: “Vi... y los sembrados llevarse a lugares distantes” (trad.
V. Cristébal); San Agustin toma un solo verso como ejemplo, pero en esta égloga,
desde el verso 68 hasta el final, Damén pretende, mediante el conjuro de un
hechizo, conseguir el amor de Daphnis y que sea ella teletransportada desde la
ciudad a su presencia: concluye la égloga con el objetivo cumplido.

66 Cf. Epist. lo. ad Parth. 2, 13 (1Io 2,12-17).
67 In lo. Ev. 97, 3; cf Serm. 198, 36, 6.



332 JULIO CESAR CALVO HERRAIZ

que servientibus, et quaedam secum in sacramentis suis pacta servantibus. Et
quando videntur imperare magi, per sublimiorum nomina inferiores terrent;
et nonnulla visibilia, quae propter infirmitatem carnis magna videntur homi-
nibus non valentibus aeterna contueri, quae per seipsum praestat dilectoribus

suis verus Deus, mirantibus exhibent® .

“En cambio, en las imprecaciones magicas para el encanto del en-
gafio, para someter a aquellos a los que conceden tales cosas, atienden
a las preces y a sus ministerios los daemones, sirviéndose de derecho
privado, lo que les esta permitido conceder a los que les honran y a
los que les sirven, y a los que guardan algtn tipo de pacto con ellos en
sus ritos. Y cuando los magos parecen ostentar el poder, aterrorizan a
sus inferiores por medio de los nombres de poderes mas sublimes; y
exhiben a los impavidos algunas cosas visibles, que por la debilidad
de la carne parecen grandes a los hombres incapaces de contemplar
las cosas eternas y exhiben a sus clientes estupefactos algunos efectos
visibles que, a causa de la debilidad de la carne, tienen la apariencia
de cosas grandes para los hombres incapaces de contemplar las co-
sas eternas, que por si mismo concede el verdadero Dios a los que lo
aman.”

San Agustin descubria en la poesia y el teatro un muro infran-
queable que separaba al hombre de la verdad cristiana; asi amones-
taba a su discipulo en la comuna de Casiciaco, invitandolo a olvidar
a Piramo y Tisbe y a profundizar en el estudio filoséfico, unico cami-
no para alcanzar el conocimiento de la verdad: dulciores sunt lacrymae
orantium quam gaudia theatrorum (“mas dulces son las lagrimas de los
que rezan que las algarabias de los teatros”). Es llamativa la animad-
version que parecia evidenciar contra estas dos actividades paganas
de las que sabemos habia disfrutado sobremanera en su juventud; ac-
titud que habria de lamentar afios después. Su excelencia en la orato-
ria, nacida de su concienzudo estudio de las artes liberales, lo impul-
saba a granjearse los aplausos del teatro: “Persiguiendo el aura de la
gloria popular hasta los aplausos del teatro, los certamenes de poesia,
las contiendas de coronas de heno, los juegos de espectaculos y la in-
temperancia de la concupiscencia” (Conf 4, 1, 1). Entre adicciones y
distracciones juveniles, hinchado de su dominio de las artes liberales,

68 Div quaest. 79, 1.



SAN AGUSTIN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 333

escribia poemas y composiciones dramaticas que lo coronaron como
vencedor en los agones. Hemos de lamentar que €]l mismo practicase
una damnatio memoriae de todos esos vestigios de paganismo y no ha-
yamos alcanzado testimonios de sus habilidades poéticas. San Agus-
tin fue un hombre de su tiempo y eso le permiti6é conocer de primera
mano esas practicas que habria de criticar desde el punto de vista
contrario. Preferia mostrar la imagen del teatro como iconografia del
auténtico teatro, que era el mundo, creacién de Dios.

Hic ergo certamen est, haec vita deo spectanti theatrum® est: hic pugna, hic
conflictus cum omnibus vitiis et maxime cum principe vitiorum, tamquam cum
Golia. Diabolus enim animam provocat quasi ad singular certamen. Vincitur
cum stat, sed in nomine domini”, non in viribus bellatoris™.

“Asi pues, aqui se da el combate, esta vida es un teatro con Dios
como espectador; aqui la lucha, aqui la batalla con todos los vicios, y,
sobre todo, con el principe de los vicios, como contra Goliat. El diablo,
en efecto, provoca al alma como a un combate singular; se le vence
cuando esta en pie, pero en el nombre del Sefor, no confiando en las
fuerzas del combatiente.”

R. Lim 72 encuentra en San Agustin el lenguaje de los espectacu-
los, pero adaptado a los espectaculos a los que debe asistir el ser hu-
mano en su calidad de espectador: los que Dios nos ofrece. Sustenta
su afirmacion en el uso que hace el obispo de expresiones semejantes
a “los martires son atletas de Dios”. Basta con observar la secuencia
anterior para compartir el sentir de Lim, en la que Dios asiste como
espectador a la lucha que mantiene el hombre contra el diablo.

Si disfruté con el teatro y se sirve de él para hacer un retrato
metaférico de la vida, {por qué manifiesta esa repulsa tan acentuada
contra é]? Intentaremos dar respuesta a este interrogante analizando

69 Aqui, San Agustin utiliza el vocablo teatro por antonomasia, para referirse
a todo tipo de espectaculos.

70 Atiende ala gracia de Dios frente a la doctrina pelagiana del libre albedrio.
71  Serm. 335 K, 3.

72 LIM, R., “Augustine and Roman Public Spectacles”, en Vessey (2012)
138-150.



334 JULIO CESAR CALVO HERRAIZ

el procedimiento habitual que sigue en la denostacion de la cultura
popular pagana. Indaga en la historia para encontrar el origen del
teatro. Frente a la propuesta libertina del teatro griego, los primitivos
romanos eran bastante conservadores y, en consecuencia, mostraban
serias restricciones a la puesta en escena; hasta tal punto, incluso, que
no era infrecuente una censura previa. El teatro era inadmisible a los
ojos de San Agustin debido al caracter religioso de su origen, pues
tales espectaculos tenian la consideracién de ritos de adoracion a los
dioses y él pensaba que esos dioses o daemones se complacian con ta-
les espectaculos a pesar de que a menudo se representaban infamias
contra ellos mismos y no sus virtudes 73. Sirva de ejemplo la siguiente
secuencia en la que se refleja su rigorismo en la critica y su aversion
a tales espectaculos: “los ludi scaenici, espectaculos de vergiienzas y
licencia de vanidades, fueron establecidos en Roma no por vicios hu-
manos, sino por orden de vuestros dioses” (De civ. 1, 31). Para este Pa-
dre de la Iglesia, el teatro, como también la poesia, es un instrumento
de propaganda al servicio de los ritos paganos y, en consecuencia, una
via para la propagacion de la religiéon pagana. No es original tampoco
en esta cuestion, pues ya habia sido blanco de los ataques de apologis-
tas precedentes, v. gr,, Tertuliano 74.

A esta justificacion de su aversion al teatro se suma la competen-
cia directa que en numerosas ocasiones sufria con sus sermones en la
iglesia. Su palabra llenaba el templo de fieles y curiosos, pero los dias
de teatro representaban una seria amenaza para conseguir un aforo
completo. Como la primitiva cartelera de cine, los fieles conocian con
antelacion el asunto del sermén correspondiente a cada dia; si el tema
era de su interés, acudian en masa a la iglesia; por ejemplo, uno de los
temas que mas atraccion causaba en los paganos era el de la resurrec-

73 Una vez mas pone al descubierto las incongruencias del comportamiento
pagano, que no admitia criticas contra los ciudadanos en las tablas de la escena,
mientras que los dioses salian vituperados, cuando no burlados, con la anuencia
de los mismos espectadores que los adoraban.

74 Cf LAURAND-LAURAS, Manuel des études grecques et latines 11, Paris
1960, p.101; TERTULIANO, De spectaculis 10, 5; para la idea de que los hombres
eran mejores que los dioses, v. Apol. XI 15, donde Socrates, Aristides, Escipion
(también en San Agustin), Temistocles... eran mas ejemplares que los dioses del
Olimpo o que los de la religion romana.



SAN AGUSTIN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 335

cién; pero la asistencia de publico era mayor si ese dia no habia teatro.
Denostaba a los que preferian tal espectaculo refiriéndose a ellos con
la expresion turbae theatricae (Serm. 361, 4).

El cuarto pilar que sostenia el templo de la cultura popular paga-
na eran las fiestas religiosas. San Agustin describe y juzga las fiestas
paganas en general, pero se recrea obviamente con aquellas de las que
ha sido testigo directo. De esta suerte, nos habla de las Floralia, Virgo
Caclestis, Bacanales, Juegos Seculares, Festivitas sanguinis, etc. Proyec-
ta su critica de estas celebraciones desde dos perspectivas distintas,
pero convergentes: el desenfreno labrico, que le caus6 un gran des-
asosiego reflejado en una parte relevante de su produccion literaria, y
la manifestacion religiosa, motriz del celo pagano. También dedicaba
una especial atencion a los espectaculos publicos que se celebraban en
forma de procesiones y representaciones a las puertas de los templos,
frente al culto privado, que se solemnizaba en su interior para una
aristocracia mistérica:

“De dia y en publico, se representan las indecencias, mezcladas
con crueldades; los oprobios y los crimenes de sus divinidades, sean
auténticos o fingidos [...] Asi pues, a las puertas de los templos la turbia
impiedad retumba en derredor con estrépito reconocible para todos
los publicos y dentro apenas suena para unos pocos escogidos una
castidad fingida. Se muestra en publico lo vergonzante y, en secreto, lo

75 9

laudable. El decoro es latente, el desdoro patente .

Amigo de la variatio y de los juegos de palabras, utiliza con habi-
lidad estos recursos retoricos para expresar su hostilidad contra tales
practicas, pero también advertimos en sus palabras cierta critica so-
cial, ya que resalta como el vulgo irrelevante es receptor de unas re-

75  De civ. 2, 26, 1. Kahlos (Debate and Dialogue..., 2007, p.116) cree, por la
ignorancia que muestra San Agustin de lo que se practicaba en el interior de los
templos en relacion con los ritos mistéricos de la Magna Mater, que los cristianos no
tenian un amplio conocimiento de los ritos paganos. Efectivamente, San Agustin no
parece conocer esos ritos, pero es que el hecho de que esos ritos fuesen mistéricos
es precisamente lo que los convierte en ignotos, no sélo para los cristianos, sino
también para los profanos.



336 JULIO CESAR CALVO HERRAIZ

presentaciones religiosas groseras, mientras la élite se dedica de forma
privada a unos ritos donde priman la gravedad y la compostura.

Las celebraciones publicas religiosas, que, por su naturaleza festi-
va, excitan el folclore popular, se habian convertido en uno mas de los
espectaculos que ofrecia la ciudad, junto con el teatro, el anfiteatro y
el circo; sin embargo, a diferencia de estos tres /udi, esas procesiones
y exhibiciones publicas no requerian un recinto cerrado, sino que su
espacio natural eran las vias urbanas y tenia acceso a ellas todo el vul-
go, que se arracimaba para presenciar en vivo tales eventos, tal como
sucede en nuestras ciudades hoy en dia y de manera singular en los
entornos rurales. Habitualmente era el edil el responsable administra-
tivo de estas celebraciones y ello irritaba sobremanera al obispo, pues
percibia que los responsables de preservar los arcanos de la religion
eran precisamente quienes dejaban a la gente en un patente aban-
dono; ellos mantenian el recato al servicio de los dioses; en cambio,
privaban de él a los ciudadanos empujandolos a la infamia y haciendo
explicitos los desmanes de los dioses.

Para coronar este apartado, citamos a continuacién algunas noti-
cias que transmite San Agustin acerca de la festividad de la Virgo Caeles-
tis 76. Es proverbial la permeabilidad que tenian los romanos con las
divinidades foraneas. En la mitologia punica prerromana, esta diosa
respondia al nombre de Tanit y fue asimilada con su misma condicién
de doncella. Segun fueron cayendo los siglos con el Imperio, la amplia

76 V. Pauly 2178-2215; 1247-1249; ¢f Roschers Lexikon II 614. Virgilio (4en.
I 441) narra que la reina Dido alz6 a Juno un templo como diosa principal y
protectora de la ciudad. Tertuliano da noticia de que esta diosa era portadora de
lluvias, lo que concuerda con el espacio topografico que le corresponde (el cielo)
y con su papel como diosa del aire (4pol. 23), pero la denomina Virgo Caelestis, a
quien reconoce a su vez como diosa de Africa (Apol. 24). La confusién aumenta,
como suele suceder con los sincretismos de divinidades, con Herodiano (V 6),
quien relaciona a esta diosa con Urania, coincidiendo en cuanto a la autoria de
su estatua con lo transmitido por Virgilio (vid. supra). También Ovidio habla de
la veneracion de Juno en Cartago (Fast. VI 45). San Filastrio (Div. Haer. 15) la
identifica con la diosa Fortuna. Virgilio habla sin titubeos de Berecintia como madre
de los dioses (den. VI 874s; IX 82) y relaciona su nombre con el monte Berecinto.
Ovidio también se refiere a la Magna Mater con el apodo de Berecynthia (Fast. IV
355). Cuando San Agustin menciona como tal a la madre de los dioses, observa
que a esta diosa se le rinde veneracion con ritos de caracter obsceno (De civ. 2, 5).



SAN AGUSTIN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 337

nomina de dioses exigia cierto sincretismo que los hiciese manejables
y asimilables, ese sincretismo se puede adivinar con respecto a esta
diosa, a la que unos identificaban con la madre de todos los dioses; asi
también, Apuleyo, que la menciona como Regina Caeli (Met. X1 2) sin
precisar una divinidad en concreto, sino que la asimila a un abanico de
diosas: Ceres, Diana, Venus, Prosérpina. San Agustin describe ciertos
ritos obscenos y los identifica con los propios de la madre de los dioses.
Dedicados a ella en Cartago como protectora de la ciudad, atraian a
un namero considerable de ciudadanos (podemos intuir que entre ellos
anduvo un joven y fogoso Agustin 77) gracias a su condicion desenfre-
nada y licenciosa. Segun su relato, la diosa era ubicada a las puertas
del templo y una populosa concurrencia 78 se arremolinaba en derre-
dor pugnando por presenciar un espectaculo a medio camino entre el
culto a la diosa y la obscenidad; histriones y meretrices representaban
escenas pornograficas tanto por medio de la escenificaciéon como de
la danza. De esta manera, San Agustin pretendia evidenciar el temple
criminal de los dioses o dejar patente que esa era la imagen que se daba
de ellos. A pesar de la apariencia “religiosa” que pretende reconocer,
no es plausible que tales espectaculos despertasen entre el pablico un
fervor religioso, sino que mas bien se trataba de un entretenimiento
mas al que acudia en turba la ciudad. Coincidimos, por tanto, con Ca-
meron cuando afirma que estos desfiles no encarnaban la pervivencia
de la religion pagana, sino que atendian a una supersticion 79 popular:

77  De civ. 2, 4: "También nosotros, cuando éramos jovenes, acudiamos a los
espectaculos y entretenimientos de los sacrilegios; contemplabamos a los poseidos,
escuchabamos a los concertistas; disfrutabamos con los detestables juegos escénicos
que se representaban para alabanza de dioses y diosas, de la Virgo Caelestis y
Berecintia, madre de todos." Cf Enarr. in Ps. 62, 7; Serm. 105, 9, 12.

78 (f LABRIOLLE, P. de, La reaction paienne, Paris 1942.

79 Lapalabra"supersticion", como antes hemoshecho con el término "pagano”,
merece una aclaracion, pues también surge cierto debate sobre su verdadero sentido;
encontramos en Varrén y en Séneca una opinién coincidente al sefialar que se
trata de una perversion de la religion que aun permanece dentro de la tradicion
religiosa. Sobre el sentido de esta palabra véase una recopilacion de opiniones en
Mitologia clasica y cultura pagana en la obra de San Agustin (tesis doctoral), director
Vicente Cristobal Lopez, Madrid: UCM 2020, 296-299.



338 JULIO CESAR CALVO HERRAIZ

But this was a popular superstition rather than a surviving element of Roman
paganism 80,

3. LA HUELLA DE LA LITERATURA CLASICA COMO FORJA DEL
ALMA AGUSTINIANA

San Agustin es receptor y transmisor de los mas ricos legados de
la cultura espiritual pagana. En los apartados precedentes, hemos ha-
blado de su papel de mitografo y testigo excepcional del folclore paga-
no; sin embargo, ambos asuntos son inseparables del testimonio que
emana de su educacion profana en las artes liberales, reflejo que deja
su huella en una buena parte de su extensa produccién literaria. Las
voces de grandes autores romanos aparecen indelebles en sus escritos
de forma directa y, en ocasiones, indirecta gracias a los interlocutores
de sus obras: dialogos filosoficos, tratados homiléticos y hermenéuti-
cos, epistolas... Como cualquier nifio romano al que sus padres hu-
biesen podido sufragar una sélida educacion, el joven Agustin habia
recibido un legado clasico en la escuela y tuvo la oportunidad de salir
de su ciudad natal para ser formado por grandes maestros. Esa forma-
cion clasica en la escuela, a partir de Quintiliano 81, eleva como poe-
tas de referencia a Virgilio y Terencio; en menor medida, también a
Horacio. Vencida la etapa del grammaticus, se estudiaba a los prosistas,
historiadores y oradores, en las aulas de los retéricos: César y Tacito
eran ignorados, Livio carecia de relevancia, el historiador clasico por
excelencia era Salustio 82; si hablamos de oratoria, indudablemente,
Ciceron. Es facil conjeturar que Virgilio, Terencio, Salustio y Cicerén
eran los autores canonicos a lo largo del Imperio y que pervivieron
en tiempos de San Agustin, pues su impronta es superior a la de otros

80 Op. cit., p. 787.

81 Cf MARROU, H-1. Historia de la educacion en la Antigiiedad 11 5, 2, Yago
Borja de Quiroga (trad.), Madrid: Akal 1985, p.358.

82 Quintiliano II 55, 19: historiae maior auctor (“uno de los mayores autores
de la historia”). Esto nos sugiere que en las escuelas no se buscaba un simple
historiador que narrase determinados acontecimientos, sino mas bien uno que,
ademas de transmitir los acontecimientos relevantes de la Historia de Roma,
aglutinase los preceptos morales propios del mos maiorum.



SAN AGUSTIN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 339

autores de la literatura clasica que también pasaron por sus ojos. A
esa partida parece justo afadir a Varrén por su vasta erudicion y su
enorme prestigio, especialmente en lo que atafie a dos de los valo-
res que conformaban la personalidad del ciudadano romano: religio y
virtus. La presencia de estos autores en la escuela no obedecia a una
mera cuestion estética o formal, sino en mayor medida moral; en la
obra de San Agustin no cobran protagonismo de forma casual, sino
que atienden a una funcién concreta. De Virgilio liba el canon de
belleza poética, su misticismo, su sensibilidad, la identificacion con
la naturaleza, la esencia del romano ejemplar; también, por qué no
decirlo, la pasion de la juventud, reflejada en los amores de Eneas y
Dido; es mas, advertia en el mantuano destellos de cristianismo, pa-
recia atisbar en algunos de sus versos la imagen de Dios. No debemos
obviar, en este sentido, la fama que alcanzo6 entre los autores cristia-
nos como propheta inter paganos83. Bebia en la copa de Terencio los
ejemplos morales, aunque también acudia a sus versos para denostar
el comportamiento absurdo e inmoral de los dioses. Horacio encon-
traba asiento como modelo poético y como recurso satirico, ya que la
satira era una via util para dar rienda suelta a su ironia mordaz y, por
ello, Persio y Juvenal cobran también una cierta presencia en algunos
pasajes de sus obras. Tito Livio era simplemente una fuente histérica
de acontecimientos remotos en el discurrir de La ciudad de Dios; la
transmision que nos lega de este autor nos permite vislumbrar que
ya en el s. IV se conservaban los mismos libros de que disponemos
en la actualidad, ademas de las Periochae, que debian de resultar mas
manejables en la escuela. A diferencia de Livio, Salustio cobra cierto
protagonismo en San Agustin; este historiador no se revela como un
simple espectador de la historia, sino que sus obras reunen un buen
nimero de preceptos morales propios de la idiosincrasia romana vy,
de manera mas relevante ain, presentan al hombre como verdadero
protagonista de la historia. Por ultimo, Cicerén es el modelo ético y
retorico por antonomasia, pero este autor cobra mayor relevancia en
San Agustin porque, gracias a su lectura del Hortensius, se despert6 en
€l un ardor inextinguible por el estudio de la filosofia que lo impeli6

83 Cuestion que se hace claramente visible en la interpretacion de la Ecl.
IV y en distintos pasajes de sus obras.



340 JULIO CESAR CALVO HERRAIZ

a la busqueda de la verdad y ese camino lo condujo a su conversion
a la religion cristiana. Esta obra perdida de Cicerén era un compen-
dio filosofico de las distintas escuelas que no hemos conservado; San
Agustin se erige en uno de los mayores transmisores de los exiguos
fragmentos vivos de tal obra.

Hay grandes omisiones en el elenco de autores profanos que ha-
llan acomodo en los escritos agustinianos. Brilla por su ausencia la
poesia elegiaca; atisbamos con dificultad ligerisimos destellos latentes
de Ovidio 84, ninguno de Tibulo ni de Propercio; de Catulo, un tnico
verso. El rechazo que Ovidio sufre por parte de San Agustin es un lu-
gar comun entre casi todos los autores cristianos, excepcion hecha de
Lactancio 85, que ofrece un amplio eco del de Sulmona. Este mutismo
no afecta solo a Nason, sino en general a todos los poetas eréticos;
tanto desde el punto de vista formal como de contenido aparecian
depreciados frente a la verdad del Evangelio. Podemos descubrir en él
cierta incongruencia en la valoracioén negativa que hace de la poesia:
por una parte, finge un aparente desprecio hacia ella por estimarla
fuente transmisora de la mentira; por otra, deja entrever una admi-
racién indisimulada; su desprecio se debe a que la entiende como un
fundamento de lo amoral a la vez que transmisora de la religion gen-
til; sin embargo, sabia reconocer en ella un cauce de belleza en el or-
den de las letras paganas. En definitiva, ese desprecio aparente de los
poetas se hace patente en San Agustin por ser estos poco consonantes
con la moral sobria y severa del cristianismo que crece en el s. IV: los
poetas cantaban al amor humano, a los autores cristianos s6lo les inte-
resaba el amor divino. Segun lo dicho, {por qué fue tan permeable a la
literatura profana si se manifestaba tan hostil frente a sus autores? La

84 V. CALVO,]. C,, “Ovidio y San Agustin: una conjetura sobre la ausencia
explicita del poeta en la obra del santo”, en FALQUE, E., y MuNOz. M. J (eds.),
Ovidio 2000 afios después, Estudios Cldsicos, Anejo 4 (Madrid 2018) 201-212.

85 Div. Inst. 2, 5, 24. Lactancio es receptor unico de los tres versos finales
del epilogo de los Phaenomena de Ovidio: "El terminé con estos tres versos el libro
en el que expone sucintamente los Fenomenos: «Dios puso en el cielo sefiales en tan
gran nimero y con tal apariencia; y esparciéndolas entre las negras tinieblas, ordeno
que iluminaran la gélida noche»." Eco que evoca V. Cristobal en su introduccion
a los Amores de Ovidio (Madrid: Gredos 1989) p.128.



SAN AGUSTIN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 341

respuesta esta en que eran utiles a sus intereses éticos y apologéticos.
Asi lo razona en De doctrina christiana (2, 40, 60):

“Pero si, por casualidad, los que se llaman a si mismos fil6sofos
dijeron en alguna ocasion cuestiones que se ajustan a nuestra fe, so-
bre todo los platénicos, no s6lo debemos observarlas, sino exigirlas de
ellos como injustos poseedores para nuestro uso propio.”

Juzgaba ilegitimo por parte de los autores profanos el empleo ex-
clusivo de aquellos mensajes que fueran acordes con la buena noticia.
En ese cuadro que dibuja San Agustin, tales mensajes han de ser com-
partidos con la divulgacion de los dogmas cristianos. Esto nos lleva a
una cuestion muy debatida en los ultimos afos, que se enmarca bajo
la denominacién de furta Graecorum 86, una controversia que tiene su
etiologia en época cristiana en tiempos del martir y santo Justino. Al-
gunos eruditos advierten incluso la posibilidad de encontrar su origen
en la literatura helenistica. Encontramos dos argumentaciones en esta
polémica; la primera, compartida por numerosos apologistas, como
san Ambrosio; este defiende que Platéon tomé prestadas (o deberia-
mos decir robadas) verdades comprendidas en algunos rincones de la
Biblia; debemos la segunda argumentacioén a Justino, quien utiliza su
tesis no como denuncia, sino como alegato frente a los ataques espar-
cidos en contra de los textos cristianos, a los que, de forma reciproca
a lo anterior, acusaban de haber bebido sus dogmas en la fuente de
Platon principalmente, pero también de otros filésofos paganos. En-
rico dal Covolo nos brinda un razonamiento teologico (desde nuestra
opinion, laudable) a la argumentacion de Justino:

La segunda argumentacién, mucho mas profunda y original, es la
teoria del Ldgos spermatikds de Justino. Su significado es bien conocido:
aquel Ldgos, que se ha manifestado proféticamente (en figura) a los
hebreos en la Ley, se ha manifestado también bajo forma de semillas
de verdad a los griegos. Ahora bien, concluye Justino, puesto que el

86 Cf DROGE, A. J., Homer or Moses? Early Christian Interpretations of the
History of Culture, Hermeneutische Untersuchungen zur Theologie26, Tiibingen: P. Siebeck
1989; SANNA, 1., Largomento apologetico Furta Graecorum, en Problemi attuali di
Silosofia, teologia, diritto. Studi della Pontificia Universita Lateranense per il 50° nuova
sede, en Studia Lateraniensa 1 (1989) 119-143.



342 JULIO CESAR CALVO HERRAIZ

cristianismo es la manifestacion historica y personal del Ldgos, en su
totalidad, de ello se sigue que “todo aquello que de bello (kalds) haya
sido dicho por cualquiera, nos pertenece a nosotros, los cristianos *.”
De este modo, Justino, aun censurando a la filosofia griega sus insu-
ficiencias y contradicciones, orienta decisivamente al Ldgos cualquier
veritas philosophica, fundando asi, desde el punto de vista racional, la

pretension de verdad y de universalidad de la religion cristiana ™.

Si esto es asi, Justino se aparta de san Ambrosio y defiende una
poligénesis de origen divino: Dios esparci6 semillas del Ldgos en dis-
tintas culturas. Las coincidencias textuales o dogmaticas obedecen,
por tanto, no a un hurto, sino a un don divino compartido por profa-
nos y cristianos. Ambas perspectivas no son complementarias; ¢por
cual de ellas se decanta San Agustin? No se ve capaz de poner en
duda la rigida autoridad de Ambrosio, defensor de la teoria del hurto,
pero sostiene una actitud tibia que admite la simiente de Dios presen-
te en determinados autores profanos.

Desfilan también por la amplia bibliografia agustiniana autores
contemporaneos, cuestion que revela la presencia de los autores de
moda en las escuelas. Fluyen en ocasiones versos an6nimos de los que
omite la autoria, cuestion infrecuente en la mayor parte de secuen-
cias que nos lega. Entre los autores griegos reconocemos la presencia
de Platon y los neoplaténicos; conoci6 las obras de Platon desde las
traducciones de Cicerén 89; también figura testimonialmente Esopo
en el elenco de autores griegos, no ocurre lo mismo con los fabulistas
romanos. Aulo Gelio cobra importancia en sus obras, también figuran

87 Apol. 2, 13, 4. Justino no rechaza la filosofia platénica u otras corrientes
filoséficas, como el estoicismo o el epicureismo, por ser contrarias a Cristo, sino por
no ser totalmente semejantes. Todos esos filésofos eran participes del Logos seminal
y, en virtud de tal participacion, también alcanzaron a afirmar asertos compartidos
con la religion cristiana. Esta aseveracion de Justino le impide rechazar totalmente
a Platon y, al mismo tiempo, lo impele a mostrar cierta afinidad espiritual con
las letras paganas como fruto de la semilla divina esparcida por Dios en distintos
lugares de la tierra.

88 DAL COVOLO, E., «“Ego sum via et veritas” (Jn 14,6). "Argumentaciones
patristicas sobre la verdad"», Diaz SANCHEZ-CID, J. R. (trad.), Actas del I Forum
Internazionale de la Pontificia Academia de Teologia (2002) 98.

89 Cf TESTARD, M., Saint Augustin et Cicéron 11, p. 58s.



SAN AGUSTIN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 343

Claudiano o Tito Pomponio; por supuesto, los apologistas precedentes
Arnobio y Lactancio, poco Tertuliano por su condicién de cismatico.
El caso de Séneca es singular, pues, a pesar de su condicion de fil6sofo
y excelente moralista, rayano en ocasiones con las ideas cristianas,
apenas si aparecen fragmentos de su obra perdida De superstitione 90,
de Séneca también nos regala un verso suelto del Phaedra. De Luca-
no mostraba una opinion favorable; su aparicion se debe al caracter
historico de su obra mas que al poético, pero también representa una
fuente para asuntos de indole tematica y hasta teologica. Entre los
satiricos, aparte de Horacio, muestra su preferencia por Persio. Tam-
bién reproduce fragmentos de la comedia romana, poco de Plauto, de
Terencio mucho; no en vano, este ostentaba la condicion de autor ca-
noénico. Muestra un encomio no fingido de este poeta que, como otros
vecinos de origen africano, recibia de €l cierto manto de proteccion 92.
La esmerada atencion que dedica a este poeta obedece a una mirada
de utilidad mas que a un placer devenido del disfrute de su lectura.

Tres son los auténticos protagonistas que, como autores profanos,
triunfan en las obras agustinianas: Salustio, Cicerén y Virgilio. Los
tres (no conviene olvidarlo) son autores canoénicos en las escuelas de
Roma.

El caso de Salustio es singular; a diferencia de otros histori6gra-
fos, Salustio no escribia por un ejercicio de rencor o de adulacién, ya

90 Una vez mas se nos presenta como Unico transmisor de fragmentos de
obras perdidas. Como buen fil6logo, San Agustin parece ser respetuoso siempre
con el texto original, cuyas palabras expone de forma literal en esta ocasion
como en otras muchas de distintos autores. Aun asi, debemos ser cautelosos con
el contenido por no poder contrastar estos fragmentos del De superstitione con otros
transmisores de la citada obra de Séneca. Tertuliano también menciona esta obra
(¢f Apol. 12, 6); no obstante, en ningun caso recoge fragmentos literales, sino que
las menciones que de ella hace son siempre en estilo indirecto y con una adaptacion
tal que no permite registrarlos con la misma verosimilitud que los agustinianos.

91 Phaedra. 1,2, 194s: "Que el amor es un dios lo fingié la torpe concupiscencia
que muestra su incitacién al vicio."

92 Terencio Afer fue un esclavo de origen ptinico adoptado en Roma por
el senador Terencio Lucano, que le concedié su nombre amén de la libertad y de
una educacion esmerada. Vid. Suet. De poetis. Vita Terentii 1, ¢f. BEARE, W., La
escena romana. Una breve historia del drama latino en los tiempos de la Repiblica, E. J.
Prieto (trad.), Buenos Aires: Ed. Universitaria 1972.



344 JULIO CESAR CALVO HERRAIZ

fuese por despecho o interés, sino que su obra era fruto de un retiro
en la madurez de la vida y recogia unos asertos morales y filoséficos
que resultaban ser muy del agrado de la percepcion moral y filosofica
de San Agustin. Coincide con Salustio, por ejemplo, en la imagen que
este ofrece de la decadencia de la Republica como consecuencia de la
perversion moral, la avaricia y el abandono de las buenas costumbres,
cuestiones que constituyen el leit motiv de una buena parte de La ciu-
dad de Dios, frente a la exaltacion de Roma en tiempos de los grandes
hombres que habian forjado ese gran Estado. La seleccion que hace
San Agustin de sus autores favoritos atiende mas a la providencia que
al azar, obedece a un propésito prefigurado: junto a la exposicién de
sucesos brillantes de la historia de Roma, muestra simultineamente
un retrato propicio de los autores profanos que hacen ese recorrido
con €él. Esa imagen se refleja, v. gr,, en el dibujo de los acontecimientos
que evidencian los males que asolaron a la Republica en su ultimo
siglo de vida 93:

Sed primo magis ambitio quam avaritia animos hominum exercebat, quod
tamen vitium propius virtutem erat. Nam gloriam, honorem, imperium bonus
et ignavus aeque sibi exoptant; sed ille vera via nititur, huic quia bonae artes

desunt, dolis atque fallaciis contendit™.

San Agustin revela en esta secuencia que las buenas artes de las
que se habian servido los pristinos romanos para engrandecer el im-
perio cayeron en el olvido y los nuevos tiempos trajeron consigo la
degradacion moral de una sociedad decadente y hedonista, avida de
enriquecimiento ilicito, cimentada en la ruina de los ciudadanos y
en el despilfarro de los juegos escénicos. Emulo de Caton el Censor
y de Salustio, San Agustin piensa que la nacién de Roma cobré su
auge sostenida por tres virtudes: el esfuerzo, la justicia y la libertad,

93  De civ. 5, 12, 3.

94 Cat. XI 1-2: "Pero al principio la ambicién acuciaba mas el espiritu de
los hombres que la avaricia, ambicién que, pese a ser un vicio, estaba mas cerca
de la virtud. Pues gloria, cargos publicos, poder, el valioso y el inepto los ansian
para si por igual, sélo que el primero sigue el camino de la verdad, y el segundo,
como le faltan las buenas cualidades, compite mediante engafios y falacias."



SAN AGUSTIN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 345

virtudes las tres extrafas a las pasiones humanas. Por contra, el lujo 95
y la avaricia habian derribado esos pilares y provocado la ruina de la
Republica 96. Salustio no sélo aportaba una correspondencia moral
con el ideario agustiniano, también lo ayudaba en sus tesis de arrum-
bamiento de la religion pagana; no comprendia cual era la necesidad
de ese mastodontico panteon si al final todo lo sometian al veredicto
de la fortuna:

Sed profecto fortuna in omni re dominatur; ea res cunctas ex lubidine magis
quam ex vero celebrat obscuratque” .

La insercion de esta secuencia va precedida de una laudatio de su
autor: disertissimus Sallustius98. Una afirmacion de este calado permi-
tia al obispo ironizar sobre la relevancia de los praecipui dei o dioses
principales, pues en la plegaria del hombre pagano siempre encon-
traba su protagonismo una divinidad menor, Fortuna, a la que estaba
sometido el restante elenco divino.

Tras Salustio, damos paso al escritor romano que construy6 el
camino de San Agustin hacia el cristianismo. No fue él el causante
directo, pero si quien encendié en un joven Agustin el ardor por la
filosofia, que habria de conducirlo a una incesante bisqueda de la ver-
dad. Hablamos, claro esta, de Cicerén y de su obra perdida Hortensius.
Esta noticia nos la proporciona el propio San Agustin en dos obras de
distintos periodos, De beata vitay Confessiones:

95 Serm. 335 C, 3; la palabra luxuria, que designa fundamentalmente el lujo
y no el deseo libidinoso, esta omnipresente en las obras de San Agustin como uno
de los principales males que hostigan la bondad del hombre, que indefectiblemente
se siente atraido por ella, convirtiéndose ese vicio, por tanto, en fuente de otros
males para el hombre. Adquiere ese significado preferentemente cuando va ligada
a avaritia; en ausencia de este vocablo, recupera la literalidad del étimo en espaiol,
como sinénimo de concupiscencia.

96 Cf Cat. LII 19-24: "Muchas son las cosas que son fruto de los deseos
desmedidos, tan diversas entre si que aparentan ser contrarias. La avaricia acapara
el dinero, el lujo lo despilfarra. Aquella es mendiga, la otra derrochadora."

97 Cat. VIII 1: "Pero sin duda alguna la Fortuna es reina y sefiora en todas
las cosas; ella celebra y oscurece todo por capricho mas que por la verdad."

98 De civ. 7, 3, 2.



346 JULIO CESAR CALVO HERRAIZ

Ego ab usque undevigesimo anno aetatis meae, postquam in schola rhetoris
librum illum Ciceronis, qui Hortensius vocatur, accepi, tanto amore philoso-
phiae succensus sum, ut statim ad eam me transferre meditarer™.

“Yo, cuando contaba dieciocho afios, después que me topé en la
escuela de retérica con aquel libro de Cicerén que se titula Hortensius,
me encendi con un anhelo tan grande de la filosofia, que enseguida me
decidi a imbuirme en ella.”

Schanzer 100 no admite esta afirmacion, sino de forma imprecisa;
sin embargo, opina que utiliz6 la obra del Arpinate como manual con
sus discipulos en Casiciaco.

Cicer6n impregné de conocimiento la permeable mente del joven
Agustin; de él tom6 gran abundancia de nociones y juicios que sacia-
ron su inquieto espiritu: le aport6 habilidades retéricas, datos historicos,
preceptos morales y fue su fil6sofo de referencia. Asimismo le result6 de
utilidad en las controversias con las corrientes heréticas e incluso contra
la teologia de los gentiles. No escatima elogios hacia Marco Tulio 101 (Ro-
mani maximus auctor Tullius eloquii), pero tampoco se libra este de las in-
vectivas del obispo; al fin y a la postre, no dejaba de ser un autor pagano
proximo al estoicismo. La influencia de Cicerén en San Agustin alcanza-
ba incluso al estilo literario, cuestién analizada con amplitud por Philip
Burton 102, que descubre la influencia del de Arpinum y las coincidencias
léxicas y lingiiisticas: sinénimos, polisindeton, metaforas, juegos de pa-
labras, alternancia de capitulos breves y extensos, variatio, aliteraciones,
vocabulario cuidadosamente escogido... Cuestiones morales y filosoficas
tenian a menudo como referencia a Ciceron, por ejemplo, la felicidad 103,

99  De beata vita 1, 4. Dice haber encontrado un libro de Cicerén en la
escuela del 7hétor; luego podemos colegir de ello que el profesor retérico contaba
con una biblioteca.

100  Augustine and the Latin Classics, en Vessey (2012) 161-174.

101  Epist. 143, 3; idéntico elogio recogio el poeta Lucano en Phars. VII 63.

102  Augustine and language, en Vessey (2012) 113-124.

103 Epist. 130, 5, 10. No dej6 nunca de tener presente la filosofia, ni siquiera
en los tiempos del episcopado; esta carta esta datada en 411, un afio después de

la catastrofe de Roma. Cf De Trin. 13, 5, 8; De beata vita 2, 10; De mor. Eccl. 1,
3, 4; Hort. frg. 49a, 1.



SAN AGUSTIN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 347

la vanidad y la misericordia de los hombres 104, la verdad 105, las leyes 106,
la amistad 107, la finalidad del bien 108, las pasiones 109. Tomé del Arpinate
una informacién que le result6 de gran utilidad en su confrontacion con
los paganos, pues confirmé la transmision que habia hecho Ennio acerca
de la condicién humana de los dioses, afiadiendo asi un nuevo testimonio
de evemerismo 10. Como se puede observar, son muchos y muy variados
los temas que, desde el Arpinate, se dan cita en las obras agustinianas,
pero, junto a esos someros ejemplos, Cicerén halla su espacio en la fe de
San Agustin, por ejemplo, cuando le sirve en bandeja una definicién de
Dios coherente con su pensamiento !11:

Mens soluta est quaedam et libera, segregata ab omni concretione mortali,
omnia sentiens et movens, ipsaque praedita motu sempiterno'”.

A pesar de las criticas que a menudo le lanza, casi siempre insin-
ceras, le dedica un tardio epitafio al tiempo que atribuye su asesinato
a Antonio, pero también a Octavio: disertus ille artifex regendae rei publi-
cae 113 (“aquel elocuente artifice de la politica de la Republica”).

104  C. advers. leg proph. 1, 20, 40; ¢f Conf 3, 2, 2; De div. quaest. ad Simpl.
2, 2, 2. Vid. Tusc. IV 8, 18: misericordia est aegritudo ex miseria alterius iniuria
laborantis ("la compasion es la afliccion provocada por la infelicidad de otro que
sufre injustamente"); C. ful. 4, 15, 78; Hort. 112, 7.

105 Solil. 2, 15, 29; De inv. 1 27, 14.

106 De civ. 2, 165 De div. 1 96, 1.

107  Epist. 258, 1; De amic. XX 6.

108 Epist. 189, 5; ¢f Cic. De off XCIX 1: 1lli vero non modo cum hostibus, verum etiam
cum fluctibus, id quod fecit, dimicare melius fuit quam deserere consentientem Graeciam ad bellum
barbaris inferendum ("pero para €l 'Ulises' no solo fue mejor luchar con los enemigos,
sino también con las olas, lo que hizo, fue mejor luchar que desertar conspirando
para llevar a Grecia a la guerra con los barbaros."); i. 102, 1: At hoc quidem commune
est omnium philosophorum... qui deum semper agere aliquid ("Pero esto mismo es comun a
todos los filosofos... que consideran que Dios siempre esta ocupado en algo").

109 C. Iul. 4, 12, 61; De rep. 111 24, 36-25, 37 frg1.

110 Cf De nat. deor. 1 119, 7; Tusc. 1 29.

111 De civ. 22, 20, 1.

112 Tusc. I 66, 16: “Una inteligencia independiente y libre, separada de
todo agregado mortal, que lo percibe y lo mueve todo y provista ella misma de
un movimiento eterno.”

113 De civ. 3, 30.



348 JULIO CESAR CALVO HERRAIZ

Lejos de la opinién contraria de algunos eruditos, como Agustin
Pic 114, el parecer mas sincero que explicita San Agustin de Cicer6n
es aquel que lo encomia, que lo glorifica, lejos de aquellas alusiones
que lo vulgarizan como autor pagano o de esas omisiones de su nom-
bre de forma interesada !15. Valga como botén de muestra la obra De
Trinitate, una de sus mas brillantes aportaciones a la teologia del cris-
tianismo, donde le consagra numerosos elogios y muestras de respeto.

Concluimos las alusiones a los autores de la literatura clasica que
brillan en los textos agustinianos con el gran Virgilio. Ningan autor
profano es capaz de adentrarse en el espiritu de San Agustin como lo
hizo el mantuano; penetr6 en su corazoén ya en la escuela y nunca lo
abandoné en todos los afios de su existencia a pesar del aparente y un
tanto hipocrita desprecio que finge en ocasiones hacia él por su con-
dicion de poeta y de pagano. La suerte catuliana del odi et amo cobra
una vigencia inusitada en la mirada de San Agustin, hasta el punto
de llegar a mimetizarse con el protagonista de la Eneida emulando su
partida de Cartago y el abandono de su madre con la escena analoga
de Eneas tras dejar a Dido.

No parece preciso hacer una exégesis de su conexioén con Virgi-
lio, basta con observar la opinion que nos lega del poeta:

“Si apreciasemos a Virgilio, es mas, si antes de haberlo compren-
dido, lo amaramos por consejo de nuestros mayores, nunca encontra-
riamos respuestas satisfactorias a aquellas sus innumerables cuestiones
por las que los gramaticos se agitan y se preocupan; ni escuchariamos
de buen grado a quien las explicara con su alabanza, sino que conce-
deriamos nuestro favor a quien pretendiese demostrar que se equivo-
caba y que sus poemas eran delirantes. Pero ahora, al intentar muchos
explicarlas y cada uno pretender hacerlo desde su perspectiva y segtin
su capacidad, se aplaude con mayor intensidad a estos por cuya ex-
plicacion se admite que fue el mejor poeta, que no sélo no cometié

114 PIC, AG., "San Agustin y la impietas de Cicerén. Estudio del De civitate
Dei 5, 9.", trad. J. Anoz, Augustinus vol. 44, 172-175 (1999) 193-202.

115 V. SCIBETTA, C., "Agustin, Cicerén y la semiosis de las Confessiones",
Augustinus vol. 58, 228-229 (2013) 163-178; ¢f Conf. 12, 37.



SAN AGUSTIN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 349

ningun error, sino que no canté nada que no fuera plausible, frente a

aquellos que no lo entienden asi .

La disyuntiva que San Agustin ofrece en relacién con Virgilio es-
capa a la comprensiéon de ciertos eruditos modernos y recibe su repu-
dio, porque observan un mal uso del poeta por parte del santo; algu-
nos de ellos con un lenguaje duro, como Shanzer 117, que lo acusa de
hacer “una prosopopeya cinica y sofista” por referirse a Virgilio como
“vendedor de palabras” y “fabricante de malas promesas” cuando, en
Aen. 1 278, Jupiter promete un imperium sine fine para Roma. Shanzer
llega a afirmar que su admiracion por Virgilio se esfuma a partir de
las Confesiones. Nuestra percepcion es diametralmente opuesta, ya que
ese desprecio es acontextual y aparente, muy lejos del profundo amor
que le profesa. La antitesis del artificioso odio frente al amor real es
un vivo ejemplo de la personalidad de San Agustin, incapaz de apar-
tarse de su formacion clasica a pesar de su fingido desdén de las artes
liberales. Es mas, refutamos el ejemplo que aporta Shanzer con una
conversacion simulada que el obispo mantiene con el mantuano 118
y se disculpa por haber proferido esas palabras, recordando a su vez
otras (Georg. 11 498) donde dice del imperio: peritura regna (“los reinos
perecederos”).

Marén en San Agustin es un modelo poético y lingiiistico 119; ape-
la al mantuano en algunas obras de controversia frente a cismaticos 120
o de apologia hacia los paganos 121. Ironizaba con una intencién entre

116  De util. cred. 6, 13. Apréciese el elogio en mayor medida por estar inserto
en una obra cuyo tema queda bien expresado en el titulo. Escribi6 esta obra siendo
ya presbitero de Hipona.

117 Augustine and The Latin Classics, en Vessey (2012) 161-174.

118  Serm. 105, 7, 10.

119 De musica 2, 2, 2; también aparece utilizado este verso en De mus. 5, 3,
3; 5,5,9; 5, 8, 16... con diversas funciones; Aen. I 1.

120 C. Iul. 6, 5, 13. No debemos olvidar que este Juliano era un personaje
erudito y por ello se permitia San Agustin el intercambio de tantas citas de autores
clasicos en esta controversia; Aen XII 891s.

121  Epist. 104, 3, 11; cf Epist. 102, 18; 258, 5; De civ. 10, 21; 10, 27...; Ecl.
IV 13-14.



350 JULIO CESAR CALVO HERRAIZ

ladica y satirica sobre los dioses romanos, viendo en ellos unos dioses
derrotados que ya no podian sostener el imperio (De civ. 2, 22, 2):

excessere omnes adytis arisque relictis

di quibus imperium hoc steterat™.

Su papel de mitégrafo se ve ampliamente recompensado con la
presencia de la mitologia clasica en los versos de Virgilio, en los que

hallaba evidencias del origen humano de los dioses (De cons. Evang. 1,
23, 34):

Arma Iovis fugiens et regnis exsul ademptis,
qui genus indocile et dispersum montibus altis
composuit legesque dedit Latiumque vocari
maluit, his quoniam latuisset tutus in oris?**

Estos versos que nos hablan del mito de la sucesion le permitian
preguntar por Jove y Saturno en relacién con la llegada de este tltimo
al Lacio. En alguna ocasion advertia un sincretismo positivo al identi-
ficar a Jupiter con Dios, como rector de las causas (De civ. 7, 9, 1):

felix qui potuit rerum cognoscere causas'*

No faltan fragmentos de inspiracion filosofica tomados de Virgi-
lio, que son un vestigio indeleble de su amor a la filosofia, camino que
orient6 su corazon inquieto a la fe de Cristo. No cabe duda de que fue
Cicerén quien le mostré la senda, pero no fueron pocas las pinceladas
de filosofia que hall6 en el marco virgiliano. Basta con un atisbo so-

122 Aen. II 351-352: “Han huido dejando sus urnas y su altar todos los
dioses en cuyo valimiento se hallaba cimentado este imperio.”

123 Aen VIII 320-323: "huyendo de las armas de Jupiter, desterrado del
reino que perdiera. El fue quien reuni6 a aquella raza indémita dispersa por las
cimas de los montes y la someti6 a leyes y €l quiso que se llamara Lacio, ya que
vivio seguro, oculto de la vista en sus riberas." Relaciona la etimologia del Lacio

con latere (“ocultarse; estar oculto”). Varrén atribuye un origen incierto y confuso
a esta palabra (L. L. V 32)

124 Georg 11 490: "Dichoso aquel que lleg6 a conocer las causas de las cosas."
Este es otro de esos versos que ofrece una presencia polivalente y multiple en las
obras de San Agustin; ¢f. De fide, spe et charit. 16, 5; De civ. 7, 9, 1.



SAN AGUSTIN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 351

mero de la huella platénica en el libro VI de la Eneida, pero también
abundan los preceptos morales concordantes con las ideas cristianas
que expresa San Agustin en sus obras, tales como el dolor, la vida
apacible, la felicidad, asi como el alma, asunto este que no fue capaz
de resolver a pesar del gran esfuerzo que invirti6 en tal indagacion.
Las propuestas morales de Virgilio se diseminan por todas sus obras,
pero se concentran mayormente en el Enchiridion y en La ciudad de
Dios. Veamos algunos ejemplos.

En una epistola a su afecto y mecenas Romaniano, lo alaba por
su vida apacible y feliz, cuya felicidad intuye nacida de su probidad
en los asuntos morales, al mismo tiempo que lo insta a no regodearse
en una vida terrena que lo aleje de la espiritual; a tal fin, inserta unos
versos en los que el mantuano le recomienda seguir una vida tranqui-

la, pero vigilante (Epist. 15, 2):

Mene satis placidi vultum fluctusque quietos
ignorare iubes?'”’

En Enchiridion (16, 15) evoca versos del poeta para recordar que
el conocimiento de las causas de la naturaleza no provee la felicidad:

felix qui potuit rerum cognoscere causas'™

Siguiendo con la cuestion de la felicidad, pensaba San Agustin
(Enchir. 17, 5) que el error era uno de los motivos que abocaban al
hombre a la infelicidad y ponia como ejemplo desde los versos de
Maro6n el amor desventurado:

ut vidi, ut perii ut me malus abstulit error!™

Hemos citado algunos ejemplos, unas gotas en un lago, de la
experiencia filosofica agustiniana extraida de los versos de Virgilio;

125 Aen. V 848: "¢Que deje de mirar la cara al mar en calma y a las olas
serenas me mandas?"

126  Georg. II 490.

127  Ecl. VIII 41: “Cuando te vi, ioh qué muerte me tuvo y cuan mal extravio!”
(trad. V. Cristobal).



352 JULIO CESAR CALVO HERRAIZ

sin embargo, también encontr6é secuencias donde crey6 percibir la
presencia de Dios. Sabemos de la proteccion proverbial de que gozo
Virgilio entre los apologistas cristianos, principalmente desde los ver-
sos proféticos de su égloga IV, pero San Agustin no se cifi6 a estos
versos, sino que percibi6 cierto regusto cristiano en otros recovecos de
sus obras. Era por ello este poeta un vivo ejemplo para San Agustin
de que también los poetas profanos podian ser testigos de la religion
cristiana. Esa perspectiva que tomaba de Virgilio la proyecté en un
celebérrimo retérico romano que en sus ultimos afios de vida habia
abrazado la fe cristiana renunciando a la enorme gloria, que habia ob-
tenido de su ejercicio de las artes liberales, y a su vida muelle y hedo-
nista, atrayendo contra si la ira de sus antiguos admiradores; cuestién
que expresa a modo de centén intercalando su prosa entre los versos
del poeta:

“Hasta aquel momento (la concesion de una estatua en el foro), ve-
nerador de idolos, y participe de los ritos sacrilegos, a los que entonces
se desviaba casi toda la inflada nobleza romana, y...

omnigenum deum monstra, et Anubem latratorem, quae aliquando contra
Neptunum et Venerem, contraque Minervam tela tenuerant

(‘dioses de toda traza y catadura, y el ladrador Anubis, que en una
ocasion habian empunado sus venablos contra Neptuno y Venus y la
misma Minerva’), incluso vencidos estos por €l, ya Roma les suplica-
ba; ese anciano Victorino los habia defendido tantos afios con su voz

resonante y aterradora '**.”

En otro lugar, San Agustin hace referencia a Virgilio con un len-
guaje casi paulino 129 invistiéndolo con los laureles de “profeta entre
los paganos” (Serm. 198, 34):

dixit quidam proprius eorum propheta

128  Conf 8, 2, 3; ¢f. Aen. VIII 698-700:
omnigenumque deum monstra et latrator Anubis
contra Neptunum et Venerem contraque Minervam
tela tenent.

129 Cf Tit 1,12.



SAN AGUSTIN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 353

Ya fuese para conmemorar una conversion o para invitar a ella
(como ejemplo valga la carta dirigida a Firmo exhortandolo a recibir
el bautismo 130):

rumpe moras omnis et turbata arripe castra™”

No cabe duda de que la obra mas significativa por su tamaro,
forma y contenido es La ciudad de Dios. No es, por tanto, atribuible
al azar que la praefatio que da comienzo a la obra contenga una se-
cuencia de Virgilio. En su proemio confiesa la finalidad de tan magna
composicion: persuadir a los soberbios de la enorme fortaleza de la
humildad. Hallaba en las Escrituras la siguiente afirmacion: “Dios re-
siste a los soberbios, pero da gracia a los humildes 132.” Hablar de San
Agustin es evocar a Virgilio; por ello, nos parece oportuno concluir el
articulo con un verso del poeta que recoge este sentir:

parcere subiectis, et debellare superbos'™

CONCLUSIONES

San Agustin es una fuente de primer orden en la transmisién de
dioses genuinamente romanos y una autoridad de prestigio en la exé-
gesis del mito clasico. Su intencién es evemerista y recurre a un racio-
nalismo alegérico en la interpretacion de los dioses romanos con un
afan denostador del mito.

130  Epist. 2*.

131  Aen.IX13:"iEa,note detengas! Corre yaaapoderarte de sudesconcertado
campamento."

132 Tac 4,6: 1Ptr 5,55 ¢f De civ. 1 praef;; De civ. 1, 5; Conf. 4, 3, 5.

133 Aen. VI 853: "conceder tu favor a los humildes y abatir combatiendo
a los soberbios." Esta maxima, que va dirigida al pueblo romano como mision
fundamental, como modelo de vida, acompané en otros escritos a San Agustin y
siempre la entendi6 referida a Cristo y a su ciudad, no a Roma, sino a la ciudad
de Dios. En cualquier caso, Virgilio la expuso antes que los apéstoles Santiago y
Pedro, luego podemos colegir que San Agustin advierte cierta conexion entre las
culturas profana y cristiana. O quiza debamos interpretar que se tratara de una
frase proverbial que anduviese libremente por las escuelas del Imperio.



354 JULIO CESAR CALVO HERRAIZ

La mitologia clasica guarda una relacién innegable con la religion
pagana, que se nutre de ritos y costumbres, y estas se reflejan en las ar-
tes escénicas, la astrologia, la magia y las fiestas religiosas. San Agus-
tin denuncia estas practicas supersticiosas en la idea de que apartan
al hombre de la “verdadera religion”. Nos descubre en sus obras un
amplio conocimiento del mundo pagano como protagonista que fue
de él y eso le permite denunciar las pasiones que atan al hombre a un
mundo ajeno a la espiritualidad.

Muestra un aparente rechazo a los poetas profanos, pero no es un
rechazo absoluto porque percibe en los autores profanos semillas de
verdad de la palabra divina. Cicerén y Virgilio son el vivo ejemplo de
la influencia de las artes liberales en la forja del cristianismo de San
Agustin. Su pensamiento es consecuencia de la tradicion retérica reci-
bida en la escuela, por tanto, acepta esa tradicion, que pone al servicio
de la difusién del mensaje de Cristo.

San Agustin es la evidencia del antagonismo de los mundos pro-
fano y cristiano que se debaten en dura pugna por conseguir la he-
gemonia en la sociedad erudita y politica del transito del s. IV al V.
Ambos mundos se reflejan en sus obras donde se concilian la filosofia,
la literatura y la religion como desenlace de la suma de cultura paga-
na y cristianismo.

Jurio CESAR CALVO HERRAIZ



