
SAN AGUSTÍN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 301

San Agustín, actor y testigo de la cultura popular 
pagana. Mitografía romana y literatura profana  

en las obras del obispo de Hipona

Resumen

Se estudia el protagonismo de San Agustín como mitógrafo de los dioses 
romanos. Esa intención exegética se refleja en La ciudad de Dios, donde utiliza 
la obra varroniana Antiquitates rerum humanarum divinarumque en su invectiva 
contra el paganismo, y en un gran número de sus obras, en las que se aprecia 
la transmisión y exégesis de esos mismos dioses. Su ánimo racionalista nace 
de su formación en las artes liberales y, especialmente, de su vasto conoci-
miento de la literatura profana, cuyo eco recoge, al tiempo que se vale de 
ella para evaluar y denostar los rescoldos de la cultura popular pagana, aún 
presentes en la sociedad romana del tránsito del s. IV al V, en un ambiente 
de progresión hegemónica del pensamiento cristiano.

Palabras clave. San Agustín, cristianismo, paganismo, mitología, Virgilio, 
Cicerón, Salustio.

Abstract

St Augustine’s leading role as a mythograph of the Roman gods is studied. 
His exegetic intention is depicted in The City of God, in which Varro’s Anti-
quitates rerum humanarum is made use of as an invective against paganism, as 
well as in many of his works, in which the exegesis and transmission of those 
pagan gods is perceived. His rationalist spirit ensues from his training in li-
beral arts and especially from his vast knowledge of profane literature, which 
he echoes while taking advantage of it to call down and berate the embers 
of people’s pagan culture, still surviving in Roman society at the turn of the 
fifth century A. D., in an atmosphere of hegemonic progression of Christian 
thought.

Keywords. Augustine, christianity, paganism, mythology, Vergil, Cicero, 
Sallust.

CiuD-Ra 235-2 (2022) 301-354



JULIO CÉSAR CALVO HERRAIZ302

Introducción

Este artículo es una sinopsis de la tesis titulada Mitología clásica y 
cultura popular pagana en la obra de San Agustín, defendida por el autor 
en la UCM y bajo la dirección del catedrático de Filología Latina Vi-
cente Cristóbal López.

El escrito recoge la impronta de la cultura pagana de San Agus-
tín, fruto de su educación en las artes liberales, así como de su propia 
experiencia en la sociedad romana del tránsito del s. IV al V en la que 
le tocó vivir. Esa formación le aportó un enorme bagaje cultural que 
le permite erigirse, desde una intención apologista, en un mitógrafo 
de relevancia, pero también en crítico de las costumbres paganas y en 
un eximio transmisor de la literatura profana.

Afrontamos el estudio desde tres diferentes perspectivas, pero, 
a nuestro juicio, complementarias: 1. La crítica de la teología roma-
na; en La ciudad de Dios se vale de la obra perdida de Varrón Anti-
quitates rerum humanarum et divinarum, de la que es un importante 
transmisor, para denostar la religión romana, y eso lo convierte en 
un exégeta relevante de los dioses romanos y de la mitología clási-
ca; esa interpretación racionalista no es exclusiva en La ciudad de 
Dios, sino que se halla presente en un buen número de obras de su 
extensa producción literaria. 2. La censura de la religión romana lo 
conduce a una devaluación y a un desprecio indisimulado de las cos-
tumbres aún vigentes de la cultura popular pagana; a tal fin, toma 
como referencia cuatro pilares de esas prácticas supersticiosas de la 
sociedad gentil: la astrología y el fatum, las artes mágicas, los ludi 
scaenici y las fiestas religiosas y populares. 3. Por último, se enuncia 
el destello inequívoco de la literatura profana en sus obras; expresa 
un aparente rechazo de la poesía, que no es sincero, sino que obe-
dece más bien a una impostación nacida de su militancia cristiana, 
pues ama profundamente a Virgilio, en quien encuentra semillas de 
la palabra divina; deposita una mayor confianza en la prosa, como 
instrumento de transmisión de la verdad, frente a la poesía, donde 
advierte la ficción y el maltrato de la divinidad; igualmente, nos deja 
abundantes destellos de otros autores profanos entre los que cobran 
especial relevancia Cicerón, Salustio y Terencio, autores canónicos 
que estudió en la escuela.



SAN AGUSTÍN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 303

1.	L a obra agustiniana como fuente mitográfica

La figura de Varrón es indispensable en cualquier estudio que se 
haga sobre la religión romana. Este erudito romano es receptor de la 
admiración y respeto tanto de estudiosos paganos como de cristianos. 
Su presencia en las obras de San Agustín y el hecho de ocupar un 
lugar de preeminencia en su magna obra La ciudad de Dios se deben 
a la excelente opinión que guardaba de él a pesar de tratarse de un 
escritor pagano 1. La obra perdida Antiquitates rerum humanarum et di-
vinarum 2 es la obra de referencia que San Agustín escruta para desli-
zar su crítica del politeísmo mediante un procedimiento racionalista 
capaz de desvirtuar la validez de la religión romana 3. En consecuen-
cia, se erige este Doctor de la Iglesia en uno de los transmisores más 
eximios de los fragmentos conservados de la obra varroniana. Si bien 
San Agustín hace un encomio de la ejemplaridad moral e intelectual 

1  Vid. CIPRIANI, N. (“El De philosophia de Varrón en las obras de 
San Agustín anteriores al De civitate Dei”, Augustinus vol. 55, 218-219 (2010) 
463-490) para el inf lujo de Varrón sobre las obras filosóficas primeras de 
San Agustín. 

2  Debemos una primera recopilación ordenada de los fragmentos de esta 
obra a R. Agand en De Varronis rerum divinarum libris I, XIV, XVI ab Augustino 
in libris De civitate Dei IV, VI, VII exscriptis, Lipsiae 1896. Cf. SCHWARZ, E., 
«De M. Terentii Varronis apud sanctos Patres vestigiis», en Jahrbücher für class. 
Philologie, Supplementbd 16 (1888) 405-499; COURCELLE, P., La figura e l’opera 
de Terenzio Varrone Reatino nel “De civitate Dei” di Agostino, Napoli 1969. En De 
civ. 6, 4, San Agustín desnuda esta obra perdida de Varrón y la distribuye en 
veinticuatro libros dedicados a las cuestiones humanas y otros quince a las 
divinas, tomados en el primer caso de seis en seis y en el segundo, de tres 
en tres. En ambas obras, antepone un libro general a modo de introducción. 
Sobre la estructura del libro relativo a las cuestiones divinas, que es el que nos 
ocupa, presenta la siguiente distribución: Liber I, tres libros sobre los hombres 
que se dedican a las cuestiones religiosas: pontífices, augures y quindecimviros ; 
Liber II, tres libros sobre la topografía religiosa: capillas (sacella), templos, 
lugares religiosos; Liber III, libros sobre los tiempos o fiestas (dies festi): ferias, 
juegos circenses (ludi circenses) y representaciones teatrales (ludi scaenici); Liber 
IV, sobre el culto o las cuestiones sagradas, quiénes son responsables, dónde, 
cuándo y en qué consisten: consagraciones, sacrificios privados y sacrificios 
públicos (sacra publica); Liber V sobre los dioses: dioses ciertos, dioses inciertos 
y dioses principales y selectos.

3  Al hablar de la religión pagana o, si se prefiere, de la mitología, San 
Agustín utiliza la palabra "teología". 



JULIO CÉSAR CALVO HERRAIZ304

de Varrón 4 mediante una paráfrasis de Cicerón (homine omnium faci-
le acutissimo et sine ulla dubitatione doctissimo), no permite, en cambio, 
vislumbrar una opinión muy favorable de su calidad literaria, pues 
afirma de él que no era el más elegante ni el más elocuente “porque 
en esta faceta es muy inferior” (De civ. 6, 2). En resumen, para San 
Agustín, Varrón era al conocimiento lo que Cicerón al lenguaje.

Al margen de las alabanzas y críticas arriba mencionadas, San 
Agustín advierte en el texto de Varrón un alegato de la endeblez de 
la mitología como religión cuando afirma que “escribió primero so-
bre los asuntos humanos y después sobre los divinos, porque primero 
existieron las ciudades y después lo establecido por ellas” (De civ. 4, 6, 
1) en una evidente interpretación de corte evemerista.

San Agustín distingue en la obra de Varrón tres niveles teológi-
cos: 1. mítico, que corresponde a los poetas; 2. físico, que atañe a los 
filósofos; 3. civil, del ámbito de los pueblos 5. El doctor de Hipona 
rebautiza los dos primeros con los epítetos “fabuloso” y “natural” 
respectivamente. La erudita M. Kahlos 6 advierte un sofisma retó-

4  Cf. CIPRIANI, N., El influjo de Varrón sobre el pensamiento antropológico y 
moral de los primeros escritos de San Agustín, J. Anoz (trad.), Augustinus vol. 55, 218-
219 (2010) 241-275. Según Cipriani, Varrón pretendía alcanzar la felicidad por sí 
mismo, sin ayuda de Dios, y pretendía hacerlo en la tierra, cuestión de todo punto 
imposible para San Agustín, como quedaba demostrado por los males físicos y 
morales, que alcanzaban incluso a los hombres sabios.

5  De civ. 6, 5, 1. Esta división ya había sido tratada por otros autores como 
Q. Mucio Escévola (140-82), de quien dice Cicerón: Q. Scaevola, aequalis et conlega 
meus, homo omnium et disciplina iuris civilis eruditissimus et ingenio prudentiaque 
acutissimus et oratione maxime limatus atque subtilis atque, ut ego soleo dicere, iuris 
peritorum eloquentissimus, eloquentium iuris peritissimus (“Quinto Escévola, camarada 
y colega mío, varón de entre todos el más instruido en las disciplinas jurídicas, de 
talento y prudencia muy aguzados y expresión particularmente pulcra y sencilla 
y, como suelo decir, el más elocuente de los jurisperitos y el más jurisperito de 
los elocuentes” –De orat. 1, 180, 5; cf. Orat. 145–). Pontífice máximo y consular, a 
este atribuye San Agustín (De civ. 4, 27) la clasificación de los dioses tradicionales 
en tres categorías: los dioses de la tradición poética, los de la filosofía y los de los 
jefes de Estado. El propio Tertuliano se había servido de esta división tripartita 
en Ad nationes, como también hicieron otros apologistas cristianos, con objeto de 
atacar a la religión pagana; pero quien de verdad profundiza en esta cuestión es 
San Agustín.

6  KAHLOS, M., Debate and Dialogue: Christian and Pagan Cultures c. 360-430, 
University of Helsinki, Aldershot: Ashgate 2007, 152s.



SAN AGUSTÍN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 305

rico en el empleo que hace de esta disposición teológica ofrecida 
por Varrón, al tiempo que lo desacredita como poco novedoso por 
hallar la presencia de esa fragmentación teológica en apologistas 
precedentes como Eusebio o Tertuliano. Tal afirmación es irrefuta-
ble, pero no debe sorprendernos un axioma de ese tenor entre los 
estudiosos de la religión romana; conviene advertir, no obstante, 
que el agustiniano es un estudio mucho más profundo y acertado 
que el de sus predecesores.

Además de los motivos reseñados arriba del porqué de la elección 
de Varrón, San Agustín advierte el rechazo que el erudito romano 
parece hacer de la teología mítica, ya que muestra cierto desprecio 
indisimulado de los comportamientos amorales que los poetas atri-
buyen a los dioses, tales como dioses que enloquecen, adulteran, son 
incestuosos o se convierten en esclavos de los hombres, por no hablar 
de los absurdos nacimientos de una cabeza, un fémur o unas gotas de 
sangre (De civ. 6, 5, 1).

La segunda 7 de las teologías es, a juicio de San Agustín, la más 
respetable de las tres en tanto que atañe al ámbito de la filosofía. No 
por ello merece la aquiescencia del santo debido a su presencia en las 
escuelas y, en consecuencia, a su enseñanza canónica justificada por 
la autoridad moral de sus difusores.

Es la teología civil 8, sin embargo, la que conforma el corpus de 
la religión romana, es decir, aquella de la que se sirven los pueblos 
para controlar a los ciudadanos desde el aspecto espiritual y lo 
hacen por medio del establecimiento de ritos y ceremonias que 

7  Antiq. rer. div. I, frg. 118: "El segundo género es, dice, como he demostrado, 
aquel del que nos legaron muchos libros los filósofos; en estos figura quiénes son 
los dioses, dónde están, cómo es su naturaleza, sus cualidades; si fueron dioses 
a partir de un momento o fueron sempiternos; si proceden del fuego, como cree 
Heráclito, o de los números, como Pitágoras, o de los átomos, como dice Epicuro; 
así como otras explicaciones que pueden entender mejor los oídos dentro de las 
paredes de la escuela que fuera en el foro." Cf. De civ. 6, 5, 2; Tert. Adv. nat. 2, 2, 1.

8  Antiq. rer. div. I 9, 3: "El tercer género es, dice, el que deben conocer y 
administrar los ciudadanos en las ciudades, pero sobre todo los sacerdotes. En este 
figura a qué dioses adorar públicamente, qué ritos y sacrificios se debe practicar a 
cada uno. [...] La primera teología, dice, se aplica sobre todo al teatro, la segunda, 
al mundo, la tercera, a la ciudad." Cf. De civ. 6, 5, 3.



JULIO CÉSAR CALVO HERRAIZ306

propagan el temor de los dioses. Todo ello tiene su origen, empero, 
en la mitología.

San Agustín se erige, como hemos dicho, en transmisor de una 
parte relevante de los fragmentos conservados del Antiquitates, pero a 
su vez y de manera accidental se presenta como testigo de la mitología 
clásica; como mitógrafo, busca la racionalización de la fábula por me-
dio del evemerismo (los dioses alcanzaron tal condición por designio 
de sus sucesores) y del racionalismo alegórico para dotar al mito de 
un mensaje moral. Si aceptamos que el origen de la religión romana 
se encuentra en las costumbres ancestrales y, como tales, esas costum-
bres se tornan en leyes, queda roto, en consecuencia, el vínculo moral 
que parece existir con los dioses de la mitología; sin embargo, San 
Agustín ignorará intencionadamente esa separación y expondrá una 
denostación plena de ingenio y elocuencia contra el mito y los poetas, 
a quienes señala como forjadores del mito.

No son pocos los racionalistas de la fábula que emergen en el 
entorno del s. IV, como Servio o Macrobio; al igual que ellos, San 
Agustín descubre en la historia un icono de verdad que relega al mito 
al ámbito de lo quimérico y entiende la fábula como una degradación 
poética de acontecimientos verídicamente acaecidos, aunque desvir-
tuados. De esta manera, vincula la teología fabulosa a la civil y esta es 
una de las causas de su aparente desprecio del género poético. Atribu-
ye a la primera la invención de las ficciones, a la segunda, la transfor-
mación de tales ficciones en religión: “aquella (fabulosa) hace resonar 
en sus poemas nefandas ficciones de los hombres sobre los dioses, esta 
(civil) los consagra en celebraciones de los propios dioses.” (De civ. 
6, 6, 2) Estas dicotomías con las que San Agustín emite su veredicto 
son motivo de crítica para M. Kahlos, quien afirma que este tipo de 
fórmulas era una herramienta de uso frecuente empleada por los apo-
logistas cristianos y, en especial, por San Agustín, y no como recurso 
retórico, sino como una estructura de pensamiento, ya que concebían 
el mundo de esa forma. Sin embargo, podemos objetar frente a esta 
opinión que tales juegos antitéticos eran empleados ya por los autores 
clásicos, v. gr., Cicerón y Salustio, como fórmulas retóricas en forma 
de variatio. San Agustín afirma de ese recurso que no es otra cosa sino 
un embellecedor del discurso, eco que recoge la propia Kahlos. Sí 
coincidimos con Kahlos en afirmar que San Agustín porfía en una di-



SAN AGUSTÍN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 307

cotomía de debate y diálogo en La ciudad de Dios: por una parte, ataca 
a los dioses paganos; por otra, mantiene una mirada positiva hacia la 
tradición grecorromana.

El patrón que sigue San Agustín en la exégesis del mito es la men-
ción de fábulas ampliamente divulgadas que se han distorsionado y 
han sido adoptadas como cultos de la religión romana. Los métodos 
hermenéuticos que emplea son el evemerismo y el racionalismo ale-
górico. El hecho de que se hallen estos mismos métodos en otros es-
coliastas del s. IV nos permite conjeturar que se trataba de una praxis 
recurrente en las escuelas: a la lectura del poema por los escolares le 
seguiría una interpretación de la fábula. Es fácil aventurar tal afirma-
ción a juzgar por la coincidencia en algunas interpretaciones que hace 
San Agustín similares a las de Servio, escoliasta más destacado de 
Virgilio. San Agustín no sigue un orden concreto, sino que propone 
un inventario aleatorio de los personajes o acontecimientos que han 
suscitado el origen de los dioses.

Uno de esos ejemplos es el de los Epulones 9, divinidades anóni-
mas cuyas imágenes se ubicaban en torno a la efigie de Júpiter Capi-
tolino con ocasión de un festín público. La representación consistía 
en la asistencia de esos dioses al convite en calidad de invitados. La 
vinculación con la religión quedaba explícita en tanto que, al servicio 
de esa ceremonia sagrada, se hallaban los triumviri epulones, miembros 
del colegio de los Pontífices, cuyo número aumentó hasta convertirse 
en septemviri; incluso, tenemos noticia de que en tiempos de César lle-
garon a ser decemviri 10. Se hace eco de la existencia de estos dioses el 
propio Cicerón, de quienes afirma que tenían por costumbre acechar 
las mesas de los demás (Har. Resp. 21). Así los presenta San Agustín:

Epulones etiam deos, parasitos Iovis ad eius mensam qui constituerunt, 
quid aliud quam mimica sacra esse voluerunt? Nam parasitos Iovis ad eius 

9  La palabra epulones puede traducirse como "comilones". Varrón, según 
nos transmite San Agustín en este pasaje, ofrece una traducción del equivalente 
griego παράσιτος, que presenta una doble acepción, la de comensal y la de gorrón; 
si bien Varrón se refiere al significado positivo, San Agustín opta evidentemente 
por el peyorativo.

10  Cf. V. BASTÚS, J., “Suplemento al Diccionario histórico-enciclopédico”, 
Barcelona 1833, 192.



JULIO CÉSAR CALVO HERRAIZ308

convivium adhibitos si mimus dixisset, risum utique quaesisse videretur. Varro 
dixit; non cum irrideret deos, sed cum commendaret, hoc dixit: divinarum, non 
humanarum rerum libri, hoc eum scripsisse testantur; nec ubi ludos scaenicos 
exponebat, sed ubi Capitolina iura pandebat 11.

“¿Qué otra cosa pretendieron los dioses epulones, parásitos de Jove 
que se sentaron a su mesa, que unas sacras representaciones cómicas? 
Pues si un mimo hubiera dicho que los gorrones de Jove estaban in-
vitados a un banquete suyo, parecería haberlo dicho para provocar la 
carcajada. Lo dijo Varrón; y dijo esto no porque se riera de los dioses, 
sino para encomendarse a ellos; los libros, no de las cuestiones huma-
nas, sino de las divinas, atestiguan que escribió tal cosa; y no lo decía 
cuando hablaba de los juegos escénicos, sino cuando hacía patentes los 
juramentos capitolinos.”

Critica con su habitual sarcasmo a estos dioses y vitupera tanto a 
la fábula como a uno de los vehículos de mayor difusión del mito: el 
teatro. Para un miembro de la Iglesia era inadmisible que unos ritos 
religiosos estuvieran vinculados al ámbito escénico. Ya el propio Va-
rrón había advertido que la teología fabulosa estaba adscrita al teatro: 
Prima theologia (fabulosa) maxime accommodata est ad theatrum (Antiq. 
rer. div. 19, 3).

Otro caso paradigmático en la mitografía agustiniana es el de Sa-
turno; si los Epulones eran desmitificados mediante un áspero sarcas-
mo, este dios, que ocupa un lugar de privilegio en el panteón romano, 
tendrá que rendir cuentas ante la historia por su primigenia condición 
de mortal. Fácil resulta su exégesis por evemerismo, pues es el pro-
pio Evémero quien le facilita la explicación histórica desde los versos 
del célebre Ennio; sin embargo, no faltarán a esta cita hermenéutica 
una interpretación simbólica desde el étimo griego de este dios y, en 
consecuencia, su icono como dios del tiempo. Es precisamente en el 
relato hesiódico de la sucesión de Saturno donde el obispo de Hipona 
descubre la brutalidad y la vesania caníbal de uno de los dioses más 
relevantes de la mitología romana, imposible de admitir excepto en la 
imaginación enfermiza de los poetas, crimen que consideraba “el más 
inhumano y nefando”:

11  De civ. 6, 7, 1.



SAN AGUSTÍN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 309

Cur non etiam (interpretatio rerum naturae) poetica similiter excusentur 
atque purgentur? Multi enim et ipsa ad eundem modum interpretati sunt: 
usque adeo ut quod ab eis immanissimum et infandissimum dicitur, Saturnum 
suos filios devorasse, ita nonnulli interpretentur, quod longinquitas temporis, 
quae Saturni nomine significatur 12, quidquid gignit ipsa consumat: vel, sicut 
idem opinatur Varro, quod pertineat Saturnus ad semina, quae in terram, de 
qua oriuntur, iterum recidunt 13. Itemque alii alio modo, et similiter cetera 14.

“¿Por qué no se excusan y justifican de forma semejante los rela-
tos poéticos? Pues muchos los interpretaron del mismo modo, sobre 
todo, el que se cuenta como el más inhumano y nefando, que Saturno 
devoró a sus hijos; así lo interpretan algunos, que el paso del tiempo, 
significado del nombre de Saturno, cualquier cosa que engendra él 
mismo la consume; o, según la opinión del mismo Varrón, porque 
Saturno se relaciona con las semillas, que caen de nuevo a la tierra de 
la que han nacido. Y asimismo otros opinan otras cosas e igualmente 
sobre otros relatos.”

Hace la exégesis de este relato desde el racionalismo alegórico y 
explica que la ingesta de sus hijos representa el paso del tiempo que 
todo lo consume. Llama poderosamente la atención que atienda a la 
atribución de este dios desde la nomenclatura helena sin tan siquiera 
hacer mención de ello. Comparte un lugar común entre los racionalis-
tas contemporáneos, pues ofrece distintas versiones a partir de auto-
res indeterminados, a excepción de Varrón, quien ofrece una mirada 
etimológica relacionando su nombre con las semillas y con el renacer 
y morir del incesante ciclo natural. Concluye de nuevo su explicación 
con una fórmula de indeterminación de autores: Itemque alii alio modo, 
et similiter cetera 15.

12  Es evidente que hace referencia, no al nombre latino de este dios, sino 
al Cronos griego (Hes. Teog. 452-462; Plat. Cratilo 402b).

13  Esta interpretación sí es conforme a la denominación latina. Curiosamente, 
San Agustín ha combinado ambas versiones, la griega y la romana, pero con la 
única mención del nombre romano.

14  De civ. 6, 8, 1 (Interpretación de la naturaleza de las cosas).
15  El propio Varrón, en una voz que pasa inadvertida para San Agustín, 

vincula el nombre de este dios a la palabra sata (sembrados) en Ling. Lat. V 64. 
Se asocia a un primitivo dios etrusco incorporado a la religión romana por Tito 
Tacio. Cf. Cic. De nat. deor. II 24, 63; Macr. Sat. 1, 22, 8; De civ. 4, 21.



JULIO CÉSAR CALVO HERRAIZ310

La transmisión que San Agustín hace del mito no atiende a una 
causa desinteresada, sino que le sirve de argumentación en su diatriba 
contra los filósofos, a quienes responsabiliza del origen de la teología 
civil por su falta de arrojo y sinceridad, ya que, según él, desprecian 
abiertamente la teología mítica por ser una creación poética y, por 
el contrario, lejos de afirmar lo propio de la civil, sugieren que no es 
sino la secuela de la anterior. Esa evidente contradicción despierta un 
recelo patente en el obispo, como podemos apreciar en el siguiente 
fragmento:

“Se tomó esta decisión digna de admiración, puesto que hombres 
muy agudos y sabios, que fueron los autores de esos escritos, compren-
dían que ambas debían ser reprobadas, es decir, aquella fabulosa y esa 
civil, sin embargo, se atrevían a reprobar aquella, pero no esa; propu-
sieron culpar a aquella y dejar la civil como su semejante 16.”

Nótese la herencia retórica recibida del Arpinate en el uso que 
hace de los deícticos en la secuencia, pues utiliza istam como despecti-
vo, evocándonos al Cicerón de las querellas contra Verres o Catilina, 
mientras que se sirve de illam para la poética, a la que parece liberar 
de responsabilidad. Concluye nuestro exégeta que los dioses, desde la 
observación de sus simulacros y ritos, fueron hombres, y defiende su 
tesis desde las siguientes semejanzas: aspecto, edades, sexo, nupcias, 
generaciones. Entiende, en consecuencia, que están deslegitimados 
para conceder a los hombres la vida eterna (De civ. 6, 8, 2). Esta con-
clusión, empero, no es totalmente novedosa, pues ya se halla de forma 
semejante en los primeros apologistas, como Tertuliano, quien afirma: 

“Apelamos y acudimos a vuestra conciencia, que ella nos juzgue y 
ella nos condene si puede afirmar que todos esos dioses vuestros no 
han sido hombres. Y, si ella también lo niega, será rebatida con sus 
propias armas: los monumentos de la antigüedad, por los que llegó a 
conocerlos, ellos dan testimonio hasta el presente de las ciudades en 
que nacieron, las regiones en las que dejaron alguna huella de sus ha-
zañas e incluso el lugar donde pueden verse sus tumbas 17.”

16  De civ. 6, 8, 2.
17  Tert. Apol. 10, 2-3; cf. Apol. 27, 1.



SAN AGUSTÍN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 311

Queda reflejado en esta secuencia que Tertuliano tiene en mente 
las palabras de Evémero acerca de la tumba de Júpiter hallada en 
Creta 18.

Pasemos al análisis de los oficios que desempeñaban los dioses. 
San Agustín, al hablar de esta cuestión, deja traslucir con sarcasmo 
cierta hostilidad que nos sugiere una mueca burlona en el santo en la 
descripción que dibuja de los dioses autóctonos romanos, cuyos po-
deres y nombres encuentran una definición desde la etimología. Nos 
adentramos, pues, en el mundo de los dioses menores romanos sin 
ningún tipo de identidad compartida con los dioses griegos, lo que 
nos permite conjeturar un prístino origen itálico o aventurar que son 
una creación indeliberada de los pueblos, que pretendían reconocer la 
presencia de los dioses en cualquier actividad de sus vidas cotidianas. 
Hay decenas de ellos y apenas algunos tienen una mínima aparición 
en la literatura clásica, por lo que, en su mayor parte, es difícil hallar-
les encaje en algún mito. Su presencia atiende más bien al folclore que 
a la literatura, pues carecen de una leyenda que les dé soporte dada 
su condición de dioses funcionales carentes de interés narrativo o psi-
cológico. Su protagonismo en la religión romana obedece a una tradi-
ción oral sustentada en una fantasía popular que busca a unos dioses 
cercanos que alcancen cierta familiaridad con el ciudadano común: 
una vez detectada la necesidad, la etimología ofrece una respuesta 
sencilla a esa carencia, lo que da testimonio de una etiología popular 
grávida de simbolismo.

No faltan quienes revelan como hecho improbable que la mayoría 
de esos dioses menores mencionados por San Agustín (a instancias de 
Varrón) fuesen todavía conocidos en el s. IV, al tiempo que denuncian 
la utilización sistemática por parte de los apologistas de la abundan-
cia de dioses paganos frente al Dios único y verdadero. En esta línea 
se encuentra Kahlos 19, quien justifica de esta forma la polarización 
de los apologistas y su interpretación de los pares antitéticos a los 

18  Cf. De civ. 6, 6, 2; VALLAURI, G., Evemero di Messene. Testimonianze e 
frammenti con introduzione e commento, Turín 1956, pp. 38-42; Ennio, Ennianae poesis 
reliquiae, I. Vahlen (ed.), Amsterdam 1967, 223-229; Ennio, The Annals of Q. Ennius, 
O. Skutsch, N. York 1986.

19  Op. cit., p. 138.



JULIO CÉSAR CALVO HERRAIZ312

que recurren en su denostación de la religión gentil. No negamos que 
muchos de ellos careciesen en el s. IV de esa funcionalidad que nos 
presupone San Agustín; sin embargo, podemos refutar la opinión de 
Kahlos afirmando que, si bien podemos coincidir con ella en que no 
todos hallaban protagonismo en la vida cotidiana, otra cosa muy dis-
tinta es aceptar que los ignorasen, habida cuenta de que San Agustín 
se alimenta de Varrón, y este era un autor canónico y, como tal, una 
autoridad contrastada en la difusión de la religión romana así como 
de los dioses integrados en ella. Nuestro parecer lo acredita la pervi-
vencia de muchos de esos dioses en las obras de correligionarios cris-
tianos como Arnobio y Lactancio o en las de exégetas paganos como 
Servio y Macrobio. Es más, si esos dioses eran ignotos en los siglos III 
y IV, ¿qué sentido tenía que cobrasen tal protagonismo en sus obras? 
Sí compartimos, en cambio, con Kahlos su interpretación de los pares 
antitéticos, ya que los autores cristianos concedían cierta relevancia 
en sus diatribas a esos dioses de pobre abolengo a modo de retorsiones 
en sus argumentaciones, es decir, volvían en contra de los paganos las 
mismas evidencias que habían utilizado para denostar a los cristianos.

San Agustín atribuye a la ignorancia del hombre (lo exculpa, por 
tanto) la creación de estos dioses. El método racionalista que utiliza 
mayormente es el conocido como palefatismo o pseudo-racionalis-
mo 20: el nombre del dios viene determinado por su oficio, o bien, el 
oficio ha exigido la presencia de un dios con ese mismo nombre. Vea-
mos un ejemplo de este jaez en el que el dios Liber recibe una esposa 
con la adopción de su nombre, Libera:

20  Es también muy frecuente este método de interpretación entre los 
escoliastas, quienes toman a Paléfato como modelo; este, en la misma línea de 
Evémero, escribió en el s. IV a. C. cinco libros Sobre acontecimientos increíbles, en 
los que se proponían soluciones racionales a los mitos del pasado. Escribe A. 
Ruiz de Elvira (Mitología Clásica, Madrid 1988, p. 16) que dicho método recibe 
el nombre de pseudo-racionalismo y �pretende descubrir en los mitos, por pura 
adivinación, hechos triviales de la vida corriente transformados en prodigios o 
rarezas por confusión de nombres o por cualquier otro tipo de alteración o mal 
entendimiento por la transmisión del hecho o del relato originario�. No faltan, 
en cambio, detractores como F. Buffière (Les mythes d�Homère et la pensée grecque, 
Paris 1956, p. 231) que consideran que este método no es sino el resultado de la 
degradación del evemerismo.



SAN AGUSTÍN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 313

Liberum a liberamento appellatum volunt, quod mares in coeundo per 
eius beneficium emissis seminibus liberentur; hoc idem in feminis agere Libe-
ram, quam etiam Venerem putant, quod et ipsas perhibeant semina emittere; 
et ob hoc Libero eandem virilem corporis partem in templo poni, femineam 
Liberae 21.

“Pretenden que se llama Liber por la liberación, porque, gracias a 
su ayuda, los hombres en la cópula se liberan del semen emitido; esto 
mismo lo lleva a cabo en las mujeres Libera, a la que también llaman 
Venus, porque ellas mismas parecen emitir también cierto semen; y, 
por esto, se ofrece a Liber en el templo esta parte viril del cuerpo, la 
femenina a Libera.”

El nombre de este dios, como podemos apreciar en la secuencia, 
obedece a la liberación del semen masculino y el de su cónyuge al 
supuesto semen femenino. No es infrecuente descubrir en el panteón 
secundario la presencia de una deidad ofrecida en nupcias al dios en 
cuestión y que esta adopte la forma femenina del nombre de su cón-
yuge (ubi tu Gaius, ego Gaia). Visto este matrimonio forzoso, queda 
patente la relación etimológica del nombre del dios y la funcionalidad 
correspondiente: Liber de liberare. Nos parece relevante destacar la 
vocación por el sincretismo de los dioses evidenciada tanto en la ten-
dencia evolutiva de la religión pagana como en la interpretación de 
los mitógrafos, pues asimila con cierta lógica la diosa Libera a Venus, 
ambas divinidades relacionadas con el amor pasional. Al respecto, 
nos recuerda Ruiz de Elvira 22 que el nombre de esta diosa ya había 
aparecido asociado a Ariadna, Prosérpina o Ceres. Por el contrario, 
este dios Liber, que interpreta San Agustín como dios de la libido, no 
aparece adscrito a la imagen de Cupido, pero sí a la de Dioniso, el 
dios griego.

No faltan a esta cita de las funciones de los dioses ciertas asocia-
ciones que despiertan un áspero sarcasmo en San Agustín. Se trata 
de los dioses que colaboran en los esponsales entre el hombre y la 
mujer; no escapan a su conocimiento las aristas del connubio y ob-
serva con perplejidad la caterva de innúmeras divinidades que velan 

21  De civ. 6, 9, 1. 
22  Op. cit., p. 178.



JULIO CÉSAR CALVO HERRAIZ314

por que salga todo bien el día de las nupcias. Se convierten así no ya 
en voyeurs, sino en partícipes directos del enlace. Muchos de esos dio-
ses paraninfos adquieren su nombre por eponimia de la función que 
desempeñan. Algunos son novedosos en San Agustín por la escasa o 
nula mención en otros autores. Conjeturamos su presencia en el texto 
varroniano, pero no debemos descartar un conocimiento directo de 
San Agustín:

Cum mas et femina coniunguntur, adhibetur deus Iugatinus: sit hoc feren-
dum. Sed domum est ducenda quae nubit, adhibetur et deus Domiducus; ut in 
domo sit, adhibetur deus Domitius; ut maneat cum viro, additur dea Man-
turna. Quid ultra quaeritur? Parcatur humanae verecundiae: peragat cetera 
concupiscentia carnis et sanguinis, procurato secreto pudoris. Quid impletur 
cubiculum turba numinum, quando et paranymphi inde discedunt? Et ad hoc 
impletur, non ut eorum praesentia cogitata maior sit cura pudicitiae, sed ut 
feminae, sexu infirmae, novitate pavidae, illis cooperantibus, sine ulla dificul-
tate virginitas auferatur: adest enim dea Virginiensis, et deus pater Subigus, et 
dea mater Prema, et dea Pertunda, et Venus, et Priapus 23.

“Cuando el marido y la mujer contraen nupcias, interviene el dios 
Yugatino: admítase esto. Pero para conducir a casa a la novia, se pre-
senta también el dios Domiduco; para que esté en casa, asiste el dios 
Domicio; y para que permanezca con el varón, se suma la diosa Man-
turna. ¿Qué más falta? Compadézcase del pudor humano; encárguese 
del resto la concupiscencia de la carne y de la sangre manteniendo en 
secreto el pudor. ¿Por qué llena el cubículo una turba de dioses, cuan-
do incluso los paraninfos se ausentan de allí? Y no se llena para que 
la presencia de estos sea garantía de una mayor protección del pudor, 
sino para que la muchacha, débil por su sexo, temerosa por la nove-
dad, supere sin dificultad su virginidad gracias a la ayuda de ellos: en 
efecto, se presenta la diosa Virginiense, el dios padre Subigo, la diosa 
madre Prema, la diosa Pertunda, Venus y Príapo.”

En esta descripción, que deja destellos que se aproximan a los de 
la comedia, admite la labor de Yugatino, de cuyo nombre se despren-
de el esmero en la unión de los cónyuges; sin embargo, los ánimos del 
obispo se encrespan paulatinamente conforme va entrando a escena 

23  De civ. 6, 9, 3. 



SAN AGUSTÍN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 315

el séquito restante, comenzando por Domiduco 24, cuyo oficio es el de 
guiar a la novia a su nueva domus; ya en el domicilio, vela Domicio, 
para que no huya la recién desposada y cierra este acto Manturna, 
con la misión de que la novia se mantenga junto al marido. No pode-
mos evitar preguntarnos si el ciudadano romano sentía de verdad el 
imperativo de rendir cuentas a estos dioses. Quizá se pueda hallar una 
explicación en la edad tan tierna a la que las niñas eran entregadas en 
matrimonio (la edad núbil era los doce años) a unos maridos mucho 
mayores que ellas. Hallamos testimonio de esta cuestión en el propio 
San Agustín 25, cuya madre le encontró una esposa adecuada al nivel 
social que ostentaba el rhétor en la catedra de Milán y, como él mismo 
atestigua, debía esperar los dos años que le restaban a la niña para 
llegar a los doce. Esos enlaces tan desiguales por la edad y la falta de 
libertad de la mujer a buen seguro recomendaba la intervención de 
dioses que sujetaran a las muchachas díscolas que mostrasen algún 
tipo de resistencia.

Si nos parece un desatino el recurso a estas divinidades, enco-
jamos el aliento para dar paso a la disparatada compaña que se deja 
ver y, convertidos en espectadores, suprimen la intimidad conyugal; 
impiden con su presencia que los novios se familiaricen y se descu-
bran, interviniendo tanto en los preliminares amorosos como en la 
propia fusión. Surge Virginiense en este ambiente, presta a deshacer 
el cingulus de la tímida novia. Tal prenda, que ceñía la cintura de las 
doncellas romanas, se desataba como un rito previo a la pérdida de 
la virginidad de la muchacha; de ahí el nombre de la diosa. Esta cos-
tumbre ancestral se hallaba presente ya en la Grecia arcaica, tal como 
atestigua Homero 26, y a buen seguro la adquirieron en herencia los 
romanos. Sigue a la diosa de la virginidad otra de carácter más severo, 

24  "El que conduce a casa". Está atestiguada una diosa homónima, Domiduca, 
dedicada a las labores de protección infantil, cuya misión consistía en conducir a 
los niños a casa sin perderse y sanos (De civ. 4, 8). 

25  Conf. 6, 13, 23; San Agustín contaba ya treinta y dos años.
26  Od. XI 245: Le soltó el cinturón virginal tras dejarla dormida. Relata Ulises 

el amor de Tiro, hija del héroe Salmoneo, enamorada del río Enipeo; adoptando 
a tal efecto la forma del río, Posidón la durmió y la poseyó junto a la ribera de 
este; frutos de esta unión fueron Pelias y Neleo. Cf. Apd. Bibl. I 9, 7; Diod. Sic. 
IV 68; Hig. Fab. LX; CCXXXIX; CCLIV; Prop. I 13, 21.



JULIO CÉSAR CALVO HERRAIZ316

Subigo 27, cruel espíritu que obliga a la joven a someterse al marido. 
No queda duda de que esta divinidad surgió por los lamentos de al-
gún marido débil que se viese en un trance de resistencia por parte de 
su jovencísima esposa. Si cruel es Subigo, los siguientes dioses trans-
forman el connubio en casi una violación, pues interviene Prema 28 
inmovilizando a la doncella para que sufra estática los impulsos del 
varón. Presencia la escena Pertunda 29 en calidad de espectadora, de 
quien se admira San Agustín:

“¿Qué hace allí la diosa Pertunda? ¡Sonrójese, váyase fuera; deje 
hacer algo al marido! [...] Pues si fuera un dios varón y se llamara Per-
tundo, pediría el marido por el pudor de su esposa una ayuda mayor 
que la puérpera contra Silvano 30.”

Cierran esta lamentable relación de dioses nupciales Venus y 
Príapo, que escapan a la interpretación palefatista del obispo. Entran 
ambos en acción cuando el ardor sexual prende en los novicios aman-
tes. No descuida, sin embargo, el mitógrafo el estudio etimológico de 
los nombres a fin de no apartarse en exceso del método emprendido 
con los anteriores:

“¿Acaso no bastaría Venus sola, que recibe su nombre porque sin 
su fuerza (vis) la mujer no deja de ser virgen?” 31

Omite, en cambio, la definición del nombre de Príapo, pero en su 
lugar nos deja una descripción icónica del personaje:

27  Subigere de someter.
28  Premere de oprimir.
29  Pertundere de perforar.
30  De civ. 6, 9, 3. Vid. De civ. 6, 9, 2, donde nos habla de la persecución de 

Silvano a las recién alumbradas. 
31  Sigue a Varrón en la respuesta etimológica de este nombre (Ling. Lat. VI 

62-63), errónea por otra parte. Su etimología es dudosa, Ernout-Meillet (Dictionnaire 
étymologique de la langue latine 1087) sugiere un origen indoeuropeo para esta 
palabra y la relaciona con el deseo; Pepin ("La teología tripartita de Varrón y 
la interpretación alegórica": Augustinus 2, 1957, p. 126) propone quae ad res omnes 
veniret (la que todo lo anima).



SAN AGUSTÍN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 317

Sed quid hoc dicam, cum ibi sit et Priapus nimius masculus, super cuius 
inmanissimum et turpissimum fascinum sedere nova nupta iubebatur, more 
honestissimo et religiosissimo matronarum? 32

“Pero, ¿Por qué digo esto, puesto que allí está presente también el 
machote Príapo, sobre cuyo gigantesco y vergonzosísimo miembro se 
obligaba a sentarse a la recién desposada, conforme a la nobilísima y 
muy religiosa costumbre de las matronas?”

A diferencia de los dioses anteriores y siguiendo el parecer de 
Ruiz de Elvira 33, esta divinidad menor, fruto de la unión de Venus y 
Baco, sí cuenta con una amplia tradición literaria. Su nombre procede 
de la adecuación gráfica del étimo griego Πρίαπος. A su cargo estaba la 
vigilancia de los jardines, pero su apariencia itifálica sumada al hiper-
bólico calibre de su miembro lo significa como el icono por antono-
masia de la virilidad y la fecundidad. San Agustín expone un retrato 
exagerado de los atributos de este dios e ironiza sutilmente acerca 
del decoro y religiosidad de las matronas romanas que animaban a la 
novia a tomar asiento sobre el fascinum 34 del simulacro de este dios 
como un rito ancestral 35. Contamos con el testimonio de Tertuliano 
sobre este dios relacionado con los dioses Mutuno y Tutuno 36, cuyos 
nombres también atestigua San Agustín (De civ. 4, 11). Nos parece más 
plausible que San Agustín haya tomado la referencia de Lactancio (1, 
20, 36), quien acredita una imagen del dios Mutino, identificado con 
Príapo, en cuyo miembro se sentaban las recién casadas para que el 
dios, en concepto de derecho de pernada, las disfrutase antes que el 
marido. Un matiz lo aleja de la versión de San Agustín, pues este sim-
plemente habla de un rito de fecundidad o fertilidad y no de disfrute.

Estos ejemplos son una brizna del ingente repertorio de dioses 
que convertían a la religión pagana en un camino de tránsito comple-

32  De civ. 6, 9, 3. 
33  Op. cit., p. 96.
34  Así lo encontramos mencionado en Horacio, Ep. VIII 18. Servio (ad 

Georg. IV 111) escribe que, oriundo de Lámpsaco, fue expulsado de su tierra por 
el excesivo tamaño de su miembro viril. 

35  Cf. De civ. 2, 14, 2; De cons. Ev. 1, 25, 38.
36  Ad nat. 2, 31, 3.



JULIO CÉSAR CALVO HERRAIZ318

jo; en cambio, la mitología lo admitía todo, dado que la fantasía y el 
ingenio de los poetas eran ilimitados y no estaban sujetos a normas. 
La intención lúdica y en ocasiones satírica de la transmisión mítica, 
llevada con frecuencia a la escena por los poetas, hacía del teatro un 
cauce implícito de transmisión de la religión gentil; y era esta eviden-
cia la que despertaba un gran recelo frente a la poesía de todos los 
apologistas en general y de San Agustín en particular.

Veamos, para concluir este apartado, una tercera vía que conecta 
desde el evemerismo con la historia, pues San Agustín piensa que 
la mejor manera de desvirtuar a los dioses de la religión gentil es 
indagar en la historia para hallar el origen del mito. Encuentra esa 
etiología de la fábula en los primitivos reyes argivos que figuraban en 
las tablas de la Chronica 37 de Eusebio y en la obra perdida de Varrón 
De gente populi Romani. Desgraciadamente sólo disponemos de la obra 
de Eusebio para contrastar.

En ese recorrido histórico, San Agustín se hace eco de aquellos 
personajes que encontraron acomodo en la fábula; comienza por la 
primitiva Asiria, en especial la mítica Babilonia, que interpreta en 
ella un icono de la decadencia moral de los pueblos y antinomia de 
la ciudad de Dios; continúa con las culturas egipcia, griega y roma-
na; esta última es la que más le interesa. Llama poderosamente la 
atención la transmigración del mito: el mito viaja y se establece en 
todos aquellos lugares a los que llega, siendo acomodado a los gustos 
y costumbres de los pueblos que lo asumen. De esta forma, desfilan 
en procesión por orden cronológico, de acuerdo con el itinerario 
mostrado por Eusebio-Jerónimo: Telxión, rey de los sicionios; Foro-
neo, inventor del fuego según la fábula; Ío, que habría de transfor-
marse en la célebre diosa Isis; Apis, quien, como Isis, viajó a Egipto 
y terminó alcanzando la categoría divina en ese pueblo y cuya vir-
tud sanadora motivó su identificación con Esculapio 38; no falta en 

37  Esta obra, escrita originalmente en griego, fue traducida al latín por san 
Jerónimo y aumentada con glosas, cuyo texto a buen seguro fue el que utilizó San 
Agustín (cf. Eusebio de Cesarea, Chronicon: interpretatio Eusebii Caesariensis / edita 
per beatum Hieronymum et ipsius Prosperique additiones de temporibus [Manuscrito s. 
XVI], Biblioteca Digital Hispánica, BNE).

38  De civ. 18, 5. Así lo atestigua Tácito al hablar de su origen (v. Hist. IV 84, 5). 



SAN AGUSTÍN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 319

esa relación un hápax 39 en el nombre de Homogiro, no recogido en 
autor alguno anterior a San Agustín, hombre que fue el primero, se-
gún la tradición, en uncir los bueyes al arado. Todos estos personajes 
y más encontraron acomodo en la fábula tras alcanzar la categoría 
de dioses entre sus contemporáneos por el agradecimiento de estos 
a las aportaciones a la sociedad que habían hecho en vida.

No siempre eran dioses quienes recibían una interpretación ra-
cionalista; también el hombre se erige en protagonista de la fábula; 
aunque en estos casos parece más apropiado hablar de leyenda, se-
gún el profesor R. de Elvira, y no de mito. San Agustín se aparta 
puntualmente de la Chronica para detenerse en la singularidad de la 
licantropía. El obispo de Hipona evidenció una irresistible atracción 
por los hechos y personajes extraordinarios; no se sentía capaz de 
negar explícitamente su veracidad a pesar de la inverosimilitud de su 
apariencia. El relato de los árcades sienta un precedente manifiesto 
de la licantropía, celebrado tópico en la literatura de terror medieval 
y contemporánea. San Agustín refrenda la existencia de los árcades, 
metamorfoseados en lobos, a partir de la imagen de Demeneto. Así lo 
relata en la siguiente secuencia:

et de Arcadibus, qui sorte ducti tranabant quoddam stagnum, atque ibi co-
nuertebantur in lupos et cum similibus feris per illius regionis deserta uiuebant. 
Si autem carne non uescerentur humana, rursus post nouem annos eodem re-
natato stagno reformabantur in homines. Denique etiam nominatim expressit 
quendam Demaenetum gustasse de sacrificio, quod Arcades immolato puero 
deo suo Lycaeo facere solerent, et in lupum fuisse mutatum, et anno decimo in 
figuram propriam restitutum pugilatum sese exercuisse, et Olympiaco uicisse 
certamine. Nec idem propter aliud arbitratur historicus in Arcadia tale no-
men affictum Pani Lycaeo et Ioui Lycaeo, nisi propter hanc in lupos hominum 
mutationem, quod eam nisi ui diuina fieri non putarent. Lupus enim Graece 
λύκος dicitur, unde Lycaei nomen apparet inflexum. Romanos etiam Lupercos 
ex illorum mysteriorum ueluti semine dicit exortos 40.

39  Cf. Roscher, p. 2700, 29.
40  De civ. 18, 17.



JULIO CÉSAR CALVO HERRAIZ320

“Y (habla) de los árcades, que, tras ser designados por sorteo, cruza-
ban a nado cierto estanque y allí se transformaban en lobos, viviendo en 
los desiertos de aquella región con los animales de dicha especie. Pero, si 
no probaban la carne humana, tras nueve años, de nuevo volvían a tra-
vés del estanque y retornaban a su forma humana original. Finalmente, 
citó también por su nombre a un tal Demeneto y que gustó del sacrificio, 
que los árcades solían rendir a su dios Liceo con la inmolación de un 
niño, y que fue convertido en lobo; pero, tras diez años, recuperó su 
figura original y se dedicó al pugilismo, y obtuvo la victoria en una com-
petición olímpica. Y no fue otro el motivo, cuenta el mismo historiador, 
de asociar tal epíteto a Pan Liceo y a Júpiter Liceo, sino por esta trans-
formación de hombres en lobos, ya que no considerarían que podría 
ocurrir tal cosa a no ser por un poder divino. En efecto, lobo en griego 
se dice λύκος, de donde se deriva el nombre Liceo. Añade también que 
los romanos Lupercos surgieron de la semilla de aquellos misterios.”

De nuevo elige San Agustín un personaje ignoto en la tradición 
literaria anterior; sin embargo, no es muy novedosa la descripción que 
hace sobre esta cuestión, ya que Plinio (Hist. Nat. VIII 81) nos trans-
mite un relato muy similar al de esta secuencia, émulo a su vez del 
escritor griego Evantes, autor al que Plinio atribuye una fama nada 
desdeñable en su patria; la notoriedad de este oriundo de Samos, por 
el contrario, no encontró su huella más allá del testimonio de Plinio 
y de una mención esporádica que Plutarco hace de este historiador. 
No era infrecuente el testimonio de semejantes metamorfosis en otros 
autores; basta observar el poema de Ovidio o la novela del paisano 
de San Agustín, Apuleyo. No obstante, este tipo de transformaciones 
encontraba un mayor acomodo en las religiones mistéricas.

2.	S an Agustín, actor y testigo de la sociedad gentil 
contemporánea. La impronta popular pagana en las 
obras de San Agustín

San Agustín fue un romano de su tiempo, nacido y educado en 
la cornisa nororiental de África, una tierra rica y próspera alejada de 
los vaivenes que padecen esas regiones en el tiempo presente, que 
supo crecer y desarrollar sus ciudades como satélites de la estrella de 



SAN AGUSTÍN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 321

Cartago. En el s. IV, esta ciudad había llegado a igualar a Roma en 
esplendor y se había convertido en lugar de refugio de poderosos emi-
grados de Roma cuando las hordas bárbaras iniciaron su tour de force 
por el occidente del Imperio, como efecto de la presión provocada por 
la expansión de los hunos hacia occidente. 

La educación que San Agustín recibió en las escuelas hizo de él 
un profano más; sin embargo, el contrapeso de las enseñanzas mora-
les y cristianas que recibía de su madre en el ámbito doméstico per-
mitió que su pensamiento se debatiera entre ambos mundos, pagano 
y cristiano, como el fiel de una balanza.

En esta segunda sección del artículo, analizamos la transmisión 
y crítica que hizo de la sociedad pagana de su tiempo, registrada en 
sus escritos en dos etapas de su vida bien diferenciadas: un primer 
periodo, que podríamos tildar de inocente, en cuyos escritos se hace 
eco de esa cultura pagana de la que él mismo participaba y de la que 
deja destellos en sus obras, grávidas del pensamiento platónico y de la 
formación en las artes liberales que había recibido en la escuela. Pode-
mos poner una fecha límite a ese periodo en las Confesiones, que sirve 
de tránsito al segundo periodo, obra en la que repasa su vida y las 
angustias previas a su conversión a la religión cristiana; a partir de ese 
momento y más concretamente desde su nombramiento como obispo 
de Hipona, una ciudad menor si la comparamos con Cartago, pero 
de gran relevancia por su situación estratégica a no mucha distancia 
de la capital del África Proconsular 41, comienza el segundo periodo, 
muy prolijo y variado en creación literaria; en esta etapa, muestra un 
perfil abrupto y polemista con la cultura pagana con una intención 
firme de arrumbarla, mostrar la falsedad de los dioses que sustentan 
esa religión y expandir el nombre de Cristo como pastor de almas.

Pretende derribar los pilares que sostienen la cultura popular pa-
gana, porque interpreta que son el alimento garante de la superviven-
cia de esa cultura que, desde su mirada, aleja al hombre de su Dios 
único y, en consecuencia, de la salvación; esos pilares son la astrología 
y el fatum, las artes mágicas, los ludi scaenici (en especial, el teatro), 

41  KLINGSHIRN, W., Cultural Geography en A Companion to Augustine, ed. 
Mark Vessey and Shelley Reid, Oxford: Blackwell Publishing Ltd. (2012) 24-39. 



JULIO CÉSAR CALVO HERRAIZ322

las fiestas religiosas y populares. Cierto es que en sus escritos no sólo 
luchó contra las costumbres paganas, sino también contra todos aque-
llos artífices de cismas y herejías que sugerían interpretaciones parti-
culares de las Sagradas Escrituras, escindiéndose así del pensamiento 
católico, es decir, universal y de unidad que proponía la Iglesia. No 
obstante, raramente se perciben ecos de la cultura pagana en esos 
escritos.

Conviene previamente solventar el estado de la cuestión sobre 
el estudio del paganismo en el s. IV; debate que en los últimos años 
se centra, entre otras cuestiones, en el significado de la palabra “pa-
gano”. Uno de los mayores interrogantes está enfocado en concretar 
cuál ha de ser el sentido que se le daba a este vocablo tan manido en la 
voz de los apologistas y muy especialmente en San Agustín. Debemos 
comenzar esa indagación prestando atención a las recomendaciones 
de Cicerón (De offic. I 7): “Toda polémica que se vaya a desarrollar 
sobre un asunto exige antes su definición.” Quizá sea Cameron quien 
en su ensayo The last pagans of Rome 42 más y mejor se haya ocupado de 
estudiar el mundo pagano de los últimos siglos del Imperio. Esta obra 
incluye un estudio pormenorizado del término “pagano” en el que no 
advierte aristas despectivas y sí reconoce en él una forma de expre-
sión utilizada por los apologistas para aludir a los no-cristianos, ex-
cluyendo de ella, claro está, a los hebreos. La vida de esta expresión, 
a juicio de Cameron, es muy difícil de establecer, pues constituye el 
terminus post quem para establecer el final del paganismo y la prevalen-
cia religiosa del cristianismo. Admite Cameron la posibilidad de que 
estuviese ligado a la supresión de los ritos paganos a principios del s. 
V. No es fácil conjeturar una fecha final de las creencias paganas, pues 
pudieron tener vigencia a lo largo de todo el siglo. Según Riggs 43, 
estas costumbres se prolongaron en el tiempo en lugares remotos y 
en ámbitos rurales, tal como sucede en cualquier tipo de desarrollo 
cultural en todas las épocas, eco que refleja Cameron y nosotros com-
partimos. No faltan, en cambio, detractores a estas afirmaciones; al-

42  CAMERON, A., The Last Pagans of Rome, N. York: Oxford University 
Press 2010.

43  RIGGS, D., “Christianizing the Rural Communities of Late Roman 
Africa”, en Drake, H. A. (ed.), Violence in Late Antiquity, Ashgate (2006) 297-308.



SAN AGUSTÍN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 323

gunas de esas voces eruditas se aglutinan en la edición de Lizzy 44. 
En su argumentación, Cameron reproduce la siguiente aseveración 
de Chadwick 45 para apoyar su tesis: “los paganos no sabían que lo 
eran hasta que se lo dijeron los cristianos”; propuesta que alaba in-
cluso Kahlos. Alimenta el debate Richard Lim 46, quien sugiere una 
definición que nos parece acertada: “una categoría que llegó a ser en-
tendida como esas creencias y prácticas que no podrán ser admitidas 
mucho tiempo en una sociedad cristianizante”. Maijastina Kahlos 47, 
por su parte, anida en una cierta indeterminación sobre el número 
de paganos que pudiese existir en el s. IV so pretexto de la escasa 
fiabilidad que ofrecen las fuentes por proceder en su mayor parte de 
autores cristianos; añade así una duda razonable, a nuestro parecer. Si 
bien esta escritora no se postula acerca de la significación del vocablo 
a debate, incorpora, sin embargo, un nuevo término, incertus, para 
referirse a los ciudadanos no clasificables como cristianos o paganos y 
que ocuparían un lugar intermedio con frecuencia anterior a su con-
versión; cita como ejemplo a Macrobio 48. Frente al término “pagano” 
esgrimido por Cameron, opta por “politeísta”, compartiendo así la 
sugerencia de Chadwick mencionada supra. Precisa la significación de 
“pagano” como un no-cristiano, a la vez que sugiere el valor emergen-
te de dicho vocablo a lo largo del s. IV. 

Una vez oídas las voces de algunos críticos, ¿qué opinamos noso-
tros? La solución que nos parece más acertada es conceder la palabra 

44  Debemos a R. Lizzi la edición de The Strange Death of Pagan Rome, Reflections 
on a Historiographical Controversy (ed. Rita Lizzi, Turnhout: Brepols 2013), un ensayo 
crítico en el que distintos eruditos analizan por separado, pero desde una mirada 
crítica negativa, una gran parte de los capítulos que conforman la obra de Cameron.

45  CHADWICK, H., “Augustine on Pagans and Christians”, en Beales, 
D., and Best, G. (eds.), History, Society and the Churches: Essays in Honour of Owen 
Chadwick (1985) 9-27.

46  LIM, R., “Christianization, Secularization, and the Transformation of 
Public Life”, en Rousseau, P. (ed.), A Companion to Late Antiquity (2009) 497-511.

47  KAHLOS, M., Debate and Dialogue: Christian and Pagan Cultures c. 360-
430, University of Helsinki, Aldershot: Ashgate 2007, 1-16.

48  G. Kelly se hace eco de las palabras de Cameron y del último editor de 
las Saturnalia, R. Kaster, quienes defienden la tesis del cristianismo de Macrobio 
y se basan para confirmar su tránsito a esta religión en un pasaje en el que el 
propio Macrobio habla con cierta nostalgia de su pasado pagano.



JULIO CÉSAR CALVO HERRAIZ324

a nuestro protagonista y que sea él quien explique qué entendían por 
“pagano” cuando utilizaban esa palabra:

Istorum sane infidelium, quos vel Gentiles, vel iam vulgo usitato vocabulo 
Paganos appellare consuevimus, quoniam duo sunt genera; unum eorum, qui 
superstitiones, quas putant, Christianae religioni anteponunt; alterum eorum, 
qui nullo religionis nomine obstricti sunt 49.

“Hay dos tipos de esos infieles a los que solemos llamar ‘gentiles’ 
o ahora con el vocablo de uso frecuente entre el vulgo ‘paganos’: uno 
de ellos, que antepone las supersticiones en las que creen a la religión 
cristiana; el otro, que no está sujeto a ningún nombre de religión.”

San Agustín resuelve el debate suscitado en una epístola dirigida 
a dos cristianos con intención de informarles, entre otras cuestiones, 
del motivo de la composición de La ciudad de Dios como respuesta a 
los paganos. Podemos deducir de la secuencia un uso indiferenciado 
de las palabras “pagano” y “gentil”, aunque se decanta por la primera 
argumentando un uso más frecuente en su época. Según su testimo-
nio, por tanto, paganos son aquellos que creen en las supersticiones y 
las anteponen a la religión cristiana; también cabrían en este colectivo 
quienes no figuran adscritos al politeísmo ni al cristianismo. Cabe 
compartir con Cameron que el pueblo hebreo ocuparía un espacio 
propio.

Vayamos ahora a las noticias que San Agustín nos transmite de 
la cultura popular pagana. Las costumbres religiosas y populares 
que los ciudadanos del Imperio lucían con una impronta arraigada 
por su origen ancestral les resultaban muy difíciles de eliminar de 
sus vidas. A ese empeño se dedicó San Agustín largo tiempo; pero, 
a pesar de que en el Norte de África ya había enraizado una amplia 
tradición católica en el s. IV, parecía una ardua tarea acabar con la 
fascinación que, por lo general, mostraban los ciudadanos por los 
espectáculos paganos. Fiestas y teatro atraían auténticas turbas de 
gente, espectáculos entre los que florecían sin aparente resistencia la 
magia y la astrología. Esta suerte temática la describe con precisión 
Teodoro C. Madrid:

49  Epist. 184 A, 3, 5; cf. Retract. 2, 43, 1.



SAN AGUSTÍN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 325

La humanidad se apartó por error de la verdad del Dios único, 
infinito en todas sus perfecciones, y comenzó a repartirlas entre las 
fuerzas ocultas de la naturaleza: sol, luna, cuerpos celestes, aire, fuego, 
tierra, agua, cayendo en un naturalismo panteístico, y en el antropo-
morfismo con la deificación de las fuerzas y seres de la naturaleza y 
del hombre, que le lleva al politeísmo y a la idolatría en sus distintas 
manifestaciones: animismo, evolucionismo, manismo, fetichismo, to-
temismo y magia 50.

La astrología ha seducido en todos los tiempos a no pocos ciuda-
danos incautos ávidos de conocer su suerte futura mediante la con-
templación del espacio celeste. Campan aquí a sus anchas los astró-
logos, antiguos matemáticos, vaciando los bolsillos de sus curiosos 
clientes que se entregan sin vacilar a la hermenéutica astral de tales 
embaucadores. Presumen estos de sus dotes proféticas a partir de la 
observación del movimiento o posición de los astros. En época paga-
na proliferaban en el orbe romano los adivinos caldeos, que domina-
ban tales ardides; a pesar de las restricciones de estos usos promul-
gadas por decretos imperiales, ya cristianos, la población continuaba 
demandando estos servicios, que se prestaban, ahora sí, de forma 
enmascarada. Frente a lo habitual de tales praxis por los feligreses, 
presbíteros y diáconos requerían el consejo de sus superiores; entre 
ellos afloraban las respuestas del obispo de Hipona, como se advierte 
en la siguiente secuencia, en la que deja al descubierto la vacuidad de 
tales personajes:

Nam cum aliquis eorum hominibus nummatis fatua fata vendiderit; mox 
ut oculum a tabellis eburneis ad domus suae moderamen ac sollicitudinem 
revocaverit, non solum vocibus, sed etiam plagis 51 emendat uxorem; non dico si 
petulantius iocantem, sed si immoderatius per fenestram aspicientem animad-

50  O.C. XL, BAC 551, De div. daem., n.18, p.899; cf. Epist. 16 y 17.
51  Estas palabras del obispo dejan traslucir desgraciadamente que no era 

infrecuente el maltrato que los esposos aplicaban a sus mujeres, episodio que 
nos recuerda San Agustín en sus Confesiones, cuando las amigas de la madre se 
sorprenden de que su marido no le dejase marcas en el cuerpo; no sólo recibían, 
sino que además lo asumían como algo inherente al connubio. San Agustín destaca 
que Mónica se valía de la astucia para no verse marcada por los malos tratos del 
marido.



JULIO CÉSAR CALVO HERRAIZ326

verterit. Quae tamen si ei dicat, quid me caedis? Venerem caede si potes, a qua 
cogor hoc facere: tum vero ille non curat quam vana verba componat fallendis 
extraneis, sed quam iusta verbera imponat corrigendis suis 52.

“Cuando alguno de ellos vende fatuos hados a ricachones, tan 
pronto como vuelve su ojo de las tablillas ebúrneas al gobierno y ad-
ministración de su casa, corrige a su mujer no sólo con palabras, sino 
también con golpes, no digo si la sorprende más frívola de lo normal, 
basta con que la sorprenda mirando un poco más de la cuenta por 
la ventana. Sin embargo, si ella le dice: ‘¿Por qué me pegas? Pega a 
Venus si puedes, ella me obliga a hacer esto’; entonces él no se preo-
cupa por dibujar vanas palabras para engatusar a extraños, sino por 
corregir con justos latigazos a los suyos.”

La secuencia revela desde la sutil ironía de San Agustín la doble 
imagen que mostraban adivinos y futurólogos, quienes evidenciaban 
un comportamiento ante sus clientes muy alejado del que mostraban 
en casa. Ese cuadro costumbrista que dibuja muestra a la esposa cas-
quivana maltratada por su marido que no atiende a los razonamientos 
“fatales” que alega ella como justificación de su liberalidad. Descrip-
ción que tiene continuidad en el siguiente fragmento:

Quando ergo quisque, cum reprehendi coeperit, causam convertit in fatum, 
et ideo se culpari non vult, quia fato se dicit coactum fecisse id quod arguitur; 
redeat ad seipsum, servet hoc in suis, non castiget servum furem, non de con-
tumelioso filio conqueratur, vicino improbo non minetur. Quid enim horum 
faciens, iuste facit, si omnes a quibus iniurias patitur, non culpa sua, sed fato 
impelluntur ut faciant? 53

“Por consiguiente, cada vez que alguien comienza a ser reprendido, 
le echa la culpa al hado, y por esto no admite la culpabilidad, porque 
dice que se ha visto forzado por el hado a cometer aquello por lo que 
se le acusa. ¡Vuelva en sí y guarde esto para los suyos, no castigue al 
siervo ladrón, ni se lamente de su irrespetuoso hijo, ni amenace al 
vecino ímprobo! ¿Por qué obra justamente, haciendo tales cosas, si las 
afrentas que recibe no son por culpa de aquellos, sino del hado que los 
incita?”

52  Epist. 246, 2. Cf. Conf. 4, 3, 4-5.
53  Epist. 246, 3. 



SAN AGUSTÍN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 327

San Agustín nos da a entender en esta secuencia que los malos 
actos no son fruto de la casualidad, sino de la voluntad, ya que 
son competencia del libre albedrío. No quedaban sin réplica tales 
afirmaciones por parte de los paganos, quienes advertían cierto 
astralismo en las letras cristianas; aducían que la luna se identifica-
ba en ocasiones con la Iglesia o que el nacimiento de Jesús estaba 
sometido al influjo astral, ya que una estrella había guiado a los 
Magos. Además, defendían sus creencias en los astros amparándo-
se en la ciencia, pues era de común dominio que las naves podían 
ser pilotadas por la noche desde la observación de determinadas 
estrellas, o que los campesinos, gracias a cierta habilidad de ob-
servación, eran capaces de predecir periodos meteorológicos que 
influían en sus labores y nada debían por ello a las predicciones 
de los astrólogos. Efectivamente, la identificación de los dioses con 
los astros, propias de los paganos y especialmente de los estoicos, 
ejercía a menudo una labor contaminante en la forma de expresar 
la adoración al Dios de los cristianos, como reconoce San Agus-
tín, pues no era infrecuente el uso de expresiones coloquiales que 
aludían a Dios como el sol o a la luna como imagen de la Iglesia, 
y así también otras contaminaciones de este jaez que San Agustín 
atribuía a los herejes arrianos 54:

“Ahora, en cambio, también con su carne (el Verbo) está sobre ese 
sol al que adoran como a un dios quienes, ciegos en su mente, no ven 
al verdadero sol de justicia 55.”

54  Cf. Enarr. in Ps. 120, 12. También los priscilianistas confundían sus 
creencias evangélicas con el dominio de los astros; venido de Egipto, Prisciliano 
fundó entre 370 y 375 esta secta en Hispania, donde se difundió con enorme éxito 
(como atestigua Orosio en la visita que hace a San Agustín); predicó sobre todo 
en la zona occidental de la Península, de donde era originario el propio Orosio. 
Mezclaban estos herejes las ideas de maniqueos y gnósticos; lo más curioso de 
sus argumentos estribaba en que garantizaban que los hombres estaban atrapados 
por la fatalidad de las estrellas y así afirmaban que el cuerpo humano estaba 
conformado de acuerdo con los doce signos del zodiaco, a saber: Aries la cabeza, 
Tauro el cuello, Géminis los hombros, Cáncer el pecho y así hasta los pies con 
Piscis, que es el último signo de acuerdo con los matemáticos. Cf. De haer. 70, 1; 
C. mendac., passim.

55  Serm. 190, 1, 1. Cf. De duab. an. 2, 6, 8; C. epist. Man. 2-3; C. Faust. 5, 
11; 8, 2; 9, 2; 12,22; 14, 1, 11-12; 15, 8, 10; 16, 10; 22, 9; Conf. 3, 6, 10; et pass.



JULIO CÉSAR CALVO HERRAIZ328

No se puede decir que fuese precisamente un ignorante en cuestio-
nes de astronomía, pues en su etapa maniquea comenzó a frecuentar 
a los matemáticos e inició estudios en esta materia a fin de alcanzar la 
comprensión, difícil, de los postulados de Manés, que hallaban en los 
astros el origen del mal con fórmulas como las siguientes: De caelo tibi 
est inevitabilis causa peccandi (del cielo procede la causa inevitable de tu 
pecado) o Venus hoc fecit aut Saturnus aut Mars (Venus hizo esto o fue 
Saturno o Marte) 56. En tiempo remoto, los primigenios matemáticos 
eran, en esencia, astrónomos; sin embargo, aunque el nombre perdu-
ró, con el tiempo se fue embadurnando con un progresivo deterioro 
de la profesión que terminó vulgarizándose en la que ejercían los as-
trólogos, también llamados “genetlíacos”; así lo describe San Agustín:

“Los antiguos no llamaron matemáticos a los que nosotros llama-
mos ahora, sino a aquellos que investigaron la medida de los tiempos 
por el movimiento del cielo y de los astros 57.”

Advertimos en la siguiente secuencia que los genetlíacos o mate-
máticos liberaban en cierto modo a los hombres de la responsabilidad 
del pecado, arguyendo que los malos actos ya antes habían sido co-
metidos por los dioses, y en esta etiología del pecado encontraban su 
justificación:

magni sunt et qui numerant sidera, et qui computant stellas et tempora, et 
dicunt quis quando vel peccet vel bene vivat, et quando Mars faciat homicidam, 
et Venus adulteram: magni, docti viri, et electi videntur in hoc saeculo... Dicant 
illi electos et doctos numeratores siderum, dicant illi sapientes eos qui quasi 
digerunt in digitis fata humana, et describunt de stellis mores humanos 58. 

“Hay grandes (hombres) también que contabilizan los astros y que 
hacen el cómputo de las estrellas y los tiempos, y que predicen quién 
va a pecar y quién va a llevar una vida recta, y cuándo Marte va a 
hacer de él un homicida, y Venus de ella una adúltera; parecen en esta 
época grandes hombres, sabios y selectos... Llámenlos ellos selectos y 

56  Conf. 4, 3, 4.
57  Div. quaest. 45, 1 Cf. Cic. De nat. deor. 2, 51; S. Aug. De lib. arb. 2, 3, 7; 

15, 39.
58  Enarr. in Ps. 31, 2, 16. 



SAN AGUSTÍN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 329

sabios contadores de astros, llamen ellos sabios a quienes prácticamen-
te calculan los hados del hombre con sus dedos y describen a partir de 
las estrellas las costumbres humanas.”

Para templar la imagen polarizada que algunos eruditos dibujan 
de la Iglesia primitiva, añadiremos que, quizá con afán de conquistar 
corazones paganos, en ocasiones admitían testimonios de profecías 
emanadas de fuentes gentiles en las que se atisbaban vaticinios de la 
llegada de Cristo. Tales revelaciones eran aceptadas por San Agustín 
en la idea de que, gracias a su procedencia profana, eran de gran 
utilidad en su misión evangelizadora; valga su propia experiencia, 
había recibido una formación pagana, pero se había convertido al 
cristianismo, hecho que también había sucedido con otros apologistas 
como Tertuliano, Arnobio y Lactancio o con reconocidos paganos 
como Victorino. De tal suerte, hacía memoria de ciertos vaticinios 
como los recogidos en los Libros Sibilinos, en la Sibila de Cumas, en 
Hermes Trismegisto o en Orfeo 59. Otro motivo de aceptación de tales 
profecías es que aumentaba así la relevancia de las profecías hebrai-
cas del Antiguo Testamento frente al oprobio al que las sometían los 
maniqueos 60.

La magia ha encontrado su espacio en la literatura de todos los 
tiempos por su extraordinario atractivo para los hombres, pero tam-
bién ha instigado el recelo de los poderosos. Esta suerte estaba per-
seguida por las leyes imperiales; sin embargo, tal prohibición no sólo 
no impedía su práctica, sino que la estimulaba el inevitable deseo de 
lo prohibido. Era un arma extraordinaria con la que se podía ejercer 
un control intelectual de las mentes ajenas: el amor de la persona 
amada, la calamidad del adversario. La prohibición de la magia data 
de tiempos remotos y culturas heterogéneas 61; no debemos caer, por 

59  Cf. C. Faust. 13, 2.
60  Cf. De fide rer. 6, 9. Existía cierta paradoja en entender que los libros 

de los judíos anticiparan el cumplimiento de las obras que se harían efectivas en 
el Nuevo Testamento; por eso, los maniqueos ponían en duda la validez de tales 
escritos como anticipadores del Nuevo Testamento. 

61  Encontramos ejemplos de la prohibición del ejercicio de la magia en 
época de Augusto, gracias a la transmisión de Ulpiano (Collatio XV 2: Ulpianus 
Liber VII de officio proconsulis de mathematicis et vaticinatoribus..., recogido en Collatio 



JULIO CÉSAR CALVO HERRAIZ330

tanto, en la criminalización de los decretos imperiales, aunque sí es 
lícita la crítica del excesivo rigor contra estas prácticas a partir de 
Constantino. Cicerón 62 habla de la existencia de un severo castigo 
enunciado en la Ley de las XII tablas contra quien practicara la magia. 
Cuenta Gibbon que, bajo el reinado de Valentiniano, se proscribieron 
las artes mágicas con un vigor extremo y unas penas más crueles; sin 
embargo, el emperador dejó una puerta abierta para amparo de los 
métodos consuetudinarios de adivinación, en manos de los arúspices 
toscanos y bajo la protección del Senado 63. Contamos con abundante 
documentación y con noticias de acusaciones públicas que atestiguan 
el uso frecuente de las prácticas mágicas en la clandestinidad (De civ. 
8, 19). Amparan esta aseveración, entre otros, el testimonio de Tácito 
(Ann. XII 22) acerca de la acusación de Agripina la Menor contra su 
rival Lolia o el exilio de Furio Escriboniano como víctima colateral 
de los manejos de su madre Vibia; este suceso llevó aparejado un de-
creto de expulsión de los astrólogos caldeos (Ann. XII 51). Valga otro 
ejemplo más próximo geográfica y cronológicamente a San Agustín 
como fue el proceso que se ejecutó contra Apuleyo, instigado por la 
denuncia de sus hijastros, que lo acusaban de haber utilizado las artes 
mágicas para seducir a su madre. 

En este contexto cabe preguntarse cuál es la actitud que muestra 
San Agustín frente a la magia. Él no desacredita el poder de la magia, 
sino que lo atribuye al patrocinio de los daemones. Indaga en los an-
cestros de esta suerte prohibida y encuentra algunos vestigios en Vir-
gilio, a quien, por cierto, alude con el título poeta clarissimus; el obispo 
selecciona la escena en que Elisa finge acudir a los servicios de una 
bruja para huir del embrujo de amor de Eneas a pesar de los reparos 
que esta acción le provoca:

Mosaicarum et Romanarum legum, libro VII sobre los deberes de los cónsules; cf. 
Carcopino, o.c., p. 81: el castigo consistía en la interdictio aqua et igni, que conllevaba 
la deportación a una isla).

62  Cf. Leg. 2, 18-21, donde habla de ritos nocturnos de mujeres, entre otras 
prácticas de magia.

63  GIBBON, E., Historia de la decadencia y caída del Imperio Romano, ed. 
abrev. Dero A. Saunders, Carmen Francí (trad.), Barcelona: Alba Editorial 2001, 
cap. XII, p.353.



SAN AGUSTÍN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 331

Testor, cara, deos et te, germana, tuumque 
dulce caput, magicas invitam accingere artes 64

Asimismo, brilla en su opinión otro destello virgiliano en el es-
fuerzo del pastor Damón por traer a su presencia a su amada Daphnis:

Atque satas alio vidi traducere messes 65.

La práctica de la magia, desde la mirada agustiniana, venía pre-
cedida de un desiderium oculorum, esto es, de una inclinación nociva 
que encontraba su espacio en las distintas manifestaciones del pa-
ganismo: espectáculos, teatros, maleficios, ritos diabólicos...  66 San 
Agustín creía haber detectado su origen: sabedores de la curiosidad 
del hombre, los magos buscan el engaño mediante los signos multifor-
mes de los daemones 67. Esa predicción del porvenir mediante recursos 
ajenos a la razón satisfacía la curiosidad de ciertos cristianos que, a 
escondidas, consultaban a las brujas. A todas luces, San Agustín veía 
en los daemones la causa de la magia, quienes empujaban a las vícti-
mas hacia sus sicarios, los magos, que les daban sus respuestas hasta 
los límites que sus amos les concedían. Denunciaba la finalidad que 
perseguían esos daemones: alejar a los hombres del amor de Dios me-
diante ciertos prodigios que excitaban su curiosidad y despertaban su 
admiración. Concluimos las alusiones a la magia con su testimonio:

In magicis autem imprecationibus, ad illecebram deceptionis, ut sibi su-
biugent eos quibus talia concedunt, praestant effectum precibus et ministeriis 
eorum, privato illo iure largientes, quod sibi licet largiri honorantibus se, sibi-

64  Aen. IV 492s: “Juro por ti y por los dioses, hermana querida y por esa / 
dulce cabeza, la tuya, que acudo obligada a la magia” (Virgilio. Pasión y muerte de 
Dido, libro IV de la Eneida; traducción en hexámetros castellanos de V. Cristóbal 
López, Madrid: Hiperión 2021). Cf. De civ. 8, 19.

65  Ecl. VIII 99: “Vi... y los sembrados llevarse a lugares distantes” (trad. 
V. Cristóbal); San Agustín toma un solo verso como ejemplo, pero en esta égloga, 
desde el verso 68 hasta el final, Damón pretende, mediante el conjuro de un 
hechizo, conseguir el amor de Daphnis y que sea ella teletransportada desde la 
ciudad a su presencia: concluye la égloga con el objetivo cumplido.

66  Cf. Epist. Io. ad Parth. 2, 13 (1Io 2,12-17).
67  In Io. Ev. 97, 3; cf. Serm. 198, 36, 6.



JULIO CÉSAR CALVO HERRAIZ332

que servientibus, et quaedam secum in sacramentis suis pacta servantibus. Et 
quando videntur imperare magi, per sublimiorum nomina inferiores terrent; 
et nonnulla visibilia, quae propter infirmitatem carnis magna videntur homi-
nibus non valentibus aeterna contueri, quae per seipsum praestat dilectoribus 
suis verus Deus, mirantibus exhibent 68.

“En cambio, en las imprecaciones mágicas para el encanto del en-
gaño, para someter a aquellos a los que conceden tales cosas, atienden 
a las preces y a sus ministerios los daemones, sirviéndose de derecho 
privado, lo que les está permitido conceder a los que les honran y a 
los que les sirven, y a los que guardan algún tipo de pacto con ellos en 
sus ritos. Y cuando los magos parecen ostentar el poder, aterrorizan a 
sus inferiores por medio de los nombres de poderes más sublimes; y 
exhiben a los impávidos algunas cosas visibles, que por la debilidad 
de la carne parecen grandes a los hombres incapaces de contemplar 
las cosas eternas y exhiben a sus clientes estupefactos algunos efectos 
visibles que, a causa de la debilidad de la carne, tienen la apariencia 
de cosas grandes para los hombres incapaces de contemplar las co-
sas eternas, que por sí mismo concede el verdadero Dios a los que lo 
aman.”

San Agustín descubría en la poesía y el teatro un muro infran-
queable que separaba al hombre de la verdad cristiana; así amones-
taba a su discípulo en la comuna de Casiciaco, invitándolo a olvidar 
a Píramo y Tisbe y a profundizar en el estudio filosófico, único cami-
no para alcanzar el conocimiento de la verdad: dulciores sunt lacrymae 
orantium quam gaudia theatrorum (“más dulces son las lágrimas de los 
que rezan que las algarabías de los teatros”). Es llamativa la animad-
versión que parecía evidenciar contra estas dos actividades paganas 
de las que sabemos había disfrutado sobremanera en su juventud; ac-
titud que habría de lamentar años después. Su excelencia en la orato-
ria, nacida de su concienzudo estudio de las artes liberales, lo impul-
saba a granjearse los aplausos del teatro: “Persiguiendo el aura de la 
gloria popular hasta los aplausos del teatro, los certámenes de poesía, 
las contiendas de coronas de heno, los juegos de espectáculos y la in-
temperancia de la concupiscencia” (Conf. 4, 1, 1). Entre adicciones y 
distracciones juveniles, hinchado de su dominio de las artes liberales, 

68  Div quaest. 79, 1. 



SAN AGUSTÍN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 333

escribía poemas y composiciones dramáticas que lo coronaron como 
vencedor en los agones. Hemos de lamentar que él mismo practicase 
una damnatio memoriae de todos esos vestigios de paganismo y no ha-
yamos alcanzado testimonios de sus habilidades poéticas. San Agus-
tín fue un hombre de su tiempo y eso le permitió conocer de primera 
mano esas prácticas que habría de criticar desde el punto de vista 
contrario. Prefería mostrar la imagen del teatro como iconografía del 
auténtico teatro, que era el mundo, creación de Dios.

Hic ergo certamen est, haec vita deo spectanti theatrum 69 est: hic pugna, hic 
conflictus cum omnibus vitiis et maxime cum principe vitiorum, tamquam cum 
Golia. Diabolus enim animam provocat quasi ad singular certamen. Vincitur 
cum stat, sed in nomine domini 70, non in viribus bellatoris 71.

“Así pues, aquí se da el combate, esta vida es un teatro con Dios 
como espectador; aquí la lucha, aquí la batalla con todos los vicios, y, 
sobre todo, con el príncipe de los vicios, como contra Goliat. El diablo, 
en efecto, provoca al alma como a un combate singular; se le vence 
cuando está en pie, pero en el nombre del Señor, no confiando en las 
fuerzas del combatiente.”

R. Lim 72 encuentra en San Agustín el lenguaje de los espectácu-
los, pero adaptado a los espectáculos a los que debe asistir el ser hu-
mano en su calidad de espectador: los que Dios nos ofrece. Sustenta 
su afirmación en el uso que hace el obispo de expresiones semejantes 
a “los mártires son atletas de Dios”. Basta con observar la secuencia 
anterior para compartir el sentir de Lim, en la que Dios asiste como 
espectador a la lucha que mantiene el hombre contra el diablo.

Si disfrutó con el teatro y se sirve de él para hacer un retrato 
metafórico de la vida, ¿por qué manifiesta esa repulsa tan acentuada 
contra él? Intentaremos dar respuesta a este interrogante analizando 

69  Aquí, San Agustín utiliza el vocablo teatro por antonomasia, para referirse 
a todo tipo de espectáculos.

70  Atiende a la gracia de Dios frente a la doctrina pelagiana del libre albedrío.
71  Serm. 335 K, 3.
72  LIM, R., “Augustine and Roman Public Spectacles”, en Vessey (2012) 

138-150.



JULIO CÉSAR CALVO HERRAIZ334

el procedimiento habitual que sigue en la denostación de la cultura 
popular pagana. Indaga en la historia para encontrar el origen del 
teatro. Frente a la propuesta libertina del teatro griego, los primitivos 
romanos eran bastante conservadores y, en consecuencia, mostraban 
serias restricciones a la puesta en escena; hasta tal punto, incluso, que 
no era infrecuente una censura previa. El teatro era inadmisible a los 
ojos de San Agustín debido al carácter religioso de su origen, pues 
tales espectáculos tenían la consideración de ritos de adoración a los 
dioses y él pensaba que esos dioses o daemones se complacían con ta-
les espectáculos a pesar de que a menudo se representaban infamias 
contra ellos mismos y no sus virtudes 73. Sirva de ejemplo la siguiente 
secuencia en la que se refleja su rigorismo en la crítica y su aversión 
a tales espectáculos: “los ludi scaenici, espectáculos de vergüenzas y 
licencia de vanidades, fueron establecidos en Roma no por vicios hu-
manos, sino por orden de vuestros dioses” (De civ. 1, 31). Para este Pa-
dre de la Iglesia, el teatro, como también la poesía, es un instrumento 
de propaganda al servicio de los ritos paganos y, en consecuencia, una 
vía para la propagación de la religión pagana. No es original tampoco 
en esta cuestión, pues ya había sido blanco de los ataques de apologis-
tas precedentes, v. gr., Tertuliano 74.

A esta justificación de su aversión al teatro se suma la competen-
cia directa que en numerosas ocasiones sufría con sus sermones en la 
iglesia. Su palabra llenaba el templo de fieles y curiosos, pero los días 
de teatro representaban una seria amenaza para conseguir un aforo 
completo. Como la primitiva cartelera de cine, los fieles conocían con 
antelación el asunto del sermón correspondiente a cada día; si el tema 
era de su interés, acudían en masa a la iglesia; por ejemplo, uno de los 
temas que más atracción causaba en los paganos era el de la resurrec-

73  Una vez más pone al descubierto las incongruencias del comportamiento 
pagano, que no admitía críticas contra los ciudadanos en las tablas de la escena, 
mientras que los dioses salían vituperados, cuando no burlados, con la anuencia 
de los mismos espectadores que los adoraban.

74  Cf. LAURAND-LAURAS, Manuel des études grecques et latines II, París 
1960, p.101; Tertuliano, De spectaculis 10, 5; para la idea de que los hombres 
eran mejores que los dioses, v. Apol. XI 15, donde Sócrates, Arístides, Escipión 
(también en San Agustín), Temístocles... eran más ejemplares que los dioses del 
Olimpo o que los de la religión romana.



SAN AGUSTÍN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 335

ción; pero la asistencia de público era mayor si ese día no había teatro. 
Denostaba a los que preferían tal espectáculo refiriéndose a ellos con 
la expresión turbae theatricae (Serm. 361, 4).

El cuarto pilar que sostenía el templo de la cultura popular paga-
na eran las fiestas religiosas. San Agustín describe y juzga las fiestas 
paganas en general, pero se recrea obviamente con aquellas de las que 
ha sido testigo directo. De esta suerte, nos habla de las Floralia, Virgo 
Caelestis, Bacanales, Juegos Seculares, Festivitas sanguinis, etc. Proyec-
ta su crítica de estas celebraciones desde dos perspectivas distintas, 
pero convergentes: el desenfreno lúbrico, que le causó un gran des-
asosiego reflejado en una parte relevante de su producción literaria, y 
la manifestación religiosa, motriz del celo pagano. También dedicaba 
una especial atención a los espectáculos públicos que se celebraban en 
forma de procesiones y representaciones a las puertas de los templos, 
frente al culto privado, que se solemnizaba en su interior para una 
aristocracia mistérica: 

“De día y en público, se representan las indecencias, mezcladas 
con crueldades; los oprobios y los crímenes de sus divinidades, sean 
auténticos o fingidos [...] Así pues, a las puertas de los templos la turbia 
impiedad retumba en derredor con estrépito reconocible para todos 
los públicos y dentro apenas suena para unos pocos escogidos una 
castidad fingida. Se muestra en público lo vergonzante y, en secreto, lo 
laudable. El decoro es latente, el desdoro patente 75.”

Amigo de la variatio y de los juegos de palabras, utiliza con habi-
lidad estos recursos retóricos para expresar su hostilidad contra tales 
prácticas, pero también advertimos en sus palabras cierta crítica so-
cial, ya que resalta cómo el vulgo irrelevante es receptor de unas re-

75  De civ. 2, 26, 1. Kahlos (Debate and Dialogue..., 2007, p.116) cree, por la 
ignorancia que muestra San Agustín de lo que se practicaba en el interior de los 
templos en relación con los ritos mistéricos de la Magna Mater, que los cristianos no 
tenían un amplio conocimiento de los ritos paganos. Efectivamente, San Agustín no 
parece conocer esos ritos, pero es que el hecho de que esos ritos fuesen mistéricos 
es precisamente lo que los convierte en ignotos, no sólo para los cristianos, sino 
también para los profanos.



JULIO CÉSAR CALVO HERRAIZ336

presentaciones religiosas groseras, mientras la élite se dedica de forma 
privada a unos ritos donde priman la gravedad y la compostura.

Las celebraciones públicas religiosas, que, por su naturaleza festi-
va, excitan el folclore popular, se habían convertido en uno más de los 
espectáculos que ofrecía la ciudad, junto con el teatro, el anfiteatro y 
el circo; sin embargo, a diferencia de estos tres ludi, esas procesiones 
y exhibiciones públicas no requerían un recinto cerrado, sino que su 
espacio natural eran las vías urbanas y tenía acceso a ellas todo el vul-
go, que se arracimaba para presenciar en vivo tales eventos, tal como 
sucede en nuestras ciudades hoy en día y de manera singular en los 
entornos rurales. Habitualmente era el edil el responsable administra-
tivo de estas celebraciones y ello irritaba sobremanera al obispo, pues 
percibía que los responsables de preservar los arcanos de la religión 
eran precisamente quienes dejaban a la gente en un patente aban-
dono; ellos mantenían el recato al servicio de los dioses; en cambio, 
privaban de él a los ciudadanos empujándolos a la infamia y haciendo 
explícitos los desmanes de los dioses.

Para coronar este apartado, citamos a continuación algunas noti-
cias que transmite San Agustín acerca de la festividad de la Virgo Caeles-
tis 76. Es proverbial la permeabilidad que tenían los romanos con las 
divinidades foráneas. En la mitología púnica prerromana, esta diosa 
respondía al nombre de Tánit y fue asimilada con su misma condición 
de doncella. Según fueron cayendo los siglos con el Imperio, la amplia 

76  V. Pauly 2178-2215; 1247-1249; cf. Roschers Lexikon II 614. Virgilio (Aen. 
I 441) narra que la reina Dido alzó a Juno un templo como diosa principal y 
protectora de la ciudad. Tertuliano da noticia de que esta diosa era portadora de 
lluvias, lo que concuerda con el espacio topográfico que le corresponde (el cielo) 
y con su papel como diosa del aire (Apol. 23), pero la denomina Virgo Caelestis, a 
quien reconoce a su vez como diosa de África (Apol. 24). La confusión aumenta, 
como suele suceder con los sincretismos de divinidades, con Herodiano (V 6), 
quien relaciona a esta diosa con Urania, coincidiendo en cuanto a la autoría de 
su estatua con lo transmitido por Virgilio (vid. supra). También Ovidio habla de 
la veneración de Juno en Cartago (Fast. VI 45). San Filastrio (Div. Haer. 15) la 
identifica con la diosa Fortuna. Virgilio habla sin titubeos de Berecintia como madre 
de los dioses (Aen. VI 874s; IX 82) y relaciona su nombre con el monte Berecinto. 
Ovidio también se refiere a la Magna Mater con el apodo de Berecynthia (Fast. IV 
355). Cuando San Agustín menciona como tal a la madre de los dioses, observa 
que a esta diosa se le rinde veneración con ritos de carácter obsceno (De civ. 2, 5).



SAN AGUSTÍN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 337

nómina de dioses exigía cierto sincretismo que los hiciese manejables 
y asimilables, ese sincretismo se puede adivinar con respecto a esta 
diosa, a la que unos identificaban con la madre de todos los dioses; así 
también, Apuleyo, que la menciona como Regina Caeli (Met. XI 2) sin 
precisar una divinidad en concreto, sino que la asimila a un abanico de 
diosas: Ceres, Diana, Venus, Prosérpina. San Agustín describe ciertos 
ritos obscenos y los identifica con los propios de la madre de los dioses. 
Dedicados a ella en Cartago como protectora de la ciudad, atraían a 
un número considerable de ciudadanos (podemos intuir que entre ellos 
anduvo un joven y fogoso Agustín 77) gracias a su condición desenfre-
nada y licenciosa. Según su relato, la diosa era ubicada a las puertas 
del templo y una populosa concurrencia 78 se arremolinaba en derre-
dor pugnando por presenciar un espectáculo a medio camino entre el 
culto a la diosa y la obscenidad; histriones y meretrices representaban 
escenas pornográficas tanto por medio de la escenificación como de 
la danza. De esta manera, San Agustín pretendía evidenciar el temple 
criminal de los dioses o dejar patente que esa era la imagen que se daba 
de ellos. A pesar de la apariencia “religiosa” que pretende reconocer, 
no es plausible que tales espectáculos despertasen entre el público un 
fervor religioso, sino que más bien se trataba de un entretenimiento 
más al que acudía en turba la ciudad. Coincidimos, por tanto, con Ca-
meron cuando afirma que estos desfiles no encarnaban la pervivencia 
de la religión pagana, sino que atendían a una superstición 79 popular: 

77  De civ. 2, 4: "También nosotros, cuando éramos jóvenes, acudíamos a los 
espectáculos y entretenimientos de los sacrilegios; contemplábamos a los poseídos, 
escuchábamos a los concertistas; disfrutábamos con los detestables juegos escénicos 
que se representaban para alabanza de dioses y diosas, de la Virgo Caelestis y 
Berecintia, madre de todos." Cf. Enarr. in Ps. 62, 7; Serm. 105, 9, 12. 

78  Cf. LABRIOLLE, P. de, La reaction païenne, París 1942.
79  La palabra "superstición", como antes hemos hecho con el término "pagano", 

merece una aclaración, pues también surge cierto debate sobre su verdadero sentido; 
encontramos en Varrón y en Séneca una opinión coincidente al señalar que se 
trata de una perversión de la religión que aún permanece dentro de la tradición 
religiosa. Sobre el sentido de esta palabra véase una recopilación de opiniones en 
Mitología clásica y cultura pagana en la obra de San Agustín (tesis doctoral), director 
Vicente Cristóbal López, Madrid: UCM 2020, 296-299.



JULIO CÉSAR CALVO HERRAIZ338

But this was a popular superstition rather than a surviving element of Roman 
paganism 80.

3.	L a huella de la literatura clásica como forja del 
alma agustiniana

San Agustín es receptor y transmisor de los más ricos legados de 
la cultura espiritual pagana. En los apartados precedentes, hemos ha-
blado de su papel de mitógrafo y testigo excepcional del folclore paga-
no; sin embargo, ambos asuntos son inseparables del testimonio que 
emana de su educación profana en las artes liberales, reflejo que deja 
su huella en una buena parte de su extensa producción literaria. Las 
voces de grandes autores romanos aparecen indelebles en sus escritos 
de forma directa y, en ocasiones, indirecta gracias a los interlocutores 
de sus obras: diálogos filosóficos, tratados homiléticos y hermenéuti-
cos, epístolas... Como cualquier niño romano al que sus padres hu-
biesen podido sufragar una sólida educación, el joven Agustín había 
recibido un legado clásico en la escuela y tuvo la oportunidad de salir 
de su ciudad natal para ser formado por grandes maestros. Esa forma-
ción clásica en la escuela, a partir de Quintiliano 81, eleva como poe-
tas de referencia a Virgilio y Terencio; en menor medida, también a 
Horacio. Vencida la etapa del grammaticus, se estudiaba a los prosistas, 
historiadores y oradores, en las aulas de los retóricos: César y Tácito 
eran ignorados, Livio carecía de relevancia, el historiador clásico por 
excelencia era Salustio 82; si hablamos de oratoria, indudablemente, 
Cicerón. Es fácil conjeturar que Virgilio, Terencio, Salustio y Cicerón 
eran los autores canónicos a lo largo del Imperio y que pervivieron 
en tiempos de San Agustín, pues su impronta es superior a la de otros 

80  Op. cit., p. 787.
81  Cf. MARROU, H-I. Historia de la educación en la Antigüedad II 5, 2, Yago 

Borja de Quiroga (trad.), Madrid: Akal 1985, p.358.
82  Quintiliano II 55, 19: historiae maior auctor (“uno de los mayores autores 

de la historia”). Esto nos sugiere que en las escuelas no se buscaba un simple 
historiador que narrase determinados acontecimientos, sino más bien uno que, 
además de transmitir los acontecimientos relevantes de la Historia de Roma, 
aglutinase los preceptos morales propios del mos maiorum. 



SAN AGUSTÍN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 339

autores de la literatura clásica que también pasaron por sus ojos. A 
esa partida parece justo añadir a Varrón por su vasta erudición y su 
enorme prestigio, especialmente en lo que atañe a dos de los valo-
res que conformaban la personalidad del ciudadano romano: religio y 
virtus. La presencia de estos autores en la escuela no obedecía a una 
mera cuestión estética o formal, sino en mayor medida moral; en la 
obra de San Agustín no cobran protagonismo de forma casual, sino 
que atienden a una función concreta. De Virgilio liba el canon de 
belleza poética, su misticismo, su sensibilidad, la identificación con 
la naturaleza, la esencia del romano ejemplar; también, por qué no 
decirlo, la pasión de la juventud, reflejada en los amores de Eneas y 
Dido; es más, advertía en el mantuano destellos de cristianismo, pa-
recía atisbar en algunos de sus versos la imagen de Dios. No debemos 
obviar, en este sentido, la fama que alcanzó entre los autores cristia-
nos como propheta inter paganos 83. Bebía en la copa de Terencio los 
ejemplos morales, aunque también acudía a sus versos para denostar 
el comportamiento absurdo e inmoral de los dioses. Horacio encon-
traba asiento como modelo poético y como recurso satírico, ya que la 
sátira era una vía útil para dar rienda suelta a su ironía mordaz y, por 
ello, Persio y Juvenal cobran también una cierta presencia en algunos 
pasajes de sus obras. Tito Livio era simplemente una fuente histórica 
de acontecimientos remotos en el discurrir de La ciudad de Dios; la 
transmisión que nos lega de este autor nos permite vislumbrar que 
ya en el s. IV se conservaban los mismos libros de que disponemos 
en la actualidad, además de las Periochae, que debían de resultar más 
manejables en la escuela. A diferencia de Livio, Salustio cobra cierto 
protagonismo en San Agustín; este historiador no se revela como un 
simple espectador de la historia, sino que sus obras reúnen un buen 
número de preceptos morales propios de la idiosincrasia romana y, 
de manera más relevante aún, presentan al hombre como verdadero 
protagonista de la historia. Por último, Cicerón es el modelo ético y 
retórico por antonomasia, pero este autor cobra mayor relevancia en 
San Agustín porque, gracias a su lectura del Hortensius, se despertó en 
él un ardor inextinguible por el estudio de la filosofía que lo impelió 

83  Cuestión que se hace claramente visible en la interpretación de la Ecl. 
IV y en distintos pasajes de sus obras.



JULIO CÉSAR CALVO HERRAIZ340

a la búsqueda de la verdad y ese camino lo condujo a su conversión 
a la religión cristiana. Esta obra perdida de Cicerón era un compen-
dio filosófico de las distintas escuelas que no hemos conservado; San 
Agustín se erige en uno de los mayores transmisores de los exiguos 
fragmentos vivos de tal obra.

Hay grandes omisiones en el elenco de autores profanos que ha-
llan acomodo en los escritos agustinianos. Brilla por su ausencia la 
poesía elegíaca; atisbamos con dificultad ligerísimos destellos latentes 
de Ovidio 84, ninguno de Tibulo ni de Propercio; de Catulo, un único 
verso. El rechazo que Ovidio sufre por parte de San Agustín es un lu-
gar común entre casi todos los autores cristianos, excepción hecha de 
Lactancio 85, que ofrece un amplio eco del de Sulmona. Este mutismo 
no afecta sólo a Nasón, sino en general a todos los poetas eróticos; 
tanto desde el punto de vista formal como de contenido aparecían 
depreciados frente a la verdad del Evangelio. Podemos descubrir en él 
cierta incongruencia en la valoración negativa que hace de la poesía: 
por una parte, finge un aparente desprecio hacia ella por estimarla 
fuente transmisora de la mentira; por otra, deja entrever una admi-
ración indisimulada; su desprecio se debe a que la entiende como un 
fundamento de lo amoral a la vez que transmisora de la religión gen-
til; sin embargo, sabía reconocer en ella un cauce de belleza en el or-
den de las letras paganas. En definitiva, ese desprecio aparente de los 
poetas se hace patente en San Agustín por ser estos poco consonantes 
con la moral sobria y severa del cristianismo que crece en el s. IV: los 
poetas cantaban al amor humano, a los autores cristianos sólo les inte-
resaba el amor divino. Según lo dicho, ¿por qué fue tan permeable a la 
literatura profana si se manifestaba tan hostil frente a sus autores? La 

84  V. CALVO, J. C., “Ovidio y San Agustín: una conjetura sobre la ausencia 
explícita del poeta en la obra del santo”, en Falque, E., y Muñoz. M. J (eds.), 
Ovidio 2000 años después, Estudios Clásicos, Anejo 4 (Madrid 2018) 201-212.

85  Div. Inst. 2, 5, 24. Lactancio es receptor único de los tres versos finales 
del epílogo de los Phaenomena de Ovidio: "Él terminó con estos tres versos el libro 
en el que expone sucintamente los Fenómenos: «Dios puso en el cielo señales en tan 
gran número y con tal apariencia; y esparciéndolas entre las negras tinieblas, ordenó 
que iluminaran la gélida noche»." Eco que evoca V. Cristóbal en su introducción 
a los Amores de Ovidio (Madrid: Gredos 1989) p.128.



SAN AGUSTÍN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 341

respuesta está en que eran útiles a sus intereses éticos y apologéticos. 
Así lo razona en De doctrina christiana (2, 40, 60):

“Pero si, por casualidad, los que se llaman a sí mismos filósofos 
dijeron en alguna ocasión cuestiones que se ajustan a nuestra fe, so-
bre todo los platónicos, no sólo debemos observarlas, sino exigirlas de 
ellos como injustos poseedores para nuestro uso propio.”

Juzgaba ilegítimo por parte de los autores profanos el empleo ex-
clusivo de aquellos mensajes que fueran acordes con la buena noticia. 
En ese cuadro que dibuja San Agustín, tales mensajes han de ser com-
partidos con la divulgación de los dogmas cristianos. Esto nos lleva a 
una cuestión muy debatida en los últimos años, que se enmarca bajo 
la denominación de furta Graecorum 86, una controversia que tiene su 
etiología en época cristiana en tiempos del mártir y santo Justino. Al-
gunos eruditos advierten incluso la posibilidad de encontrar su origen 
en la literatura helenística. Encontramos dos argumentaciones en esta 
polémica; la primera, compartida por numerosos apologistas, como 
san Ambrosio; este defiende que Platón tomó prestadas (o debería-
mos decir robadas) verdades comprendidas en algunos rincones de la 
Biblia; debemos la segunda argumentación a Justino, quien utiliza su 
tesis no como denuncia, sino como alegato frente a los ataques espar-
cidos en contra de los textos cristianos, a los que, de forma recíproca 
a lo anterior, acusaban de haber bebido sus dogmas en la fuente de 
Platón principalmente, pero también de otros filósofos paganos. En-
rico dal Covolo nos brinda un razonamiento teológico (desde nuestra 
opinión, laudable) a la argumentación de Justino:

La segunda argumentación, mucho más profunda y original, es la 
teoría del Lógos spermatikós de Justino. Su significado es bien conocido: 
aquel Lógos, que se ha manifestado proféticamente (en figura) a los 
hebreos en la Ley, se ha manifestado también bajo forma de semillas 
de verdad a los griegos. Ahora bien, concluye Justino, puesto que el 

86  Cf. DROGE, A. J., Homer or Moses? Early Christian Interpretations of the 
History of Culture, Hermeneutische Untersuchungen zur Theologie 26, Tübingen: P. Siebeck 
1989; SANNA, I., L’argomento apologetico Furta Graecorum, en Problemi attuali di 
filosofia, teologia, diritto. Studi della Pontificia Università Lateranense per il 50º nuova 
sede, en Studia Lateraniensa 1 (1989) 119-143.



JULIO CÉSAR CALVO HERRAIZ342

cristianismo es la manifestación histórica y personal del Lógos, en su 
totalidad, de ello se sigue que “todo aquello que de bello (kalôs) haya 
sido dicho por cualquiera, nos pertenece a nosotros, los cristianos 87.” 
De este modo, Justino, aun censurando a la filosofía griega sus insu-
ficiencias y contradicciones, orienta decisivamente al Lógos cualquier 
veritas philosophica, fundando así, desde el punto de vista racional, la 
pretensión de verdad y de universalidad de la religión cristiana 88.

Si esto es así, Justino se aparta de san Ambrosio y defiende una 
poligénesis de origen divino: Dios esparció semillas del Lógos en dis-
tintas culturas. Las coincidencias textuales o dogmáticas obedecen, 
por tanto, no a un hurto, sino a un don divino compartido por profa-
nos y cristianos. Ambas perspectivas no son complementarias; ¿por 
cuál de ellas se decanta San Agustín? No se ve capaz de poner en 
duda la rígida autoridad de Ambrosio, defensor de la teoría del hurto, 
pero sostiene una actitud tibia que admite la simiente de Dios presen-
te en determinados autores profanos.

Desfilan también por la amplia bibliografía agustiniana autores 
contemporáneos, cuestión que revela la presencia de los autores de 
moda en las escuelas. Fluyen en ocasiones versos anónimos de los que 
omite la autoría, cuestión infrecuente en la mayor parte de secuen-
cias que nos lega. Entre los autores griegos reconocemos la presencia 
de Platón y los neoplatónicos; conoció las obras de Platón desde las 
traducciones de Cicerón 89; también figura testimonialmente Esopo 
en el elenco de autores griegos, no ocurre lo mismo con los fabulistas 
romanos. Aulo Gelio cobra importancia en sus obras, también figuran 

87  Apol. 2, 13, 4. Justino no rechaza la filosofía platónica u otras corrientes 
filosóficas, como el estoicismo o el epicureísmo, por ser contrarias a Cristo, sino por 
no ser totalmente semejantes. Todos esos filósofos eran partícipes del Lógos seminal 
y, en virtud de tal participación, también alcanzaron a afirmar asertos compartidos 
con la religión cristiana. Esta aseveración de Justino le impide rechazar totalmente 
a Platón y, al mismo tiempo, lo impele a mostrar cierta afinidad espiritual con 
las letras paganas como fruto de la semilla divina esparcida por Dios en distintos 
lugares de la tierra.

88  DAL COVOLO, E., «“Ego sum via et veritas” ( Jn 14,6). "Argumentaciones 
patrísticas sobre la verdad"», Díaz Sánchez-Cid, J. R. (trad.), Actas del I Forum 
Internazionale de la Pontificia Academia de Teología (2002) 98.

89  Cf. TESTARD, M., Saint Augustin et Cicéron II, p. 58s.



SAN AGUSTÍN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 343

Claudiano o Tito Pomponio; por supuesto, los apologistas precedentes 
Arnobio y Lactancio, poco Tertuliano por su condición de cismático. 
El caso de Séneca es singular, pues, a pesar de su condición de filósofo 
y excelente moralista, rayano en ocasiones con las ideas cristianas, 
apenas sí aparecen fragmentos de su obra perdida De superstitione 90; 
de Séneca también nos regala un verso suelto del Phaedra 91. De Luca-
no mostraba una opinión favorable; su aparición se debe al carácter 
histórico de su obra más que al poético, pero también representa una 
fuente para asuntos de índole temática y hasta teológica. Entre los 
satíricos, aparte de Horacio, muestra su preferencia por Persio. Tam-
bién reproduce fragmentos de la comedia romana, poco de Plauto, de 
Terencio mucho; no en vano, este ostentaba la condición de autor ca-
nónico. Muestra un encomio no fingido de este poeta que, como otros 
vecinos de origen africano, recibía de él cierto manto de protección 92. 
La esmerada atención que dedica a este poeta obedece a una mirada 
de utilidad más que a un placer devenido del disfrute de su lectura.

Tres son los auténticos protagonistas que, como autores profanos, 
triunfan en las obras agustinianas: Salustio, Cicerón y Virgilio. Los 
tres (no conviene olvidarlo) son autores canónicos en las escuelas de 
Roma.

El caso de Salustio es singular; a diferencia de otros historiógra-
fos, Salustio no escribía por un ejercicio de rencor o de adulación, ya 

90  Una vez más se nos presenta como único transmisor de fragmentos de 
obras perdidas. Como buen filólogo, San Agustín parece ser respetuoso siempre 
con el texto original, cuyas palabras expone de forma literal en esta ocasión 
como en otras muchas de distintos autores. Aun así, debemos ser cautelosos con 
el contenido por no poder contrastar estos fragmentos del De superstitione con otros 
transmisores de la citada obra de Séneca. Tertuliano también menciona esta obra 
(cf. Apol. 12, 6); no obstante, en ningún caso recoge fragmentos literales, sino que 
las menciones que de ella hace son siempre en estilo indirecto y con una adaptación 
tal que no permite registrarlos con la misma verosimilitud que los agustinianos.

91  Phaedra. 1, 2, 194s: "Que el amor es un dios lo fingió la torpe concupiscencia 
que muestra su incitación al vicio."

92  Terencio Áfer fue un esclavo de origen púnico adoptado en Roma por 
el senador Terencio Lucano, que le concedió su nombre amén de la libertad y de 
una educación esmerada. Vid. Suet. De poetis. Vita Terentii I; cf. BEARE, W., La 
escena romana. Una breve historia del drama latino en los tiempos de la República, E. J. 
Prieto (trad.), Buenos Aires: Ed. Universitaria 1972.



JULIO CÉSAR CALVO HERRAIZ344

fuese por despecho o interés, sino que su obra era fruto de un retiro 
en la madurez de la vida y recogía unos asertos morales y filosóficos 
que resultaban ser muy del agrado de la percepción moral y filosófica 
de San Agustín. Coincide con Salustio, por ejemplo, en la imagen que 
este ofrece de la decadencia de la República como consecuencia de la 
perversión moral, la avaricia y el abandono de las buenas costumbres, 
cuestiones que constituyen el leit motiv de una buena parte de La ciu-
dad de Dios, frente a la exaltación de Roma en tiempos de los grandes 
hombres que habían forjado ese gran Estado. La selección que hace 
San Agustín de sus autores favoritos atiende más a la providencia que 
al azar, obedece a un propósito prefigurado: junto a la exposición de 
sucesos brillantes de la historia de Roma, muestra simultáneamente 
un retrato propicio de los autores profanos que hacen ese recorrido 
con él. Esa imagen se refleja, v. gr., en el dibujo de los acontecimientos 
que evidencian los males que asolaron a la República en su último 
siglo de vida 93:

Sed primo magis ambitio quam avaritia animos hominum exercebat, quod 
tamen vitium propius virtutem erat. Nam gloriam, honorem, imperium bonus 
et ignavus aeque sibi exoptant; sed ille vera via nititur, huic quia bonae artes 
desunt, dolis atque fallaciis contendit 94. 

San Agustín revela en esta secuencia que las buenas artes de las 
que se habían servido los prístinos romanos para engrandecer el im-
perio cayeron en el olvido y los nuevos tiempos trajeron consigo la 
degradación moral de una sociedad decadente y hedonista, ávida de 
enriquecimiento ilícito, cimentada en la ruina de los ciudadanos y 
en el despilfarro de los juegos escénicos. Émulo de Catón el Censor 
y de Salustio, San Agustín piensa que la nación de Roma cobró su 
auge sostenida por tres virtudes: el esfuerzo, la justicia y la libertad, 

93  De civ. 5, 12, 3.
94  Cat. XI 1-2: "Pero al principio la ambición acuciaba más el espíritu de 

los hombres que la avaricia, ambición que, pese a ser un vicio, estaba más cerca 
de la virtud. Pues gloria, cargos públicos, poder, el valioso y el inepto los ansían 
para sí por igual, sólo que el primero sigue el camino de la verdad, y el segundo, 
como le faltan las buenas cualidades, compite mediante engaños y falacias."



SAN AGUSTÍN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 345

virtudes las tres extrañas a las pasiones humanas. Por contra, el lujo 95 
y la avaricia habían derribado esos pilares y provocado la ruina de la 
República 96. Salustio no sólo aportaba una correspondencia moral 
con el ideario agustiniano, también lo ayudaba en sus tesis de arrum-
bamiento de la religión pagana; no comprendía cuál era la necesidad 
de ese mastodóntico panteón si al final todo lo sometían al veredicto 
de la fortuna:

Sed profecto fortuna in omni re dominatur; ea res cunctas ex lubidine magis 
quam ex vero celebrat obscuratque 97.

La inserción de esta secuencia va precedida de una laudatio de su 
autor: disertissimus Sallustius 98. Una afirmación de este calado permi-
tía al obispo ironizar sobre la relevancia de los praecipui dei o dioses 
principales, pues en la plegaria del hombre pagano siempre encon-
traba su protagonismo una divinidad menor, Fortuna, a la que estaba 
sometido el restante elenco divino.

Tras Salustio, damos paso al escritor romano que construyó el 
camino de San Agustín hacia el cristianismo. No fue él el causante 
directo, pero sí quien encendió en un joven Agustín el ardor por la 
filosofía, que habría de conducirlo a una incesante búsqueda de la ver-
dad. Hablamos, claro está, de Cicerón y de su obra perdida Hortensius. 
Esta noticia nos la proporciona el propio San Agustín en dos obras de 
distintos periodos, De beata vita y Confessiones:

95  Serm. 335 C, 3; la palabra luxuria, que designa fundamentalmente el lujo 
y no el deseo libidinoso, está omnipresente en las obras de San Agustín como uno 
de los principales males que hostigan la bondad del hombre, que indefectiblemente 
se siente atraído por ella, convirtiéndose ese vicio, por tanto, en fuente de otros 
males para el hombre. Adquiere ese significado preferentemente cuando va ligada 
a avaritia; en ausencia de este vocablo, recupera la literalidad del étimo en español, 
como sinónimo de concupiscencia.

96  Cf. Cat. LII 19-24: "Muchas son las cosas que son fruto de los deseos 
desmedidos, tan diversas entre sí que aparentan ser contrarias. La avaricia acapara 
el dinero, el lujo lo despilfarra. Aquella es mendiga, la otra derrochadora."

97  Cat. VIII 1: "Pero sin duda alguna la Fortuna es reina y señora en todas 
las cosas; ella celebra y oscurece todo por capricho más que por la verdad."

98  De civ. 7, 3, 2.



JULIO CÉSAR CALVO HERRAIZ346

Ego ab usque undevigesimo anno aetatis meae, postquam in schola rhetoris 
librum illum Ciceronis, qui Hortensius vocatur, accepi, tanto amore philoso-
phiae succensus sum, ut statim ad eam me transferre meditarer 99. 

“Yo, cuando contaba dieciocho años, después que me topé en la 
escuela de retórica con aquel libro de Cicerón que se titula Hortensius, 
me encendí con un anhelo tan grande de la filosofía, que enseguida me 
decidí a imbuirme en ella.”

Schanzer 100 no admite esta afirmación, sino de forma imprecisa; 
sin embargo, opina que utilizó la obra del Arpinate como manual con 
sus discípulos en Casiciaco.

Cicerón impregnó de conocimiento la permeable mente del joven 
Agustín; de él tomó gran abundancia de nociones y juicios que sacia-
ron su inquieto espíritu: le aportó habilidades retóricas, datos históricos, 
preceptos morales y fue su filósofo de referencia. Asimismo le resultó de 
utilidad en las controversias con las corrientes heréticas e incluso contra 
la teología de los gentiles. No escatima elogios hacia Marco Tulio 101 (Ro-
mani maximus auctor Tullius eloquii), pero tampoco se libra este de las in-
vectivas del obispo; al fin y a la postre, no dejaba de ser un autor pagano 
próximo al estoicismo. La influencia de Cicerón en San Agustín alcanza-
ba incluso al estilo literario, cuestión analizada con amplitud por Philip 
Burton 102, que descubre la influencia del de Arpinum y las coincidencias 
léxicas y lingüísticas: sinónimos, polisíndeton, metáforas, juegos de pa-
labras, alternancia de capítulos breves y extensos, variatio, aliteraciones, 
vocabulario cuidadosamente escogido... Cuestiones morales y filosóficas 
tenían a menudo como referencia a Cicerón, por ejemplo, la felicidad 103, 

99  De beata vita 1, 4. Dice haber encontrado un libro de Cicerón en la 
escuela del rhétor; luego podemos colegir de ello que el profesor retórico contaba 
con una biblioteca.

100  Augustine and the Latin Classics, en Vessey (2012) 161-174.
101  Epist. 143, 3; idéntico elogio recogió el poeta Lucano en Phars. VII 63.
102  Augustine and language, en Vessey (2012) 113-124.
103  Epist. 130, 5, 10. No dejó nunca de tener presente la filosofía, ni siquiera 

en los tiempos del episcopado; esta carta está datada en 411, un año después de 
la catástrofe de Roma. Cf. De Trin. 13, 5, 8; De beata vita 2, 10; De mor. Eccl. 1, 
3, 4; Hort. frg. 49a, 1.



SAN AGUSTÍN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 347

la vanidad y la misericordia de los hombres 104, la verdad 105, las leyes 106, 
la amistad 107, la finalidad del bien 108, las pasiones 109. Tomó del Arpinate 
una información que le resultó de gran utilidad en su confrontación con 
los paganos, pues confirmó la transmisión que había hecho Ennio acerca 
de la condición humana de los dioses, añadiendo así un nuevo testimonio 
de evemerismo 110. Como se puede observar, son muchos y muy variados 
los temas que, desde el Arpinate, se dan cita en las obras agustinianas, 
pero, junto a esos someros ejemplos, Cicerón halla su espacio en la fe de 
San Agustín, por ejemplo, cuando le sirve en bandeja una definición de 
Dios coherente con su pensamiento 111:

Mens soluta est quaedam et libera, segregata ab omni concretione mortali, 
omnia sentiens et movens, ipsaque praedita motu sempiterno 112.

A pesar de las críticas que a menudo le lanza, casi siempre insin-
ceras, le dedica un tardío epitafio al tiempo que atribuye su asesinato 
a Antonio, pero también a Octavio: disertus ille artifex regendae rei publi-
cae 113 (“aquel elocuente artífice de la política de la República”).

104  C. advers. leg proph. 1, 20, 40; cf. Conf. 3, 2, 2; De div. quaest. ad Simpl. 
2, 2, 2. Vid. Tusc. IV 8, 18: misericordia est aegritudo ex miseria alterius iniuria 
laborantis ("la compasión es la aflicción provocada por la infelicidad de otro que 
sufre injustamente"); C. Iul. 4, 15, 78; Hort. 112, 7.

105  Solil. 2, 15, 29; De inv. I 27, 14.
106  De civ. 2, 16; De div. I 96, 1.
107  Epist. 258, 1; De amic. XX 6.
108  Epist. 189, 5; cf. Cic. De off. XCIX 1: Illi vero non modo cum hostibus, verum etiam 

cum fluctibus, id quod fecit, dimicare melius fuit quam deserere consentientem Graeciam ad bellum 
barbaris inferendum ("pero para él 'Ulises' no sólo fue mejor luchar con los enemigos, 
sino también con las olas, lo que hizo, fue mejor luchar que desertar conspirando 
para llevar a Grecia a la guerra con los bárbaros."); ib. 102, 1: At hoc quidem commune 
est omnium philosophorum... qui deum semper agere aliquid ("Pero esto mismo es común a 
todos los filósofos... que consideran que Dios siempre está ocupado en algo").

109  C. Iul. 4, 12, 61; De rep. III 24, 36-25, 37 frg.1.
110  Cf. De nat. deor. I 119, 7; Tusc. I 29.
111  De civ. 22, 20, 1.
112  Tusc. I 66, 16: “Una inteligencia independiente y libre, separada de 

todo agregado mortal, que lo percibe y lo mueve todo y provista ella misma de 
un movimiento eterno.”

113  De civ. 3, 30.



JULIO CÉSAR CALVO HERRAIZ348

Lejos de la opinión contraria de algunos eruditos, como Agustín 
Pic 114, el parecer más sincero que explicita San Agustín de Cicerón 
es aquel que lo encomia, que lo glorifica, lejos de aquellas alusiones 
que lo vulgarizan como autor pagano o de esas omisiones de su nom-
bre de forma interesada 115. Valga como botón de muestra la obra De 
Trinitate, una de sus más brillantes aportaciones a la teología del cris-
tianismo, donde le consagra numerosos elogios y muestras de respeto. 

Concluimos las alusiones a los autores de la literatura clásica que 
brillan en los textos agustinianos con el gran Virgilio. Ningún autor 
profano es capaz de adentrarse en el espíritu de San Agustín como lo 
hizo el mantuano; penetró en su corazón ya en la escuela y nunca lo 
abandonó en todos los años de su existencia a pesar del aparente y un 
tanto hipócrita desprecio que finge en ocasiones hacia él por su con-
dición de poeta y de pagano. La suerte catuliana del odi et amo cobra 
una vigencia inusitada en la mirada de San Agustín, hasta el punto 
de llegar a mimetizarse con el protagonista de la Eneida emulando su 
partida de Cartago y el abandono de su madre con la escena análoga 
de Eneas tras dejar a Dido. 

No parece preciso hacer una exégesis de su conexión con Virgi-
lio, basta con observar la opinión que nos lega del poeta:

“Si apreciásemos a Virgilio, es más, si antes de haberlo compren-
dido, lo amáramos por consejo de nuestros mayores, nunca encontra-
ríamos respuestas satisfactorias a aquellas sus innumerables cuestiones 
por las que los gramáticos se agitan y se preocupan; ni escucharíamos 
de buen grado a quien las explicara con su alabanza, sino que conce-
deríamos nuestro favor a quien pretendiese demostrar que se equivo-
caba y que sus poemas eran delirantes. Pero ahora, al intentar muchos 
explicarlas y cada uno pretender hacerlo desde su perspectiva y según 
su capacidad, se aplaude con mayor intensidad a estos por cuya ex-
plicación se admite que fue el mejor poeta, que no sólo no cometió 

114  PIC, AG., "San Agustín y la impietas de Cicerón. Estudio del De civitate 
Dei 5, 9.", trad. J. Anoz, Augustinus vol. 44, 172-175 (1999) 193-202.

115  V. SCIBETTA, C., "Agustín, Cicerón y la semiosis de las Confessiones", 
Augustinus vol. 58, 228-229 (2013) 163-178; cf. Conf. 12, 37.



SAN AGUSTÍN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 349

ningún error, sino que no cantó nada que no fuera plausible, frente a 
aquellos que no lo entienden así 116.”

La disyuntiva que San Agustín ofrece en relación con Virgilio es-
capa a la comprensión de ciertos eruditos modernos y recibe su repu-
dio, porque observan un mal uso del poeta por parte del santo; algu-
nos de ellos con un lenguaje duro, como Shanzer 117, que lo acusa de 
hacer “una prosopopeya cínica y sofista” por referirse a Virgilio como 
“vendedor de palabras” y “fabricante de malas promesas” cuando, en 
Aen. I 278, Júpiter promete un imperium sine fine para Roma. Shanzer 
llega a afirmar que su admiración por Virgilio se esfuma a partir de 
las Confesiones. Nuestra percepción es diametralmente opuesta, ya que 
ese desprecio es acontextual y aparente, muy lejos del profundo amor 
que le profesa. La antítesis del artificioso odio frente al amor real es 
un vivo ejemplo de la personalidad de San Agustín, incapaz de apar-
tarse de su formación clásica a pesar de su fingido desdén de las artes 
liberales. Es más, refutamos el ejemplo que aporta Shanzer con una 
conversación simulada que el obispo mantiene con el mantuano 118 
y se disculpa por haber proferido esas palabras, recordando a su vez 
otras (Georg. II 498) donde dice del imperio: peritura regna (“los reinos 
perecederos”).

Marón en San Agustín es un modelo poético y lingüístico 119; ape-
la al mantuano en algunas obras de controversia frente a cismáticos 120 
o de apología hacia los paganos 121. Ironizaba con una intención entre 

116  De util. cred. 6, 13. Apréciese el elogio en mayor medida por estar inserto 
en una obra cuyo tema queda bien expresado en el título. Escribió esta obra siendo 
ya presbítero de Hipona.

117  Augustine and The Latin Classics, en Vessey (2012) 161-174.
118  Serm. 105, 7, 10.
119  De musica 2, 2, 2; también aparece utilizado este verso en De mus. 5, 3, 

3; 5, 5, 9; 5, 8, 16… con diversas funciones; Aen. I 1.
120  C. Iul. 6, 5, 13. No debemos olvidar que este Juliano era un personaje 

erudito y por ello se permitía San Agustín el intercambio de tantas citas de autores 
clásicos en esta controversia; Aen XII 891s.

121  Epist. 104, 3, 11; cf. Epist. 102, 18; 258, 5; De civ. 10, 21; 10, 27...; Ecl. 
IV 13-14.



JULIO CÉSAR CALVO HERRAIZ350

lúdica y satírica sobre los dioses romanos, viendo en ellos unos dioses 
derrotados que ya no podían sostener el imperio (De civ. 2, 22, 2):

excessere omnes adytis arisque relictis 
di quibus imperium hoc steterat 122.

Su papel de mitógrafo se ve ampliamente recompensado con la 
presencia de la mitología clásica en los versos de Virgilio, en los que 
hallaba evidencias del origen humano de los dioses (De cons. Evang. 1, 
23, 34):

Arma Iovis fugiens et regnis exsul ademptis, 
qui genus indocile et dispersum montibus altis 
composuit legesque dedit Latiumque vocari 
maluit, his quoniam latuisset tutus in oris? 123 

Estos versos que nos hablan del mito de la sucesión le permitían 
preguntar por Jove y Saturno en relación con la llegada de este último 
al Lacio. En alguna ocasión advertía un sincretismo positivo al identi-
ficar a Júpiter con Dios, como rector de las causas (De civ. 7, 9, 1):

felix qui potuit rerum cognoscere causas 124

No faltan fragmentos de inspiración filosófica tomados de Virgi-
lio, que son un vestigio indeleble de su amor a la filosofía, camino que 
orientó su corazón inquieto a la fe de Cristo. No cabe duda de que fue 
Cicerón quien le mostró la senda, pero no fueron pocas las pinceladas 
de filosofía que halló en el marco virgiliano. Basta con un atisbo so-

122  Aen. II 351-352: “Han huido dejando sus urnas y su altar todos los 
dioses en cuyo valimiento se hallaba cimentado este imperio.”

123  Aen VIII 320-323: "huyendo de las armas de Júpiter, desterrado del 
reino que perdiera. Él fue quien reunió a aquella raza indómita dispersa por las 
cimas de los montes y la sometió a leyes y él quiso que se llamara Lacio, ya que 
vivió seguro, oculto de la vista en sus riberas." Relaciona la etimología del Lacio 
con latere (“ocultarse; estar oculto”). Varrón atribuye un origen incierto y confuso 
a esta palabra (L. L. V 32)

124  Georg. II 490: "Dichoso aquel que llegó a conocer las causas de las cosas." 
Este es otro de esos versos que ofrece una presencia polivalente y múltiple en las 
obras de San Agustín; cf. De fide, spe et charit. 16, 5; De civ. 7, 9, 1.



SAN AGUSTÍN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 351

mero de la huella platónica en el libro VI de la Eneida, pero también 
abundan los preceptos morales concordantes con las ideas cristianas 
que expresa San Agustín en sus obras, tales como el dolor, la vida 
apacible, la felicidad, así como el alma, asunto este que no fue capaz 
de resolver a pesar del gran esfuerzo que invirtió en tal indagación. 
Las propuestas morales de Virgilio se diseminan por todas sus obras, 
pero se concentran mayormente en el Enchiridion y en La ciudad de 
Dios. Veamos algunos ejemplos.

En una epístola a su afecto y mecenas Romaniano, lo alaba por 
su vida apacible y feliz, cuya felicidad intuye nacida de su probidad 
en los asuntos morales, al mismo tiempo que lo insta a no regodearse 
en una vida terrena que lo aleje de la espiritual; a tal fin, inserta unos 
versos en los que el mantuano le recomienda seguir una vida tranqui-
la, pero vigilante (Epist. 15, 2):

Mene satis placidi vultum fluctusque quietos 
ignorare iubes? 125

En Enchiridion (16, 15) evoca versos del poeta para recordar que 
el conocimiento de las causas de la naturaleza no provee la felicidad:

felix qui potuit rerum cognoscere causas 126

Siguiendo con la cuestión de la felicidad, pensaba San Agustín 
(Enchir. 17, 5) que el error era uno de los motivos que abocaban al 
hombre a la infelicidad y ponía como ejemplo desde los versos de 
Marón el amor desventurado:

ut vidi, ut perii ut me malus abstulit error! 127 

Hemos citado algunos ejemplos, unas gotas en un lago, de la 
experiencia filosófica agustiniana extraída de los versos de Virgilio; 

125  Aen. V 848: "¿Que deje de mirar la cara al mar en calma y a las olas 
serenas me mandas?"

126  Georg. II 490.
127  Ecl. VIII 41: “Cuando te vi, ¡oh qué muerte me tuvo y cuán mal extravío!” 

(trad. V. Cristóbal).



JULIO CÉSAR CALVO HERRAIZ352

sin embargo, también encontró secuencias donde creyó percibir la 
presencia de Dios. Sabemos de la protección proverbial de que gozó 
Virgilio entre los apologistas cristianos, principalmente desde los ver-
sos proféticos de su égloga IV, pero San Agustín no se ciñó a estos 
versos, sino que percibió cierto regusto cristiano en otros recovecos de 
sus obras. Era por ello este poeta un vivo ejemplo para San Agustín 
de que también los poetas profanos podían ser testigos de la religión 
cristiana. Esa perspectiva que tomaba de Virgilio la proyectó en un 
celebérrimo retórico romano que en sus últimos años de vida había 
abrazado la fe cristiana renunciando a la enorme gloria, que había ob-
tenido de su ejercicio de las artes liberales, y a su vida muelle y hedo-
nista, atrayendo contra sí la ira de sus antiguos admiradores; cuestión 
que expresa a modo de centón intercalando su prosa entre los versos 
del poeta:

“Hasta aquel momento (la concesión de una estatua en el foro), ve-
nerador de ídolos, y partícipe de los ritos sacrílegos, a los que entonces 
se desviaba casi toda la inflada nobleza romana, y...

omnigenum deum monstra, et Anubem latratorem, quae aliquando contra 
Neptunum et Venerem, contraque Minervam tela tenuerant 

(‘dioses de toda traza y catadura, y el ladrador Anubis, que en una 
ocasión habían empuñado sus venablos contra Neptuno y Venus y la 
misma Minerva’), incluso vencidos estos por él, ya Roma les suplica-
ba; ese anciano Victorino los había defendido tantos años con su voz 
resonante y aterradora 128.” 

En otro lugar, San Agustín hace referencia a Virgilio con un len-
guaje casi paulino 129 invistiéndolo con los laureles de “profeta entre 
los paganos” (Serm. 198, 34):

dixit quidam proprius eorum propheta

128  Conf. 8, 2, 3; cf. Aen. VIII 698-700:
omnigenumque deum monstra et latrator Anubis 
contra Neptunum et Venerem contraque Minervam 
tela tenent.

129  Cf. Tit 1,12.



SAN AGUSTÍN, ACTOR Y TESTIGO DE LA CULTURA POPULAR PAGANA... 353

Ya fuese para conmemorar una conversión o para invitar a ella 
(como ejemplo valga la carta dirigida a Firmo exhortándolo a recibir 
el bautismo 130):

rumpe moras omnis et turbata arripe castra 131

No cabe duda de que la obra más significativa por su tamaño, 
forma y contenido es La ciudad de Dios. No es, por tanto, atribuible 
al azar que la praefatio que da comienzo a la obra contenga una se-
cuencia de Virgilio. En su proemio confiesa la finalidad de tan magna 
composición: persuadir a los soberbios de la enorme fortaleza de la 
humildad. Hallaba en las Escrituras la siguiente afirmación: “Dios re-
siste a los soberbios, pero da gracia a los humildes 132.” Hablar de San 
Agustín es evocar a Virgilio; por ello, nos parece oportuno concluir el 
artículo con un verso del poeta que recoge este sentir:

parcere subiectis, et debellare superbos 133

Conclusiones

San Agustín es una fuente de primer orden en la transmisión de 
dioses genuinamente romanos y una autoridad de prestigio en la exé-
gesis del mito clásico. Su intención es evemerista y recurre a un racio-
nalismo alegórico en la interpretación de los dioses romanos con un 
afán denostador del mito.

130  Epist. 2*.
131  Aen. IX 13: "¡Ea, no te detengas! Corre ya a apoderarte de su desconcertado 

campamento."
132  Iac 4,6: 1Ptr 5,5; cf. De civ. 1 praef.; De civ. 1, 5; Conf. 4, 3, 5.
133  Aen. VI 853: "conceder tu favor a los humildes y abatir combatiendo 

a los soberbios." Esta máxima, que va dirigida al pueblo romano como misión 
fundamental, como modelo de vida, acompañó en otros escritos a San Agustín y 
siempre la entendió referida a Cristo y a su ciudad, no a Roma, sino a la ciudad 
de Dios. En cualquier caso, Virgilio la expuso antes que los apóstoles Santiago y 
Pedro, luego podemos colegir que San Agustín advierte cierta conexión entre las 
culturas profana y cristiana. O quizá debamos interpretar que se tratara de una 
frase proverbial que anduviese libremente por las escuelas del Imperio. 



JULIO CÉSAR CALVO HERRAIZ354

La mitología clásica guarda una relación innegable con la religión 
pagana, que se nutre de ritos y costumbres, y estas se reflejan en las ar-
tes escénicas, la astrología, la magia y las fiestas religiosas. San Agus-
tín denuncia estas prácticas supersticiosas en la idea de que apartan 
al hombre de la “verdadera religión”. Nos descubre en sus obras un 
amplio conocimiento del mundo pagano como protagonista que fue 
de él y eso le permite denunciar las pasiones que atan al hombre a un 
mundo ajeno a la espiritualidad.

Muestra un aparente rechazo a los poetas profanos, pero no es un 
rechazo absoluto porque percibe en los autores profanos semillas de 
verdad de la palabra divina. Cicerón y Virgilio son el vivo ejemplo de 
la influencia de las artes liberales en la forja del cristianismo de San 
Agustín. Su pensamiento es consecuencia de la tradición retórica reci-
bida en la escuela, por tanto, acepta esa tradición, que pone al servicio 
de la difusión del mensaje de Cristo. 

San Agustín es la evidencia del antagonismo de los mundos pro-
fano y cristiano que se debaten en dura pugna por conseguir la he-
gemonía en la sociedad erudita y política del tránsito del s. IV al V. 
Ambos mundos se reflejan en sus obras donde se concilian la filosofía, 
la literatura y la religión como desenlace de la suma de cultura paga-
na y cristianismo. 

Julio César Calvo Herraiz


