CruD-Ra 235-3 (2022) 875-902

Maria en el actual
calendario liturgico agustiniano

RESUMEN

La devocion a la Virgen Maria acompania, a través de los siglos, el acontecer
de la Orden de san Agustin. Esta sensibilidad mariana tiene su reflejo en el
Calendario litargico propio, con cuatro advocaciones singulares: Nuestra Se-
fiora del Socorro, Nuestra Sefiora de Gracia, Nuestra Sefiora del Buen Con-
sejo y Nuestra Sefiora de la Consolacion y Correa. Cada una de ellas cuenta
con una historia, una tradicién y un culto extendido de modo diferente en el
amplio mapa agustiniano.

Las dos mas conocidas son Nuestra Sefora de la Consolacién y Correa, Pa-
trona de la Orden de San Agustin, y Nuestra Sefiora Madre del Buen Con-
sejo, titulo que da nombre al santuario mariano que atienden pastoralmente
los agustinos desde el siglo XV en Genazzano (Italia). Distintos pontifices lo
han visitado personalmente, el dltimo, san Juan Pablo II en abril de 1993.

PALABRAS CLAVE: Socorro, Gracia, Buen Consejo, Consolacion.

ABSTRACT

For centuries, devotion to the Virgin Mary has been a part of the history of
the Order of Saint Augustine. Accordingly, the Order’s liturgical calendar
highlights these four Marian advocations: Our Lady of Help, Our Lady of
Grace, Our Lady of Good Counsel, and Our Lady of Consolation. Each
carries its own history, traditions and celebrations, spread all over the large
Augustinian map.

The two best known are Our Lady of Consolation, patroness of the Order of
Saint Augustine, and Our Lady of Good Counsel, who gives name to a well
known shrine in Genazzano (Italy). Staffed by the Augustinians since the
15th century, several Popes have visited it. Last among them, Saint John Paul
IT'in April 1993

KEY WORDS: Help, Grace, Good Counsel, Consolation.




876 SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA

Santo Tomas de Villanueva contempla a Maria como un inmen-
so mar en el que estan recogidas todas las aguas de las gracias y las
virtudes. “Un mar profundo, cuyo fondo es insondable, donde no hay
tierra” (Concion 38, Domingo IV después de Epifania).

De este mar inmenso —siguiendo la imagen utilizada por el obis-
po de los pobres—, vamos a fijar la atencién, unicamente, en las ad-
vocaciones marianas que recoge el calendario litirgico agustiniano
actual 1. El desarrollo histérico de la liturgia mariana en la Orden de
San Agustin seria tema propio de una monografia 2.

San Agustin no elabora una mariologia sistematica, aunque en sus
obras encontremos multiples referencias a Maria 3. A la pregunta de si
san Agustin profesaba devocién a la Virgen Maria, el P. Narciso Gar-
cia Garcés (1904-1989) —figura preeminente de la Mariologia mundial
y primer presidente de la Sociedad Mariolégica Espanola-, responde:
“A priori y antes de recorrer la mole de escritos agustinianos, pensaria
uno descubrir no ya indicios, sino pruebas inequivocas de culto y de-
vocién a la Virgen” 4. En la misma linea se sitda el P. Agostino Trape
cuando afirma que, para su época, la mariologia de san Agustin es
singularmente amplia y rica .

El mismo P. Trape, siendo Prior General de la Orden de San
Agustin y con ocasién del V Centenario del culto de Nuestra Sefiora
del Buen Consejo en el Santuario de Genazzano, recuerda que “la
devocion a la Virgen Maria aparece en el curso de los siglos como
una de las notas caracteristicas de la Orden. Pensamos con alegria en
nuestros grandes te6logos, los cuales, tras el ejemplo del S. P. Agustin,

1 Aprobado por la Congregacion para el Culto Divino y la Disciplina de
los Sacramentos, 2 de mayo de 2002.

2 Cf. MENENDEZ VALLINAS, M., OSA, El culto litiirgico de la Virgen en la Orden
de San Agustin, Archivo Agustiniano, Valladolid 1964, 189 pp. Las fuentes y la
bibliografia citada merecen particular atencion.

3 Asise puede constatar en ALvAREZ CAMPOS, S., Corpus Marianum Patristicum,
t. ITII. Aldecoa, Burgos 1974, pp. 266-437.

4 «El culto a la Virgen en la doctrina de san Agustin», Discurso de ingreso
en la Academia de Doctores de Espaiia (13 de diciembre, 1967), 45 paginas.

5 Cf. MoRIONES, F., OAR, Teologia de san Agustin, Biblioteca de Autores
Cristianos, Madrid (2004), 183.



MARIA EN EL ACTUAL CALENDARIO LITURGICO AGUSTINIANO 877

han ilustrado con sus escritos las maravillas que Dios ha realizado en
su humilde sierva” 6.

En la misma linea se mueve el P. Victorino Capanaga cuando
afirma que el discurso teologico y pastoral de san Agustin “esta lleno
de admiracién y devocion a la madre de Dios, en la que ve el punto
de enlace del cielo y la tierra. Es también la puerta de la humildad por
donde entramos en el misterio de Cristo. Mariologia y cristologia son
inseparables” 7.

No se puede buscar en san Agustin la estructura de una doctrina
mariana, pero “revela una refinada y equilibrada apreciacion del pa-
pel singularisimo desempenado por Maria en la historia de la salva-
cion, a pesar del hecho de que €l nunca dedic6 una obra especifica al
tema y no patrociné una devocion mariana (cultus) en ninguna de las
obras suyas que poseemos” 8.

El ejercicio de su “maternidad divina”, reconocida y confesada
por la Iglesia, es el fundamento de esta cooperacion. Maria «cooper6
de manera totalmente singular en la obra del Salvador» (Lumen gen-
tium, 61). Nadie puede pensar que Maria tuvo en la vida de Jesus tan
solo una funcién instrumental, sino una participacién en la mision.
Por este hecho, el Pueblo de Dios ha venerado a Maria con la advo-
cacion de Madre del Socorro, entre otras que hacen alusién a esta
especial funcion en la economia de la salvacion (Lumen gentium, 62).
Ambos textos conciliares, pertenecen al capitulo VIII de la Constitu-
cion sobre la Iglesia, que Juan Pablo II calific6 como «la carta magna
de la mariologia de nuestra época» 9. Los papas posteriores al Vatica-
no II han subrayado la funcién esencial de Maria en el misterio de la
salvacion, de modo que en el magisterio de la Iglesia se puede hablar
propiamente de «la transversalidad de Maria» 10. Esta puede ser la

6 ACTA 0.5.A. (1967) 58-63.

7 CAPANAGA, V., OAR, Agustin de Hipona, Biblioteca de Autores Cristianos.
Serie Maior, Madrid (1974), pp. 172-173.

8 DOYLE, D. «Maria, madre de Dios», en FITZGERALD, A., OSA, Diccionario
de San Agustin. San Agustin a través del tiempo, Monte Carmelo, Burgos (2001), 850.

9 Audiencia General del 2 de mayo de 1979, Revista “Ecclesia”39/1934 (1979), 614.

10 GARcCIALLATA,C., «Hablarde Mariahoy. Lamariologia despuésdel Concilio
Vaticano», en Teologia hoy: Quehacer teoldgico, realidades pastorales y comunicacion de la



878 SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA

razon de que los ultimos papas concluyan sus principales documentos
aludiendo a Maria. Se supera asi el llamado silencio mariano post-
conciliar. Los dos polos que hay que evitar son el extremismo mario-
légico y la irrelevancia de Maria. Una idea que Pablo VI subray6 en
la Marialis Cultus de 2 de febrero de 1974: “Cristo es el inico camino
al Padre (cf. /u 14, 4-11). Cristo es el modelo supremo al que el disci-
pulo debe conformar la propia conducta (cf. /n 13, 15), hasta lograr
tener sus mismos sentimientos (cf. Fi/2,5), vivir de su vida y poseer su
Espiritu (cf. Gal2, 20; Rom 8, 10-11); esto es lo que la Iglesia ha ense-
nado en todo tiempo y nada en la accion pastoral debe oscurecer esta
doctrina. Pero la Iglesia, guiada por el Espiritu Santo y amaestrada
por una experiencia secular, reconoce que también la piedad a la San-
tisima Virgen, de modo subordinado a la piedad hacia el Salvador y
en conexion con ella, tiene una gran eficacia pastoral y constituye una
fuerza renovadora de la vida cristiana” (Marialis cultus, 57).

ADVOCACIONES MARIANAS EN EL CALENDARIO AGUSTINIANO

Hay que darle la razon al P. David Gutiérrez cuando advierte
que otras 6rdenes mendicantes han dedicado una mayor atencién
pastoral a la promocién y divulgacién de las advocaciones marianas
propias 11. Hoy, la Archicofradia de Nuestra Sefiora de la Consola-
ci6n y la Pia Union de Nuestra Senora del Buen Consejo —con sus
programas de actividades y sus manifestaciones de piedad popular-
practicamente han desaparecido. No hemos sabido crear formas de-
vocionales actualizadas para que los titulos marianos propios perma-
nezcan como elementos catequéticos en nuestra accion pastoral.

Los titulos de las advocaciones marianas agustinianas responden
a necesidades humanas muy concretas. Somos mendigos de consue-
lo, de socorro, de gracia, de buenos consejos. Cuatro son las grandes
advocaciones veneradas a lo largo de los siglos: Nuestra Seniora del So-

Je. Actas del Congreso de teologia en el cincuentenario de la Facultad (1967-2017).
CABRIA ORTEGA, J. L. (ed.), Burgos (2019), 419.

11 Cf. GUTIERREZ, D., OSA, Los agustinos en la edad media.1357-1517, vol.
1/2, Roma (1977), 123.



MARIA EN EL ACTUAL CALENDARIO LITURGICO AGUSTINIANO 879

corro, Nuestra Sefiora de Gracia, Nuestra Seniora del Buen Consejoy Nuestra
Seriora de la Consolacion y Correa. Respetamos el orden que establece
el P. David Gutiérrez 12, aunque ya se encuentra iconografia de la
Virgen de la Consolacion en el siglo XIII, como veremos mas ade-
lante. El P. Lope Cilleruelo afirma documentalmente la existencia
del culto a Nuestra Senora de la Consolacién en el siglo XIV. “Segtn
muchos historiadores por el ano 1318, en la iglesia de los Agustinos
de Bolonia se establece la Cofradia de la Virgen de la Consolacion.
Veinticinco afios mas tarde, en 1343, moria el Beato Gregorio (Celli)
de Verucchio, OSA, del que afirma el historiador agustino, P. Francis
Roth, que tuvo «una gran devocién a Ntra. Sra. Madre de la Consola-
cion” (The Tagastan, XV1 p. 57). En cambio, de la Cofradia de la Co-
rrea de san Agustin y santa Moénica no tenemos datos precisos sobre
su fundacion hasta el 14 de agosto de 1439, fecha en que Eugenio IV
por el Breve “Solet Pastoralis Sedet” concedi6 a la Orden la facultad
de fundar en nuestra iglesia de Santiago de Bolonia una Hermandad
para ambos sexos, bajo el titulo de San Agustin y Santa Ménica. Sin
embargo, Gregorio XIII en su Bula «Ad ea ex paternae», del 15 de
junio de 1575, afirma que la Cofradia de la Consolacion fue erigida
canénicamente después de la Correa (CRITANA, J., OSA, Manual de la
Consolacion, Valladolid 1604, 173)” 13,

La advocacion Nuestra Seriora del Socorro surge a comienzos del
siglo XIV en el convento italiano de Palermo, en Sicilia. Su culto se
propagé a muchos conventos agustinos, especialmente de Italia y Es-
panay, a partir del XVI de América, especialmente en Méjico.

El titulo de Nuestra Sefiora de Gracia ya existe en el siglo XV. Su
primera noticia se relaciona con la Iglesia agustiniana de Lisboa, des-
de donde se extendi6 a otros conventos de Portugal y a los conventos
de la antigua Provincia de Castilla y Espaiia, y a las misiones agusti-
nianas de Asia y América del Sur.

12 Ibid.

13 CILLERUELO, L., OSA, «Archicofradia de la Correa de Ntra. Sra. De la
Consolacion», en revista Casiciaco, Numero extraordinario dedicado a la T. O. A.
y demads asociaciones agustinianas, Valladolid, octubre 1955, 36-37.



880 SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA

Seniora o Madre del Buen Consejo, es la advocacion que va unida al
santuario de Genazzano —provincia de Roma y regién de Lacio—, y al
suceso extraordinario de la aparicion de la imagen el ano 1467. Su ex-
tensién alcanza hoy todos los ambitos de la Orden y congregaciones
filiales. La Basilica menor de la Seriora Madre del Buen Consejo es meta
de peregrinos y uno de los santuarios marianos mas conocidos de la
Italia central.

Con el titulo de Nuestra Sefiora de la Consolacion y Correa la Vir-
gen Santa Maria es reconocida como Patrona de la Orden de San
Agustin. Tiene su origen en el siglo XV, extendiéndose su culto a
lo largo de toda la geografia agustiniana, llevando aparejada la de-
vocion a la correa de la Virgen que forma parte del secular habito
agustiniano, de similar contenido al escapulario de Nuestra Sefnora
del Carmen 14.

El titulo de Nuestra Seniora de la Consolaciony el icono de la correa
vinculan a Maria con santa Monica. Cuando estaba viviendo el vacio
de la muerte de su esposo Patricio y la preocupacion por los vaivenes
de la vida erratica de su hijo Agustin, la Virgen Maria consol6 a Mo6-
nica y le entreg6 la correa. “La historia en cambio, segtin testimonio
del historiador P. David Gutiérrez es otra y la «Cofradia de la cintura
de san Agustin y santa Moénica» tuvo su origen hacia el afio 1439, en
el convento agustiniano de Bolonia, donde le dio impulso en 1495 fray
Martin de Vercelli, que le dio también el titulo de «Cofradia de N*
Sefiora de la Consolacion»” 15,

14 El P. Jesus Miguel Benitez Sanchez, OSA present6 una documentada
comunicacién en el Simposio AdvocacionesMarianasde Gloria,del Instituto Escurialense
de Investigaciones Historicas y Artisticas, Real Colegio Universitario Escorial-M*
Cristina. San Lorenzo de El Escorial (Madrid), 6/9/X1-2012. Fue publicada en las
Actas del citado Simposio, con el titulo «Advocaciones marianas en la Orden de
San Agustin», en vol. I (CaMpos, F. J., OSA, dir. y coord.), San Lorenzo de El
Escorial: R.C.U. “Escorial-M? Cristina, Madrid 2012, vol. I, pp. 595-620. Muchos
datos de este articulo se han tomado de esta fuente.

15 GUTIERREZ, D., OSA, Los agustinos en la edad media.1357- 1517, vol. 1/2,
Roma (1977), 125.



MARIA EN EL ACTUAL CALENDARIO LITURGICO AGUSTINIANO 881

NUESTRA SENORA DEL SOCORRO (13 DE MAYO)

Existe la necesidad humana del socorro. Socorro es la hermana
menor de esa gran palabra que es salvacion. El significado del término
salvacion es muy amplio y no se refiere inicamente a la salvacién ulti-
ma que es una gracia, herencia que solo se revelara al final del tiempo
(cf.7Pe 1, 5).

La santisima Virgen Maria —escribe el papa Juan Pablo II- “re-
cibe el titulo de «Socorro» porque esta cerca de cuantos sufren o se
encuentran en situaciones de grave peligro” 16.

En la constitucion Lumen gentium del Concilio Vaticano 1II, lee-
mos: “Con su amor maternal [Maria] se cuida de los hermanos de su
Hijo, que todavia peregrinan y se hallan en peligros y ansiedad hasta
que sean conducidos a la patria bienaventurada. Por este motivo, la
Santisima Virgen es invocada en la Iglesia con los titulos de Aboga-
da, Auxiliadora, Socorro, Mediadora. Lo cual, sin embargo, ha de
entenderse de tal manera que no reste ni anada nada a la dignidad y
eficacia de Cristo, unico Mediador” (Lumen gentium, 62).

La advocacion Nuestra Seiiora del Socorro

Desde los primeros tiempos de la era cristiana, ha prevalecido la
costumbre de invocar a la Santisima Virgen como abogada, socorro
o auxilio. Ya san Agustin atribuye a la Virgen la calificacion de “co-
laboradora” en la obra de la Redencion (Vir. 6), titulo que subraya la
accion conjunta y subordinada de Maria a Cristo redentor.

El pueblo de Dios ha ido adornando a Maria con una gran di-
versidad de titulos de inspiracion biblica, litargica, antropolégica, in-
cluso ecolégica. “La mision maternal de la Virgen empuja al Pueblo
de Dios a dirigirse con filial confianza a Aquella que esta siempre
dispuesta a acogerlo con afecto de madre y con eficaz ayuda de au-
xiliadora; por eso el Pueblo de Dios la invoca como Consoladora de
los afligidos, Salud de los enfermos, Refugio de los pecadores, para

16 JUAN PABLO 11, “La intercesion celestial de la Virgen Maria”, Audiencia General,
miércoles, 24 de septiembre, 1997.



882 SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA

obtener consuelo en la tribulacién, alivio en la enfermedad, fuerza
liberadora en el pecado; porque Ella, la libre de todo pecado, conduce
a sus hijos a esto: a vencer con enérgica determinacion el pecado. Y,
hay que afirmarlo nuevamente, dicha liberacion del pecado es la con-
dicién necesaria para toda renovacion de las costumbres cristianas”

(Marialis cultus, 57).

Una figura sobresaliente del calendario litirgico agustiniano es
santo Tomas de Villanueva. Su llegada a Valencia en 1544 como ar-
zobispo de Valencia, y su primera sepultura estan relacionadas con el
convento valentino de Nuestra Senora del Socorro.

Acompanado de otro fraile agustino, el P. Juan Rincén, lleg6 a la
ciudad del Turia las visperas de Navidad. “Cuando llama a las puer-
tas del convento agustiniano del Socés —como lo atestiguan el P. M.
Salén, J. V. Orti y Francisco de Quevedo—- nadie puede reconocer en
aquellos dos sencillos religiosos al arzobispo; {tan pronto en Valen-
cia?, {tan calladamente?” 17

Nuestra Sefiora del Socorro era la titular del convento agustino
fundado en torno al afio 1500 18. Fue la residencia primera y provi-
sional del obispo Tomas en Valencia y donde reposaron sus restos
hasta 1838, después de su muerte el 8 de septiembre de 1555. Hace
pocos afos se encontrod la lapida sepulcral en marmol de la primera
sepultura de Tomas de Villanueva. Hoy se ha colocado en la capilla
de estilo neoclasico que tiene el santo en la catedral de Valencia, junto
a las tumbas de los arzobispos Arias Texeiro (1815-1824), Marcelino
Olaechea (1946-1966) y Miguel Roca Cabanellas (1978-1992), y del
canonigo Pérez Bayer (1711-1794).

Sobre el solar del convento dedicado a Nuestra Seniora del So-
corro se levanta, actualmente, el Colegio Jesus-Maria. Por haberse
hospedado en 1544 el arzobispo Tomas de Villanueva en el primitivo

17 Camros, F. J., OSA, Santo Tomds de Villanueva. Universitario, Agustino y
arzobispo en la Espaiia del siglo XVI, Ediciones Escurialenses, San Lorenzo del Escorial,
Madrid 2001, 156-157.

18 ESTRADA ROBLES, B., OSA, Los agustinos ermitaiios en Espafia hasta el siglo
XIX, Madrid (1988), 545-552; ARRILUCEA, D. P. de, OSA, «La Virgen del Socorro»,
en Archivo Agustiniano (Valladolid), 42 (1934) 175-176.



MARIA EN EL ACTUAL CALENDARIO LITURGICO AGUSTINIANO 883

Convento del Socorro y por haber salido desde este lugar para tomar
posesion de su cargo, es tradicion, desde entonces, que los arzobispos
de Valencia se hospeden en el colegio antes de su entrada oficial en
la ciudad.

Origenes de la advocacion Nuestra Sefiora del Socorro

Un militar valenciano llamado Juan de Exarch, estuvo a las 6rde-
nes del gran capitan Gonzalo Fernandez de Cérdoba. En un viaje de
regreso a Espana desde Italia, una gran tempestad puso en peligro su
vida. Exarch hizo la promesa de ingresar como fraile en la Orden de
San Agustin y con su fortuna fundar en Valencia un convento, como
prueba de gratitud. Paso la tormenta y Juan pudo llegar a Palermo.
Postrado ante la Virgen del Socorro que se veneraba en los agustinos
de aquella ciudad, le dio gracias y solicit6 al superior ser admitido
como agustino.

Sobre el origen de este titulo mariano ha escrito el agustino P.
Félix Carmona: “El inicio de la devocion de la misma —se refiere a
Nuestra Sefiora del Socorro- se atribuye al beato Nicolas Bruno (sic)
de Messina, prior del convento de agustinos de Palermo en la isla de
Sicilia. Fiel devoto de la Virgen acudia siempre a ella, pero especial-
mente durante los achaques de su enfermedad. Una noche, en que se
sinti6 peor, la suplic6 con mas fervor. Mientras dormia vio a la Virgen
en la misma forma que se la veneraba en la iglesia conventual. De
pronto se sinti6 bien y oy6 una voz en su interior que le dijo que, en
adelante, acudiera a ella como Madre del Socorro” 19.

Pronto la devocion a la Virgen del Socorro se difundié por el
mapa de la Italia agustiniana que, antes del siglo XV1I, lleg6 a contar
con mas de veinte conventos bajo este titulo mariano. De Italia paso6
a Espana, fundamentalmente a la Provincia del Reino de Aragoén, v,

de manera particular, al convento del mismo nombre en Palma de
Mallorca (Mare de Déu del Socors).

19 CARMONA MORENO, F., OSA, Iglesia de Nitra. Sra. Del Socorro. Agustinos.
Palma de Mallorca, EDES, San Lorenzo de El Escorial, Madrid (1998), 44.



884 SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA

De Espaia pas6 al Nuevo Mundo, extendiéndose por la América
hispana, gracias a la labor de los misioneros agustinos. Su culto se
asento, principalmente en las dos provincias agustinianas de México.
El mejicano P. Elias del Socorro Nieves —beatificado en 1997 por el
papa Juan Pablo II- se honraba de llevar este titulo de la Virgen junto
a su nombre 20,

La rapida extension de esta advocacién va de la mano de una
leyenda que narra un hecho milagroso que entra en liza con la sen-
sibilidad maternal. El relato lo refiere el P. Félix Carmona: “La otra
parte de la leyenda la recoge el P. Jordan con todo su colorido. Se dice
que una madre de Palermo, atormentada con el llanto de su hijito en-
fermo, en un momento de desespero, dijo: «que te lleve el demonio».
En esto aparece el diablo en figura de negro monstruo y se llevaba a
la criatura. Horrorizada la afligida madre, invocé a la Virgen y ex-
clamé: «Virgen santa, Madre mia, socorreme». Maria acudi6 en su
ayuda ahuyentando al enemigo infernal con un palo, mientras acogia
al nino bajo su manto. Entré en la iglesia de los agustinos y vio que la
Sefora era como aquella imagen que el P. Nicolas —Nicolas Bruno o
Bruni- llamaba del Socorro” 21.

Expansion de la advocacién Nuestra Seniora del Socorro

En la iglesia de la Mare de Déu del Socors, en Palma de Mallorca,
encontramos la talla mas representativa de esta advocacion mariana.
“Es una imagen claramente renacentista. Tiene al Nifio Jests desnudo
sobre el brazo izquierdo, mientras cobija bajo su manto, de finos plie-
gues, a un nifo perseguido por el diablo, al cual la Virgen ahuyenta
con una maza que blande en la mano derecha. Tanto la madre como
el hijo, que llevan sendas coronas de plata, muestran una expresién
dulce en el rostro” 22.

20 Cf. MARTIN ABAD, J., Elias del Socorro Nieves, 1882-1928. Agustino, pastor
y mdrtir, Roma 1997.

21 Cit. Por BENITEZ SANCHEZ, J. M., OSA, “Advocaciones marianas en la
Orden de San Agustin”, en Advocaciones Marianas de Gloria, p. 602.

22 CARMONA MORENO, F., OSA, Iglesia de Nitra. Sra. Del Socorro. Agustinos.
Palma de Mallorca, o. c., p. 13.



MARIA EN EL ACTUAL CALENDARIO LITURGICO AGUSTINIANO 885

Nuestra Sefiora del Socorro y Nuestra Sefiora del Perpetuo
Socorro, dos advocaciones diferentes

Por falta de precisién —tanto histérica como iconografica— se han
confundido e identificado dos advocaciones marianas diferentes.
Aunque distintas, ambas tienen vinculacién con la Orden agustinia-
na. Desde el punto de vista iconografico las diferencias son muy no-
tables. Nuestra Senora del Perpetuo Socorro 23 se representa en un
icono oriental procedente de Creta, del siglo XIII o XIV. Nuestra
Senora del Socorro —que, inicialmente, era un cuadro donde solo apa-
recian Maria y Jesus sobre el brazo izquierdo de la madre- pronto
paso a ser una talla en la que, junto a la Virgen Maria, aparecen dos
nifos: el Nifio Jests en brazos de su madre y el nifio enfermo que no
se desprende del manto de Maria.

Hay, sin embargo, datos fiables que vinculan, durante un tiem-
po, a la Virgen del Perpetuo Socorro con los agustinos. Su icono fue
venerado en la iglesia romana de san Mateo, en Roma, al cuidado de
los agustinos a finales del siglo XV, y desde 1866 en la iglesia de San
Alfonso del Esquilino, también en la ciudad eterna. Su fiesta se cele-
bra el 27 de junio. Segun la tradicion, el Papa Pio IX dijo al Superior
General de los Redentoristas: «Dadla a conocer al mundo entero». En
el mes de enero de 1866, los religiosos redentoristas Michele Marchi
y Ernesto Bresciani fueron a Santa Maria en Posterula para recibir la
imagen de manos de los agustinos.

NUESTRA SENORA DE GRACIA (8 DE MAYO)

El sentido teol6gico de esta devocién no es el confesar a Maria
como “llena de gracia” —-misterio que propiamente se celebra en la In-
maculada concepcién—, sino como “Mediadora de todas las gracias”,
como “Madre de la gracia”, que es Cristo.

23 Cf. www.redentoristas.org



886 SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA

Leon XIII (1878-1903), subraya en su enciclica Fidentem piumque
(20 de septiembre de1896) que Maria, como madre de Jesus, es, en con-
secuencia, “digna y gratisima mediadora para con el Mediador”

Una vision superficial de la condicion de Maria como toda santa,
llena de gracia desde el momento de su existencia, podria llevarnos
a situar a Maria demasiado alejada, fuera del destino y de la trage-
dia humana del pecado. Sin embargo, Cristo no vino a salvar a los
justos, sino a los pecadores (cf. Mc 2, 18) y Maria, por ser madre de
este Cristo redentor, quedo6 ligada a la humanidad pecadora y vivi6
su maternidad en el dolor y la perplejidad. El ofrecimiento de Jesus
por nuestra salvacion arrastra a Maria hasta la tragedia del Calvario
y hace de su maternidad una maternidad dolorosa que se ensancha
hacia toda la humanidad.

La advocaciéon Nuestra Seriora de Gracia

“En este titulo la Iglesia reconoce el lugar que ocupa Maria en
la obra de la redenciéon como madre de la Gracia, es decir, madre
de Cristo, y, por el ejercicio de esa maternidad, extensible a todo el
género humano, Maria es reconocida como mediadora de todas las
gracias. «Por su amor materno, dice el Concilio Vaticano II, cuida de
los hermanos de su Hijo que peregrinan y se debaten entre peligros y
angustias y luchan contra el pecado hasta que sean llevados a la patria
feliz» (Lumen gentium, 62)” 24.

Su situacién intermedia entre Dios y la humanidad otorga a Maria
el nombre y la funcién de medianera. Este ejercicio de la mediacion
de Maria ante Jests va unido a su condiciéon de madre y se hace visible
en su intervencion en el primer signo realizado por Jests (Jn 2, 1-12).
Jesus se dirige a su madre llamandola mujer para poner de relieve que
se trata de la mujer que se halla intimamente asociada al misterio de la
redencion desde las primeras paginas de la Biblia. Aunque la primera
intencion del signo de Cana sea claramente cristolégica, no se puede
ignorar que también tiene un sentido mariolégico. La hora de Maria

24 Cf. BENITEZ SANCHEZ, J. M., OSA, «Advocaciones marianas en la Orden
de San Agustin», en vol. I, p.604.



MARIA EN EL ACTUAL CALENDARIO LITURGICO AGUSTINIANO 887

como intercesora, coincide con la de Jesus como taumaturgo. “El rit-
mo del relato hace que se pase de lo histérico a la simbélico. Cana es
un preludio del cenaculo, un anuncio del Calvario, un adelanto de
Pentecostés; es, en definitiva, un relato cristologico. Pero al estar Ma-
ria, también se hace presente la Iglesia y la misma humanidad. Maria
es la cooperadora de Cristo que acoge su presencia con fe y promueve
la fe de cada ser humano: «Haced lo que €l os diga». En la intencién
de Juan, la boda de Cana es el simbolo de los desposorios de Dios con
la humanidad, el simbolo de la nueva y eterna alianza, el anuncio del
final de la ley («no tienen vino») y del principio del evangelio («has
dejado el buen vino para el final»)” 25.

La Virgen Maria “fue en la tierra la madre excelsa del divino
Redentor, companera singularmente generosa entre todas las demas
criaturas y humilde esclava del Senor. Concibiendo a Cristo, engen-
drandolo, alimentandolo, presentandolo al Padre en el templo, pa-
deciendo con su Hijo cuando moria en la cruz, cooperé de forma
enteramente impar a la obra del salvador con la obediencia, la fe, la
esperanza y la ardiente caridad con el fin de restaurar la vida sobrena-
tural de las almas. Por eso es nuestra madre en el orden de la gracia”
(Lumen gentium, 61).

Expansion de la advocacion Nuestra Seniora de Gracia

Con el P. David Gutiérrez fechamos esta advocacién en los afios
finales del siglo XIII26, al amparo de la cofradia de Nuestra Sefiora de
Gracia, que se instituye en la iglesia agustiniana del famoso convento
de “Nossa Sehnora da Graga”, de Lisboa (Portugal).

Que el titulo de Virgen de Gracia tuvo una pronta extension lo
confirma el hecho de los conventos, tanto femeninos como masculi-
nos, fundados con esta advocacion en Espafia. Los misioneros lleva-
ron esta advocacion a América, abriendo conventos y poniendo bajo

25 SEBASTIAN AGUILAR, Y., Maria madre de Jesis y madre nuestra, Sigueme,
Salamanca (2013), 119.

26 Cf. BENITEZ SANCHEZ, J. M., OSA, o.c, p. 605.



888 SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA

la proteccién de Nuestra Sefiora de Gracia las nuevas provincias reli-
giosas de Peru (1551), Colombia (1601), Chile (1627), etc.

Esta devocién no es exclusiva de nuestra Orden. La Orden de los
Siervos de Maria (Servitas) —que adopt6 la Regla de San Agustin-
fundada el 15 de agosto de 1233 en la ciudad italiana de Florencia por
los siete santos fundadores, siempre ha mantenido esta conviccién de
la funcion maternal y el papel mediador de la Virgen.

Que la devocion tuvo asiento a lo largo del siglo XVIy XVII lo
deducimos por la aportacion que Santo Tomas de Villanueva, en sus
Conciones, hizo a la mariologia. Para Santo Tomas de Villanueva la
funcién de mediacién de Maria es la consecuencia de su maternidad
espiritual. Llama a la Virgen “cuello” del Cuerpo Mistico, como tam-
bién lo hace el franciscano san Bernardino de Sena 27. Si Cristo es la
Cabeza y nosotros sus miembros, la Virgen ejerceria la funcién del
“cuello”, que une la cabeza al tronco, y por donde pasarian todos los
beneficios que la Cabeza otorga a los miembros de su cuerpo 28.

NUESTRA SENORA, MADRE DEL BUEN CONSEJO (26 DE ABRIL)

Algunas personas persiguen honores, reconocimientos o aplau-
sos. Las aspiraciones de otras van por caminos muy diferentes y hay
quienes solo pretenden ser una sencilla epifania de Dios, una suave
presencia de su bondad en medio de la humanidad. Los santos dejan
pasar la luz de Dios como las vidrieras de las catedrales la claridad
del sol. Son hombres y mujeres de silencio interior y, por ello, con ca-
pacidad de escucha y de alentar ilusiones y desasosiegos. Es el don o
el arte del consejo. Un buen consejo ayuda a que midamos en su justa
dimension la realidad. Particularmente, esa realidad personal que son
nuestras dificultades, nuestras dudas y decisiones.

El buen consejo es un don del Espiritu Santo que capacita nuestra
conciencia para elegir acertadamente segin la logica de Jesus y los

27 Serm. 5 de V. Matris Dei Nativitate c. 8.
28 Cf. BENITEZ SANCHEZ, J. M., OSA, o c. p. 607.



MARIA EN EL ACTUAL CALENDARIO LITURGICO AGUSTINIANO 889

criterios del Evangelio. De este modo, el Espiritu nos ayuda a salir de
nuestras miradas de corto alcance que nos llevan al error.

Sobre el tema del don de consejo comenta el papa Francisco:
“Como todos los demas dones del Espiritu, también el de consejo
constituye un tesoro para toda la comunidad cristiana. El Sefior no nos
habla solo en la intimidad del corazén, nos habla si, pero no solo alli,
sino que nos habla también a través de la voz y el testimonio de los
hermanos. Es verdaderamente un don grande poder encontrar hom-
bres y mujeres de fe que, sobre todo en los momentos mas compli-
cados e importantes de nuestra vida, nos ayudan a iluminar nuestro
corazon y a reconocer la voluntad del Sefior” 29.

La advocacién Nuestra Seriora, Madre del Buen Consejo

El titulo de Madre del Buen Consejo lo invocan los fieles cris-
tianos al rezar el santo Rosario desde que el papa Le6n XIII —gran
devoto de la Sefiora de Genazzano- lo introdujo en la letania en 1903.

“En el cantico del aleluya de la Misa propia de Nuestra Madre
del Buen Consejo, en el Misal agustiniano, Maria es celebrada como
Madre y Maestra, enriquecida con el don de consejo, que proclama de
buen grado lo mismo que pregona la Sabiduria: «Yo poseo el buen consejo
y el acierto, son mias la prudencia y el valor» 30. Por intercesion de Maria el
cristiano alcanza el «don de consejo» que otorga el Espiritu del Senor,
«para que nos haga conocer lo que es grato y nos guie en nuestras tareas»” 31.

Juan inicia la narracién del ministerio de Jests con el milagro de
Cana, verdadera manifestacion de su mesianidad (cf. /n 2, 1-12). Jesus
y Maria acuden a una boda. “Comenzada la fiesta, Maria se da cuenta
de que falta el vino y acude a Jests: «No tienen vino». A primera vista,
la respuesta resulta desconcertante, hasta el punto de que, segtin una
version, Jests parece desentenderse del problema: «Mujer, iqué nos
va amiy a ti? Todavia no ha llegado mi hora»... Con esta respuesta,

29 Audiencia general de 7 de mayo de 2014.

30 Cf. Canto del Aleluya en la “Misa de Nuestra Sefniora, Madre del Buen
Consejo” en Misal Agustiniano, Roma(2007), p. 33.

31 Oracion colecta en Ip., p. 30.



890 SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA

Jesus pasa de la relacién personal madre-hijo a la significacion de Ma-
ria en la obra de la salvacion. Maria es la «Mujer» que desde el Géne-
sis hasta el Apocalipsis acompaiia al Mesias redentor, es la Iglesia y
la humanidad creyente, el principio femenino de la salvacion junto al
principio masculino, la fe de la humanidad junto a la gracia y el poder
del salvador” 32.

Historia de la advocacion Nuestra Seriora, Madre del Buen Consejo

La tradicion tiene como argumento el traslado milagroso de una
imagen de Maria, pintada al fresco sobre una delgada capa de estuco,
desde la ciudad de Scitari, en Albania, a Genazzano, en Italia. Era la
Seriora de Scitari o Seniora de los albaneses.

Genazzano, a unos 50 kilémetros al sureste de Roma, pertenece
a la diocesis de Palestrina. Una vez que la fe cristiana prendi6 en el
corazon del Imperio Romano, el papa san Marcos (336-352) mando
construir en una colina sobre el pueblo un templo donde se rindiera
culto a Maria. La pequena iglesia fue una de las primeras entre las
dedicadas a Nuestra Sefiora en todo el orbe catdlico. Durante siglos,
la Virgen Maria fue honrada en este lugar, que paso al cuidado de los
agustinos el afio 1356. A mediados del siglo XV, el templo necesitaba
una profunda restauracién que superaba las posibilidades econémicas
de la pequenia comunidad de frailes.

El obispo agustino Mons. Agustin Addeo (1876-1957), obispo de
la di6cesis de Nicosia en Sicilia (Italia) 33, ofrece una breve sintesis
de los acontecimientos narrados en torno a Nuestra Sefiora Madre
del Buen Consejo. “Ocurrié en Genazzano hacia la mitad del siglo
XV. La antiquisima iglesia Parroquial del Buen Consejo, cedida por
Pedro Jordano Colona en 1356 a la Orden agustiniana, era demasiado
pequeiia y amenazaba ruinas. Esto traia grandemente preocupada a
Petruccia, virtuosa Terciaria agustina, la cual, llevada de su ardiente

32 SEBASTIAN AGUILAR, F., o.c,, p. 116.

33 LazcaNo GONZALEZ, R., Episcopologio agustiniano 3 vols., Editorial Agus-
tiniana, Madrid (2014), vol. II, 1812-1815.



MARIA EN EL ACTUAL CALENDARIO LITURGICO AGUSTINIANO 891

devocion a la celestial Sefnora y su grande amor a la Orden, sonaba
con ver transformada aquella iglesia ruinosa en un magnifico templo.

Para lograr, pues, su piadoso anhelo vendi6 sus bienes y con el
dinero obtenido dio comienzo a la reconstruccion y embellecimiento
de la iglesia. Pero pronto vino a faltar el dinero, teniendo, en conse-
cuencia, que suspenderse los trabajos. Petruccia, confiada inicamente
en la divina Providencia, abrigaba la firme esperanza de ver realizada
su ilusion: la Madre del Buen Consejo y San Agustin, en cuya gloria
redundaria la obra comenzada, no la dejarian en feo. Por eso cuando
sus compueblanos, un si es no es maliciosamente y con ironia le de-
cian: «Bella y magnifica obra has comenzado, Petruccia, pero no la
llevas a cabo», respondia ella esperanzada: «No os preocupéis, hijitos
mios. Nuestra Sefiora y S. Agustin vendran en mi ayuda».

Y asi fue. Era el 25 de abril del afio 1467. El pueblo de Genazzano
celebraba jubiloso la fiesta de su santo patrén, S. Marcos. Y después
de mediodia, a la hora de Visperas, una extraordinaria noticia se di-
fundi6 por la Villa. Sobre la plaza aparece milagrosamente una ima-

gen que va a posarse en el desnudo muro de la Capilla de S. Blas de la
iglesia en reconstruccion (AA. XV, 1934, pp. 273-280)” 34.

Tres testimonios de la época recogidos por el P. Ambrosio Massa-
ri de Cori —que fue provincial en dos periodos del 1466 al 1468 y del
1470 al 1476-, califican de sobrenatural la aparicion de la pintura de la
Madre del Buen Consejo. No se conoce el autor del fresco y tampoco
es facil situarla artisticamente. Algunos la ven como obra del siglo
XIII, otros como obra tardo-bizantina con influencia de la escuela
de Venecia. Antes de recibir el nombre de Madre del Buen Consejo,
se conocia como Santa Maria del Paraiso, Santa Maria de la Plaza y
Santa Maria de Genazzano 35.

No tardaron en llegar noticias de Genazzano a oidos del Papa
Paulo II (1464-1471) quien promovié una investigacion de los hechos,
comisionando a dos obispos, uno de ellos titular de una di6cesis de

34 ADDEO, A., OSA, «Maria, Madre del Buen Consejo», en Rev. Casiciaco ,
Valladolid (octubre 1955) 42-43.

35 SANTUARIO MADRE DEL BUEN CONSEJO, Genazzano, Guia del santuario,
pp- 8-12.



892 SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA

Dalmacia y familiarizado por tanto con la milagrosa imagen venera-
da en Scutari. Los resultados de esta investigacion se conservan en los
archivos vaticanos.

Las conclusiones abren la posibilidad del caracter milagroso de la
imagen. El relato se cierra con la investigacion de los 171 hechos ex-
traordinarios, todos testificados, que, en un breve periodo de tiempo
se habian producido entre los fieles devotos.

En tres meses, la pequenia iglesia sofiada por la venerable Petruccia
fue reconstruida, convirtiéndose en una bella basilica y los agustinos
se consagraron a cuidar de la Sefiora del Buen Consejo, siendo los
principales propagadores de esta advocacion.

Expansion de la advocacion Nuestra Seriora, Madre del Buen Consejo

A partir del siglo XV, se extiende por todo el mundo agustiniano
la devocion a la Madre del Buen Consejo, gracias al trabajo pastoral
de los agustinos. Fuera del ambito agustiniano, las HH. Franciscanas
del Buen Consejo y los Heraldos de Cristo, también llamados Caba-
lleros de la Virgen —fundados en Brasil por Mons. Joao Scognamiglio
y reconocidos como Asociacién Privada Internacional de fieles de De-
recho Pontificio por el papa Juan Pablo II el afio 2001- han divulgado
este titulo mariano.

La extension de la advocacion de la Virgen del Buen Consejo a
todo el orbe catélico fue mayor al paso de los siglos, por contar gran-
des devotos entre los papas: San Pio V (1566-1572); Urbano VIII,
(1568-1644) visitd6 Genazzano; Gregorio XIII (1572-1585), concedié
el altar privilegiado en la capilla milagrosa de la Virgen; Urbano
VIII, (1623-1644), peregriné en 1630 al santuario con motivo de una
mortifera plaga que invadi6 los Estados Pontificios; Beato Inocencio
XI (1676-1689), aprobo la coronacién canénica de la Madre del Buen
Consejo y la presidi6 el 17 de noviembre de 1682; Benedicto XIV,
(1740-1758) instituy6 la Pia Unién de Nuestra Senora del Buen Con-
sejo; Pio VI, (1775-1799) aprobé el culto y el Oficio de la aparicion de
la santa Imagen; Pio IX, (1846-1878) fue cofrade del Buen Consejo y
visité personalmente el santuario el afio 1864; Leon XIII (1878-1903),
incluy6 el titulo de Madre del Buen Consejo en la letania lauretana y



MARIA EN EL ACTUAL CALENDARIO LITURGICO AGUSTINIANO 893

concedi6 al templo —el 17 de marzo de 1903, siendo Prior General de
la Orden el espaiiol P. Tomas Rodriguez- el titulo de basilica menor;
San Pio X (1903-1914) visit6 Genazzano; Pio XI (1922-1939) peregriné
a Genazzano el 15 de agosto de 1864 y declar6 Patrona de la Di6cesis
de Palestrina a la Madre del Buen Consejo. En su estudio privado le
acompanaba una imagen de la Madonna y también mandé6 colocarla
en el altar de la capilla paulina del Vaticano 36; Pio XII (1939-1958),
escogié como patrona de su pontificado a la Madre del Buen Consejo;
los papas santos Juan XXIII (1881-1963), Pablo VI, (1963-1978) y Juan
Pablo II (1978-2005), visitaron personalmente el santuario.

Muchos vieron en la visita de Juan XXIII la tarde del 25 de agosto
de 1959 a Genazzano, una ocasion de suplica a la Sede de la sabiduria

por el Concilio Vaticano II, cuya celebracion habia anunciado el 25
de enero de 1959 37.

Juan Pablo II visit6 la basilica mariana de Genazzano el jueves
22 de abril de 1993, como prologo a su viaje apostélico a Albania.
Después de haber rezado el Rosario ante la Madre del Buen Consejo,
se dirigi6 a los fieles y, entre otras cosas, dijo: «Hermanos, todos co-
nocéis la profunda vinculacién que une este Santuario a la ciudad de
Scutari donde el domingo préximo celebraré la Eucaristia y ordenaré
cuatro obispos albaneses. De Scitari proviene la imagen de la Madre
del Buen Consejo que aqui se venera. Segun una piadosa tradicion, se
traslado desde la Iglesia donde se encontraba, alejandose asi, milagro-
samente, de la invasion turca de 1467». El pintor italiano Dante Ricci
plasmo la escena en un cuadro que se conserva en la Curia General

OSA, de Roma.

En tiempos de Benedicto XVI se colocé un mosaico de la Vir-
gen del Buen Consejo en los jardines vaticanos. Unos ciudadanos de
Genazzano donaron el mosaico para que fuera colocado en un tramo
de la muralla que esta en lo alto de los jardines vaticanos. Y como Be-

36 Esta imagen de la Capilla Paulina fue retirada durante el pontificado
del san Juan Pablo II, y se coloc6 en su lugar una imagen de la Virgen polaca

de Chestokova.

37 ERAMO, A., OSA, «Papa Giovanni “scampa” alla folla», en Madre del Buon
Consiglio, Periédico del Santuario di Genazzano, n. 5-6, Maggio-Giugno, 1998.



894 SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA

nedicto XVI subia a pasear por alli mientras rezaba el rosario con su
secretario, fijaron un dia para que lo bendijese, y llamo¢ al entonces P.
General, el P. Robert Prevost, para que estuviera presente.

También fueron devotos de esta advocacién mariana muchos san-
tos: San Alfonso Maria de Ligorio, san Pablo de la Cruz, san Juan
Bosco y san Luis Orione, entre otros.

De los agustinos sobresale el Beato Esteban Bellesini 38, apostol
de la caridad, por el ejercicio de su ministerio sacerdotal, entregado a
la educacion de ninos y jévenes, a la formacion de novicios agustinos
y al ministerio pastoral como parroco del Santuario de Genazzano,
donde vivi6 sus ultimos afios, dejando un rastro de caridad en su aten-
cién a los pobres y necesitados, y su filial devocion a la Madre del
Buen Consejo.

NUESTRA SENORA MADRE DE LA CONSOLACION Y CORREA,
PATRONA DE LA ORDEN DE SAN AGUSTIN (4 DE SEPTIEMBRE)

Puede ofrecer consuelo quien haya experimentado el sufrimiento.
De lo contrario, es muy dificil comprender, compadecerse, acertar
con las palabras, los silencios y los gestos justos.

El escritor José Maria Cabodevilla se hace una pregunta intere-
sante en su obra Sefiora nuestra39: {Fue mejor o peor para Cristo que
estuviese su madre junto a la cruz? Caben, por lo menos, dos res-
puestas: La presencia de Maria podia sumar dolor y preocupacién a
Jesus, seria un suplemento de tortura. También se puede pensar en la
fuerza y el consuelo que proporciona la proximidad de una madre en
momentos tan dificiles. Los discipulos —salvo alguno que le siguiera
furtivamente— habian desaparecido y Jests solo contaba con la fideli-
dad de su madre. El dolor prueba la fidelidad del amor, selecciona a
las personas que dicen amarnos.

38 Cf. GALDEANO, J. L., OSA, El beato Esteban Bellesini, agustino (1174-1840),
Madrid (1994), 92 pp.

39 Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid (1975), 239 y ss.



MARIA EN EL ACTUAL CALENDARIO LITURGICO AGUSTINIANO 895

La advocacion de Maria, Madre de la Consolacion o del Consuelo

Toda madre es, particularmente, dispensadora de consuelos. El
ser humano nace y vive en situacién de suma fragilidad. Es verdad
que el muestrario de debilidades es mas amplio en los primeros afios,
pero las debilidades con que convivimos a lo largo de nuestra existen-
cia no tienen edad. Sufrir es humano y rodear de preguntas el miste-
rio del dolor es redoblar el sufrimiento. Por mas que la medicina haya
mitigado el dolor fisico, existe una larga lista de variaciones sobre el
dolor que solo admiten el analgésico del consuelo. Consolar es colocar-
se en el suelo del otro, ejercicio de proximidad, de escucha, de compli-
cidad interior. La empatia es un concepto relativamente nuevo que se
entiende como una habilidad, tanto cognitiva como emocional, unida
a la capacidad que tiene una persona de percibir los pensamientos y
las emociones de los demas.

Consolar, compadecer, compartir no son palabras almibaradas,
sino expresiones de una actitud, un modo de concebir la realidad y de
asumir el cuidado de los demas, porque estamos hechos para el don.
“El don no es noticia, no ocupa las tribunas audiovisuales, raramente
es materia primera del imaginario colectivo, pero la practica del don
se manifiesta de un modo diafano. Se dona sangre, se donan 6rganos,
se dona tiempo, se dona trabajo, se dona experiencia, se dona conse-
jo y consuelo, se desarrolla inmensamente el voluntariado, se crean
redes de seguridad familiar y amical ante las crisis econémicas. Todo
este mundo, aunque oculto y velado, muchas veces, por lo barbaro
y lo catastréfico o por lo banal y lo grotesco, existe, esta ahi, forma
parte de lo humano” 40.

Este potencial de donacién que hay en cada uno de nosotros nos
desplaza de cualquier escenario egoista y alinea en el grupo de los
buenos samaritanos de la historia que no pasan de largo ni se desen-
tienden del dolor humano. “Quien no vive la gratuidad fraterna, con-
vierte su existencia en un comercio ansioso, esta siempre midiendo
lo que da y lo que recibe a cambio. Dios, en cambio, da gratis, hasta
el punto de que ayuda aun a los que no son fieles, y «hace salir el sol
sobre malos y buenos» (Mt 5,45)” (Fratelli tutti, 140).

40 TORRALBA, F., La ljgica del don, Khaf (2012), 83.



896 SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA

El consuelo y la compasion exigen un grado de sensibilidad para
que las buenas palabras o los gestos de buena voluntad no se convier-
tan en un peso mas que un alivio. La Biblia presenta el caso de Job a
solas con su dolor (/& 6, 15.21; 19, 13-19), mientras cruza el tinel del
miedo, el desconsuelo y la desesperanza. Sus amigos parecen desco-
nocer que a las desdichas de esta vida no se puede aplicar el consuelo
locuaz. A Job —como a tantas mujeres y hombres de todos los tiem-
pos— no le caben las preguntas en las palmas de las manos ni el dolor
en el solar de su cuerpo. Solo hay una respuesta pendiente del hilo de
la fe que recoge el autor del Salmo 116: «Tenia fe, aun cuando dije:
iQué desgraciado soy!» (116, 10).

Todas las promesas de Dios, “Padre de las misericordias y Dios de
todo consuelo” (2 Cor 1, 3), han tenido su si en Jesucristo (2 Cor 1,20).
El sufrimiento, sin embargo, se escapa a todo entendimiento y toda
teoria, es —en palabras de Paul Claudel- «la mas antigua de las cues-
tiones terribles de la humanidad». Solo cabe ahondar en el misterio
de Cristo crucificado, aunque una explicacion inadecuada de las teo-
rias soteriologicas que interpretan la cruz de Jesucristo como un rito
apaciguador o el precio de un rescate puede llevarnos a conclusiones
arriesgadas 41,

Si, segin san Agustin, “nacer aqui y en cuerpo mortal es comen-
zar a estar enfermo” (Enarr. In Ps. 102, 6), somos mendigos permanen-
tes de consuelo y Maria “precede con su luz al peregrinante Pueblo de

Dios como signo de esperanza cierta y de consuelo hasta que llegue el
dia del Sefor (cf. 2 Petr 3,10)” (Lumen gentium, 68).

La advocacién de “Consolacién y Correa” en la Orden de
San Agustin

Nuestros antepasados —con una mentalidad historiografica dife-
rente a la actual-, quisieron justificar este titulo mariano «asegurando
que la Virgen habia consolado a santa Moénica, afligida por la muerte
del marido y los errores del hijo Agustin, y que la exhort6 a vestir-

41 Cf.PAGOLA, ]. A., Es bueno creer en Jesis, San Pablo, 6* reimpresion ampliada,
(2012), 53.



MARIA EN EL ACTUAL CALENDARIO LITURGICO AGUSTINIANO 897

se de negro y cenirse con una correa del mismo color. Después de
su conversién y de la muerte de su madre, san Agustin —concluye la
leyenda- se visti6 de igual modo, legando correa y habito negro a
sus discipulos en la vida religiosa. La historia, en cambio, dice que
la “Cofradia de la cintura de san Agustin y santa Moénica” tuvo su
origen -hacia el afio 1439- en el convento agustiniano de Bolonia,
donde le dio impulso en 1495 fray Martin de Vercelli, que le dio tam-
bién el titulo de “Cofradia de Nuestra Sefiora de la Consolacion” 42.
En Espana, “favoreci6 el prestigio de la Archicofradia, la adscripcién
a la misma de varios monarcas: Maria Ana de Austria, su hijo Carlos
II, D. Juan de Austria; o autoridades eclesiasticas: Baltasar Moscoso y
Sandoval y Luis Manuel Fernandez Portocarrer” 43.

En la catedral de Leon se encuentra una hermosa talla de la Vir-
gen de la Consolacién que pudo formar parte de la fachada principal
de la Pulchra leonina junto a otras obras del llamado Maestro de la
Virgen Blanca. Lleg6 a presidir una capilla de la girola durante siglos.
Desde 1905, ocupa una hornacina en el claustro catedralicio, a unos
metros de la entrada desde el exterior a la Capilla de la Virgen del Ca-
mino o Capilla del Sacramento. Destaca por su belleza serena. Desde
sus origenes recibe la devocion popular de la Orden de San Agustin,
la Orden de Calatrava y la Orden de San Benito entre otras institucio-
nes. Segun todos los expertos es una de las imagenes mas antiguas de
la Virgen de la Consolacién que se conocen.

Es una talla de piedra policromada, fechada en las dltimas dé-
cadas del siglo XIII, que el historiador Gémez Moreno (1870-1970,
autor del Catalogo monumental de Leén, no dudé en adjudicarla al
maestro de la Portada del Juicio Final. Sin embargo, al actual director
del Museo de la catedral leonesa Maximo Goémez Rascon le parece
mas acertada la propuesta de Angela Franco, otra historiadora que

42 Cf. GUTIERREZ, D., OSA, vol. 1 / 2, o.c., p. 125.

43 Cit. por GONZALEZ MARCOS, I., OSA, en «La Cofradia agustiniana de
Nuestra Sefiora de la Consolacion y Correa de Agreda (Soria)», en Antropologia y
Religion en Latinoamérica IV. Palabras a la imprenta. Tradicion oral y literatura en la
religiosidad popular. (IV Congreso Latinoamericano de Religiosidad Popular. Palabras a la
imprenta. Tradicion oral y literatura en la religiosidad popular, celebrado en Valladolid
del 15 al 17 de noviembre de 2018), p. 200.



898 SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA

asocia la imagen a los discipulos del gran maestro de la Virgen Blan-
ca. Es importante el juicio de D. Maximo Goémez Rascon sobre esta
talla singular:

“Sin duda alguna, estamos ante una de las imagenes mas bellas
de la estatuaria catedralicia del siglo XIII. Y, por lo tanto, ante una
expresion cabal del espiritu goético pleno, fermentador del naturalis-
mo que aflora en las tres arcadas del portico occidental, para el que
probablemente fue esculpida.

El grupo responde a los modelos tradicionales de la Virgen se-
dente, en posicion frontal con su hijo en brazos [ ]. Viste tinica roza-
gante, cenida con cinturén, y manto que se tercia sobre las rodillas en
direccién derecha-izquierda. El velo es corto y cruza sus puntas sobre
el pecho, dejando a la vista la suave ondulacion del cabello, y enmar-
cando galantemente su precioso rostro. Fotografias antiguas acredi-
tan que sostenia una manzana en su mano derecha. Y un detalle muy
significativo, y menos comin, es que su trono tiene escabel, recurso
utilizado por el artista para mostrarnos los pies calzados con especial
delicadeza y como si estuvieran en el aire.

El nino aparece ligeramente inclinado, pero sin romper la fron-
talidad. Ya no tiene corona y, aunque la figura actual (de la Virgen)
aparece mutilada y no puede apreciarse, en la original bendecia con
su mano derecha, al tiempo que con la otra sostenia el globo del uni-
verso, simbolo de su poder, aunque lejos ya de la majestuosidad del
Pantocrator romanico” 44.

El consuelo es una de las necesidades humanas mas comunes y
por eso no debe extranarnos que la advocacién mariana Sefiora de
la consolacion aparezca muy pronto en la Iglesia. Para los agustinos,
el origen histérico de este titulo mariano salié de los labios de santa
Mbonica que tantas lagrimas derramo por la conversion de su hijo. En
aquellos afios dificiles, Ménica acudi6 llena de confianza a Maria. A
esta circunstancia se debe, tal vez, el hecho de que en la tabla litargica
de algunos breviarios antiguos de la Orden de San Agustin figure la
fiesta y la imagen de Nuestra Sefiora de la Consolacion.

44 GOMEZ RASCON, M., «La Virgen de la Consolacion, la Reina del claustro»,
en Revista Catedral de Leon, aiio II, 3 (Julio 2017) 49-53.



MARIA EN EL ACTUAL CALENDARIO LITURGICO AGUSTINIANO 899

“La advocacion Consolatrix aflictiorum —~Consuelo de los afligidos
o Virgen de la Consolaciéon— hace muchos siglos que fue incorpora-
da, como una perla mas, a la letania del santo Rosario. Se enmarca
entre las que se refieren concretamente a la misién protectora y de
mediacioén, que ejerce la Madre de Dios sobre sus hijos. El término
«consolar» evoca solidaridad y proteccion, al mismo tiempo que gozo
y pacifica alegria, en medio de tribulaciones [ | Por eso nada tiene de
extrafio que esta advocacion mariana haya estado entre las plegarias
publicas de la Iglesia desde muy pronto, al menos desde principios del
siglo IV [ ] Para los frailes de san Agustin, en cambio, esta suficiente-
mente probado que el origen histérico mas veridico de este titulo ma-
riano sali6 de los labios de santa Ménica, que tantas lagrimas derram6
por la conversién de su hijo, siendo consolada por la Virgen, sufriente
y compasiva al mismo tiempo, a quien recurria llena de confianza” 45.

El primer dato con fundamentacién histérica comprobada se pue-
de situar en torno a 1439 en el convento agustiniano de Bolonia al am-
paro de la “Cofradia de la Cintura de San Agustin y Santa Moénica”,
dandole impulso en 1495 fray Martin de Vercelli, que le dio también
el titulo de “Cofradia de Nuestra Sefora de la Consolacion” 46. Una
devocion compartida por los devotos de Nuestra Sefiora de la Conso-
lacién es la llamada “Coronilla de la Bienaventurada Virgen Maria,
Nuestra Sefiora de la Consolacién” 47.

Expansién de la advocacién de Nuestra Seiiora de la
Consolacion y Correa

En 1575 Fray Tadeo Guidelli, Prior General de la Orden de San
Agustin, unié en una sola asociacién la Cofradia de la Cintura de
san Agustin y Santa Moénica y la Cofradia de Nuestra Sefiora de la
Consolacion. El papa Gregorio XIII confirmé esta unién y le conce-
de el titulo de archicofradia por su probada antigiiedad. En el breve
“Volentes” de 12 de noviembre de 1579, firmado por Gregorio XIII, se

45 Ibid., p. 52.
46 Cf. BENITEZ SANCHEZ, J. M., OSA, o.c,, p. 610.

47 MARIN DE SAN MARTIN, L., OSA, Devocionario agustiniano, Instituto de
Espiritualidad Agustiniana, Roma (2019), 127-143.



900 SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA

establecia y ordenaba que nadie pudiera expedir el diploma de agre-
gacion, sino el P. General. La proteccion dispensada por los papas y el
celo con que la propagaron algunos de los Priores General, hicieron
que la archicofradia multiplicara sus miembros de forma muy notoria.

Los fieles agregados a la Archicofradia eran conocidos como “cin-
turados de San Agustin” o “de Nuestra Senora de la Consolacién”. Se
comprometian a dar buen ejemplo de vida cristiana, cefiirse con la
correa de cuero y rezar todos los dias, en cuanto les fuera posible, la
“Coronilla de Nuestra Sefiora de la Consolacion”.

“En Espaia la Archicofradia estuvo centrada, desde el siglo X V1,
en el Convento de San Felipe el Real, en Madrid, hoy desaparecido.
Se hallaba muy cerca de la céntrica Puerta del Sol. Desde aqui se
distribuian las filiales de la Archicofradia en la practica totalidad de
los conventos agustinianos. En San Felipe el Real se vener6 una ima-
gen de la Virgen, obra de Juan Pascual de Mena (1707-1784). En este
Convento de San Felipe vivi6 san Alonso de Orozco, conocido como
el “santo de Madrid”, hombre ilustre por su saber y santidad en la Es-
pana del siglo XVI. Fue confesor y consejero del Emperador Carlos y
Felipe II, quien le tuvo en un singular aprecio. En torno a €l crecio la
devocion a la Correa y a la Virgen de la Consolacion” 48.

Tras la desamortizacion y demolicion del Convento para llevar a
cabo una de las multiples reformas que ha sufrido la Puerta del Sol de
Madrid a través del tiempo, la imagen de Pascual de Mena desapare-
ci6, aunque, posteriormente, fue hallada en la iglesia de San Jer6nimo
el Real. “Segun Francisco de Azorin en su libro El Madrid devoto y
romero, el ano 1846 se encuentra esta imagen en la iglesia parroquial
de San José, pasando sucesivamente —en largo peregrinaje— a los tem-
plos de San Juan de Dios, Santo Tomas —salvada milagrosamente del
incendio que lo destruy6—, San Patricio de los irlandeses e iglesia pa-
rroquial de san Jerénimo, donde se olvid6” 49.

A finales del siglo XIX se recuper6 para la Orden, dandole culto
en un templo de nueva construccion en la calle Valverde de Madrid,

48 Cf. BENITEZ SANCHEZ, J. M., OSA, o.c., p. 612.

49  Boletin informativo. Provincia Matritense, “Nuestra Sefiora de la Consolacion y
correa”, (Como firma, solo aparecen las iniciales J. G.), vol. IX, 81 (junio 1989) 190.



MARIA EN EL ACTUAL CALENDARIO LITURGICO AGUSTINIANO 901

perpendicular a la Gran Via. En la actualidad la talla de Nuestra Se-
nora de la Consolacién se encuentra en la Parroquia Santa Maria de
la Esperanza en el barrio del Pilar.

De san Juan de Sahagiin —santo agustino espanol del siglo XV-se
cuenta un milagro vinculado a la correa de Nuestra senora de la Con-
solacion. El P. Victorino Capanaga, agustino recoleto (1897-1983),
uno de los grandes agustindlogos del siglo XX, relata el hecho que ha
dado nombre a la calle del Pozo Amarillo, en Salamanca: “Todavia
una lapida e inscripcion de la calle llamada del Pozo Amarillo re-
cuerda un famoso milagro con que salv6 la vida a un nifio que en €l
se cay6. La madre comenz6 con gritos a pedir socorro, sin que nadie
la oyera, cuando se present6 el bendito fraile. La llevo al brocal del
pozo y sin titubear fray Juan alarg6 la correa hacia lo hondo de él, y
al punto el agua subi6, trayendo en la superficie al nifio, el cual, asido
de la correa, sali6 libre y sano”.

Un santo contemporaneo —que vestia la correa de Nuestra Sefiora
de la Consolacion- fue san Pedro Poveda, fundador de la Instituciéon
Teresiana canonizado en Madrid el 4 de mayo de 2003 por el papa
Juan Pablo II.

La dltima etapa de su vida coincidi6 con los agitados afios previos
a la guerra civil, en la que los enfrentamientos hicieron imposible la
convivencia. La persecucion religiosa adquirié tintes dramaticos y Pe-
dro Poveda fue una de las primeras victimas. Entreg6 su vida por la fe
en la madrugada del 28 de julio de 1936. Sus palabras de presentacion
fueron: “Soy sacerdote de Jesucristo”.

Dos teresianas —-Maria Dominguez Astudillo (Doctora en Cien-
cias Quimicas) y Emma Alvarez Besada (médico)- reconocieron el
cadaver de su venerable padre en el cementerio de la Almudena. Ma-
ria Josefa Segovia, primera directora general de la Institucién Tere-
siana, relata asi la escena de la mafana del 28 de julio de 1936: “El
dia 28 por la manana Maria Astudillo y Emma Alvarez se dirigieron
a Vicalvaro y de alli al cementerio del Este, donde encontraron el
cadaver cerca del depoésito de los muertos no identificados. Estaba
el cuerpo de nuestro venerado Padre en un sencillo ataud. La cara
natural, aunque ligeramente amoratada, conservando la paz serena y
dulce que en vida tuvo. Por fuera del traje y sobre el pecho, el bendito



902 SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA

escapulario del Carmen, y al cuello y no en la cintura, la correa de la
Consolacién” 50,

En la historia de Maria —aunque la mariologia se preste a una
literatura floreada con el riesgo de que la mujer que hizo posible la
encarnacion se presente desencarnada- la intervencion de Dios no
anula una biografia con todos los registros, dudas y contradicciones
de la vida humana. Todo sucedi6 en casa, probablemente en una ha-
bitacién de paredes desnudas y sin otro mobiliario que las esterillas
que cubrian el suelo de tierra batida. El angel entr6 “donde estaba
Maria”, dice san Lucas (1, 28). Aquella visita, seguro que llen6 a Ma-
ria de temor, de alegria, de esperanza y de preguntas. A partir de ese
momento, su vida dejaba de pertenecerla. Vivié para Dios, para la
Iglesia naciente en Pentecostés y para el pueblo cristiano que la ha
adornado con un amplio catdlogo de titulos como diferentes expre-
siones de amor.

SANTIAGO M. INSUNzA SECO, OSA

50 SEGOVIA MORON, M2 J., Cartas. Carta 19, Iter Ediciones SA, Madrid
(1970), 68-69.



