
MARÍA EN EL ACTUAL CALENDARIO LITÚRGICO AGUSTINIANO 875

María en el actual 
calendario litúrgico agustiniano

Resumen

La devoción a la Virgen María acompaña, a través de los siglos, el acontecer 
de la Orden de san Agustín. Esta sensibilidad mariana tiene su reflejo en el 
Calendario litúrgico propio, con cuatro advocaciones singulares: Nuestra Se-
ñora del Socorro, Nuestra Señora de Gracia, Nuestra Señora del Buen Con-
sejo y Nuestra Señora de la Consolación y Correa. Cada una de ellas cuenta 
con una historia, una tradición y un culto extendido de modo diferente en el 
amplio mapa agustiniano.

Las dos más conocidas son Nuestra Señora de la Consolación y Correa, Pa-
trona de la Orden de San Agustín, y Nuestra Señora Madre del Buen Con-
sejo, título que da nombre al santuario mariano que atienden pastoralmente 
los agustinos desde el siglo XV en Genazzano (Italia). Distintos pontífices lo 
han visitado personalmente, el último, san Juan Pablo II en abril de 1993.

Palabras clave: Socorro, Gracia, Buen Consejo, Consolación.

Abstract

For centuries, devotion to the Virgin Mary has been a part of the history of 
the Order of Saint Augustine. Accordingly, the Order’s liturgical calendar 
highlights these four Marian advocations: Our Lady of Help, Our Lady of 
Grace, Our Lady of Good Counsel, and Our Lady of Consolation. Each 
carries its own history, traditions and celebrations, spread all over the large 
Augustinian map.

The two best known are Our Lady of Consolation, patroness of the Order of 
Saint Augustine, and Our Lady of Good Counsel, who gives name to a well 
known shrine in Genazzano (Italy). Staffed by the Augustinians since the 
15th century, several Popes have visited it. Last among them, Saint John Paul 
II in April 1993

Key words: Help, Grace, Good Counsel, Consolation.

CiuD-Ra 235-3 (2022) 875-902



SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA876

Santo Tomás de Villanueva contempla a María como un inmen-
so mar en el que están recogidas todas las aguas de las gracias y las 
virtudes. “Un mar profundo, cuyo fondo es insondable, donde no hay 
tierra” (Conción 38, Domingo IV después de Epifanía).

De este mar inmenso –siguiendo la imagen utilizada por el obis-
po de los pobres–, vamos a fijar la atención, únicamente, en las ad-
vocaciones marianas que recoge el calendario litúrgico agustiniano 
actual 1. El desarrollo histórico de la liturgia mariana en la Orden de 
San Agustín sería tema propio de una monografía 2. 

San Agustín no elabora una mariología sistemática, aunque en sus 
obras encontremos múltiples referencias a María 3. A la pregunta de si 
san Agustín profesaba devoción a la Virgen María, el P. Narciso Gar-
cía Garcés (1904-1989) –figura preeminente de la Mariología mundial 
y primer presidente de la Sociedad Mariológica Española–, responde: 
“A priori y antes de recorrer la mole de escritos agustinianos, pensaría 
uno descubrir no ya indicios, sino pruebas inequívocas de culto y de-
voción a la Virgen” 4. En la misma línea se sitúa el P. Agostino Trapè 
cuando afirma que, para su época, la mariología de san Agustín es 
singularmente amplia y rica 5.

El mismo P. Trapè, siendo Prior General de la Orden de San 
Agustín y con ocasión del V Centenario del culto de Nuestra Señora 
del Buen Consejo en el Santuario de Genazzano, recuerda que “la 
devoción a la Virgen María aparece en el curso de los siglos como 
una de las notas características de la Orden. Pensamos con alegría en 
nuestros grandes teólogos, los cuales, tras el ejemplo del S. P. Agustín, 

1  Aprobado por la Congregación para el Culto Divino y la Disciplina de 
los Sacramentos, 2 de mayo de 2002.

2  Cf. Menéndez Vallinas, M., OSA, El culto litúrgico de la Virgen en la Orden 
de San Agustín, Archivo Agustiniano, Valladolid 1964, 189 pp. Las fuentes y la 
bibliografía citada merecen particular atención.

3  Así se puede constatar en Álvarez Campos, S., Corpus Marianum Patristicum, 
t. III. Aldecoa, Burgos 1974, pp. 266-437.

4  «El culto a la Virgen en la doctrina de san Agustín», Discurso de ingreso 
en la Academia de Doctores de España (13 de diciembre, 1967), 45 páginas.

5  Cf. Moriones, F., OAR, Teología de san Agustín, Biblioteca de Autores 
Cristianos, Madrid (2004), 183.



MARÍA EN EL ACTUAL CALENDARIO LITÚRGICO AGUSTINIANO 877

han ilustrado con sus escritos las maravillas que Dios ha realizado en 
su humilde sierva” 6.

En la misma línea se mueve el P. Victorino Capánaga cuando 
afirma que el discurso teológico y pastoral de san Agustín “está lleno 
de admiración y devoción a la madre de Dios, en la que ve el punto 
de enlace del cielo y la tierra. Es también la puerta de la humildad por 
donde entramos en el misterio de Cristo. Mariología y cristología son 
inseparables” 7. 

No se puede buscar en san Agustín la estructura de una doctrina 
mariana, pero “revela una refinada y equilibrada apreciación del pa-
pel singularísimo desempeñado por María en la historia de la salva-
ción, a pesar del hecho de que él nunca dedicó una obra específica al 
tema y no patrocinó una devoción mariana (cultus) en ninguna de las 
obras suyas que poseemos” 8. 

El ejercicio de su “maternidad divina”, reconocida y confesada 
por la Iglesia, es el fundamento de esta cooperación. María «cooperó 
de manera totalmente singular en la obra del Salvador» (Lumen gen-
tium, 61). Nadie puede pensar que María tuvo en la vida de Jesús tan 
solo una función instrumental, sino una participación en la misión. 
Por este hecho, el Pueblo de Dios ha venerado a María con la advo-
cación de Madre del Socorro, entre otras que hacen alusión a esta 
especial función en la economía de la salvación (Lumen gentium, 62). 
Ambos textos conciliares, pertenecen al capítulo VIII de la Constitu-
ción sobre la Iglesia, que Juan Pablo II calificó como «la carta magna 
de la mariología de nuestra época» 9. Los papas posteriores al Vatica-
no II han subrayado la función esencial de María en el misterio de la 
salvación, de modo que en el magisterio de la Iglesia se puede hablar 
propiamente de «la transversalidad de María» 10. Esta puede ser la 

6  ACTA O.S.A. (1967) 58-63.
7  Capánaga, V., OAR, Agustín de Hipona, Biblioteca de Autores Cristianos. 

Serie Maior, Madrid (1974), pp. 172-173.
8  Doyle, D. «María, madre de Dios», en Fitzgerald, A., OSA, Diccionario 

de San Agustín. San Agustín a través del tiempo, Monte Carmelo, Burgos (2001), 850.
9  Audiencia General del 2 de mayo de 1979, Revista “Ecclesia” 39/1934 (1979), 614.
10  García Llata, C., «Hablar de María hoy. La mariología después del Concilio 

Vaticano», en Teología hoy: Quehacer teológico, realidades pastorales y comunicación de la 



SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA878

razón de que los últimos papas concluyan sus principales documentos 
aludiendo a María. Se supera así el llamado silencio mariano post-
conciliar. Los dos polos que hay que evitar son el extremismo mario-
lógico y la irrelevancia de María. Una idea que Pablo VI subrayó en 
la Marialis Cultus de 2 de febrero de 1974: “Cristo es el único camino 
al Padre (cf. Jn 14, 4-11). Cristo es el modelo supremo al que el discí-
pulo debe conformar la propia conducta (cf. Jn 13, 15), hasta lograr 
tener sus mismos sentimientos (cf. Fil 2,5), vivir de su vida y poseer su 
Espíritu (cf. Gál 2, 20; Rom 8, 10-11); esto es lo que la Iglesia ha ense-
ñado en todo tiempo y nada en la acción pastoral debe oscurecer esta 
doctrina. Pero la Iglesia, guiada por el Espíritu Santo y amaestrada 
por una experiencia secular, reconoce que también la piedad a la San-
tísima Virgen, de modo subordinado a la piedad hacia el Salvador y 
en conexión con ella, tiene una gran eficacia pastoral y constituye una 
fuerza renovadora de la vida cristiana” (Marialis cultus, 57).

Advocaciones marianas en el calendario agustiniano

Hay que darle la razón al P. David Gutiérrez cuando advierte 
que otras órdenes mendicantes han dedicado una mayor atención 
pastoral a la promoción y divulgación de las advocaciones marianas 
propias 11. Hoy, la Archicofradía de Nuestra Señora de la Consola-
ción y la Pía Unión de Nuestra Señora del Buen Consejo –con sus 
programas de actividades y sus manifestaciones de piedad popular– 
prácticamente han desaparecido. No hemos sabido crear formas de-
vocionales actualizadas para que los títulos marianos propios perma-
nezcan como elementos catequéticos en nuestra acción pastoral.

Los títulos de las advocaciones marianas agustinianas responden 
a necesidades humanas muy concretas. Somos mendigos de consue-
lo, de socorro, de gracia, de buenos consejos. Cuatro son las grandes 
advocaciones veneradas a lo largo de los siglos: Nuestra Señora del So-

fe. Actas del Congreso de teología en el cincuentenario de la Facultad (1967-2017). 
Cabria Ortega, J. L. (ed.), Burgos (2019), 419.

11  Cf. Gutiérrez, D., OSA, Los agustinos en la edad media.1357-1517, vol. 
I/2, Roma (1977), 123. 



MARÍA EN EL ACTUAL CALENDARIO LITÚRGICO AGUSTINIANO 879

corro, Nuestra Señora de Gracia, Nuestra Señora del Buen Consejo y Nuestra 
Señora de la Consolación y Correa. Respetamos el orden que establece 
el P. David Gutiérrez  12, aunque ya se encuentra iconografía de la 
Virgen de la Consolación en el siglo XIII, como veremos más ade-
lante. El P. Lope Cilleruelo afirma documentalmente la existencia 
del culto a Nuestra Señora de la Consolación en el siglo XIV. “Según 
muchos historiadores por el año 1318, en la iglesia de los Agustinos 
de Bolonia se establece la Cofradía de la Virgen de la Consolación. 
Veinticinco años más tarde, en 1343, moría el Beato Gregorio (Celli) 
de Verucchio, OSA, del que afirma el historiador agustino, P. Francis 
Roth, que tuvo «una gran devoción a Ntra. Sra. Madre de la Consola-
ción” (The Tagastan, XVI p. 57). En cambio, de la Cofradía de la Co-
rrea de san Agustín y santa Mónica no tenemos datos precisos sobre 
su fundación hasta el 14 de agosto de 1439, fecha en que Eugenio IV 
por el Breve “Solet Pastoralis Sedet” concedió a la Orden la facultad 
de fundar en nuestra iglesia de Santiago de Bolonia una Hermandad 
para ambos sexos, bajo el título de San Agustín y Santa Mónica. Sin 
embargo, Gregorio XIII en su Bula «Ad ea ex paternae», del 15 de 
junio de 1575, afirma que la Cofradía de la Consolación fue erigida 
canónicamente después de la Correa (Critana, J., OSA, Manual de la 
Consolación, Valladolid 1604, 173)” 13. 

La advocación Nuestra Señora del Socorro surge a comienzos del 
siglo XIV en el convento italiano de Palermo, en Sicilia. Su culto se 
propagó a muchos conventos agustinos, especialmente de Italia y Es-
paña y, a partir del XVI de América, especialmente en Méjico. 

El título de Nuestra Señora de Gracia ya existe en el siglo XV. Su 
primera noticia se relaciona con la Iglesia agustiniana de Lisboa, des-
de donde se extendió a otros conventos de Portugal y a los conventos 
de la antigua Provincia de Castilla y España, y a las misiones agusti-
nianas de Asia y América del Sur.

12  Ibíd. 
13  Cilleruelo, L., OSA, «Archicofradía de la Correa de Ntra. Sra. De la 

Consolación», en revista Casiciaco, Número extraordinario dedicado a la T. O. A. 
y demás asociaciones agustinianas, Valladolid, octubre 1955, 36-37.



SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA880

Señora o Madre del Buen Consejo, es la advocación que va unida al 
santuario de Genazzano –provincia de Roma y región de Lacio–, y al 
suceso extraordinario de la aparición de la imagen el año 1467. Su ex-
tensión alcanza hoy todos los ámbitos de la Orden y congregaciones 
filiales. La Basílica menor de la Señora Madre del Buen Consejo es meta 
de peregrinos y uno de los santuarios marianos más conocidos de la 
Italia central.

Con el título de Nuestra Señora de la Consolación y Correa la Vir-
gen Santa María es reconocida como Patrona de la Orden de San 
Agustín. Tiene su origen en el siglo XV, extendiéndose su culto a 
lo largo de toda la geografía agustiniana, llevando aparejada la de-
voción a la correa de la Virgen que forma parte del secular hábito 
agustiniano, de similar contenido al escapulario de Nuestra Señora 
del Carmen 14.

El título de Nuestra Señora de la Consolación y el icono de la correa 
vinculan a María con santa Mónica. Cuando estaba viviendo el vacío 
de la muerte de su esposo Patricio y la preocupación por los vaivenes 
de la vida errática de su hijo Agustín, la Virgen María consoló a Mó-
nica y le entregó la correa. “La historia en cambio, según testimonio 
del historiador P. David Gutiérrez es otra y la «Cofradía de la cintura 
de san Agustín y santa Mónica» tuvo su origen hacia el año 1439, en 
el convento agustiniano de Bolonia, donde le dio impulso en 1495 fray 
Martín de Vercelli, que le dio también el título de «Cofradía de Nª 
Señora de la Consolación»” 15.

14  El P. Jesús Miguel Benítez Sánchez, OSA presentó una documentada 
comunicación en el Simposio Advocaciones Marianas de Gloria, del Instituto Escurialense 
de Investigaciones Históricas y Artísticas, Real Colegio Universitario Escorial-Mª 
Cristina. San Lorenzo de El Escorial (Madrid), 6/9/XI-2012. Fue publicada en las 
Actas del citado Simposio, con el título «Advocaciones marianas en la Orden de 
San Agustín», en vol. I (Campos, F. J., OSA, dir. y coord.), San Lorenzo de El 
Escorial: R.C.U. “Escorial-Mª Cristina, Madrid 2012, vol. I, pp. 595-620. Muchos 
datos de este artículo se han tomado de esta fuente.

15  Gutiérrez, D., OSA, Los agustinos en la edad media.1357- 1517, vol. I/2, 
Roma (1977), 125. 



MARÍA EN EL ACTUAL CALENDARIO LITÚRGICO AGUSTINIANO 881

Nuestra Señora del Socorro (13 de mayo)

Existe la necesidad humana del socorro. Socorro es la hermana 
menor de esa gran palabra que es salvación. El significado del término 
salvación es muy amplio y no se refiere únicamente a la salvación últi-
ma que es una gracia, herencia que solo se revelará al final del tiempo 
(cf.1Pe 1, 5). 

La santísima Virgen María –escribe el papa Juan Pablo II– “re-
cibe el título de «Socorro» porque está cerca de cuantos sufren o se 
encuentran en situaciones de grave peligro” 16.

En la constitución Lumen gentium del Concilio Vaticano II, lee-
mos: “Con su amor maternal [María] se cuida de los hermanos de su 
Hijo, que todavía peregrinan y se hallan en peligros y ansiedad hasta 
que sean conducidos a la patria bienaventurada. Por este motivo, la 
Santísima Virgen es invocada en la Iglesia con los títulos de Aboga-
da, Auxiliadora, Socorro, Mediadora. Lo cual, sin embargo, ha de 
entenderse de tal manera que no reste ni añada nada a la dignidad y 
eficacia de Cristo, único Mediador” (Lumen gentium, 62). 

La advocación Nuestra Señora del Socorro

Desde los primeros tiempos de la era cristiana, ha prevalecido la 
costumbre de invocar a la Santísima Virgen como abogada, socorro 
o auxilio. Ya san Agustín atribuye a la Virgen la calificación de “co-
laboradora” en la obra de la Redención (Vir. 6), título que subraya la 
acción conjunta y subordinada de María a Cristo redentor. 

El pueblo de Dios ha ido adornando a María con una gran di-
versidad de títulos de inspiración bíblica, litúrgica, antropológica, in-
cluso ecológica. “La misión maternal de la Virgen empuja al Pueblo 
de Dios a dirigirse con filial confianza a Aquella que está siempre 
dispuesta a acogerlo con afecto de madre y con eficaz ayuda de au-
xiliadora; por eso el Pueblo de Dios la invoca como Consoladora de 
los afligidos, Salud de los enfermos, Refugio de los pecadores, para 

16  Juan Pablo II, “La intercesión celestial de la Virgen María”, Audiencia General, 
miércoles, 24 de septiembre, 1997.



SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA882

obtener consuelo en la tribulación, alivio en la enfermedad, fuerza 
liberadora en el pecado; porque Ella, la libre de todo pecado, conduce 
a sus hijos a esto: a vencer con enérgica determinación el pecado. Y, 
hay que afirmarlo nuevamente, dicha liberación del pecado es la con-
dición necesaria para toda renovación de las costumbres cristianas” 
(Marialis cultus, 57).

Una figura sobresaliente del calendario litúrgico agustiniano es 
santo Tomás de Villanueva. Su llegada a Valencia en 1544 como ar-
zobispo de Valencia, y su primera sepultura están relacionadas con el 
convento valentino de Nuestra Señora del Socorro. 

Acompañado de otro fraile agustino, el P. Juan Rincón, llegó a la 
ciudad del Turia las vísperas de Navidad. “Cuando llama a las puer-
tas del convento agustiniano del Socós –como lo atestiguan el P. M. 
Salón, J. V. Ortí y Francisco de Quevedo– nadie puede reconocer en 
aquellos dos sencillos religiosos al arzobispo; ¿tan pronto en Valen-
cia?, ¿tan calladamente?” 17

Nuestra Señora del Socorro era la titular del convento agustino 
fundado en torno al año 1500 18. Fue la residencia primera y provi-
sional del obispo Tomás en Valencia y donde reposaron sus restos 
hasta 1838, después de su muerte el 8 de septiembre de 1555. Hace 
pocos años se encontró la lápida sepulcral en mármol de la primera 
sepultura de Tomás de Villanueva. Hoy se ha colocado en la capilla 
de estilo neoclásico que tiene el santo en la catedral de Valencia, junto 
a las tumbas de los arzobispos Arias Texeiro (1815-1824), Marcelino 
Olaechea (1946-1966) y Miguel Roca Cabanellas (1978-1992), y del 
canónigo Pérez Bayer (1711-1794).

Sobre el solar del convento dedicado a Nuestra Señora del So-
corro se levanta, actualmente, el Colegio Jesús-María. Por haberse 
hospedado en 1544 el arzobispo Tomás de Villanueva en el primitivo 

17  Campos, F. J., OSA, Santo Tomás de Villanueva. Universitario, Agustino y 
arzobispo en la España del siglo XVI, Ediciones Escurialenses, San Lorenzo del Escorial, 
Madrid 2001, 156-157. 

18  Estrada Robles, B., OSA, Los agustinos ermitaños en España hasta el siglo 
XIX, Madrid (1988), 545-552; Arrilucea, D. P. de, OSA, «La Virgen del Socorro», 
en Archivo Agustiniano (Valladolid), 42 (1934) 175-176. 



MARÍA EN EL ACTUAL CALENDARIO LITÚRGICO AGUSTINIANO 883

Convento del Socorro y por haber salido desde este lugar para tomar 
posesión de su cargo, es tradición, desde entonces, que los arzobispos 
de Valencia se hospeden en el colegio antes de su entrada oficial en 
la ciudad. 

Orígenes de la advocación Nuestra Señora del Socorro

Un militar valenciano llamado Juan de Exarch, estuvo a las órde-
nes del gran capitán Gonzalo Fernández de Córdoba. En un viaje de 
regreso a España desde Italia, una gran tempestad puso en peligro su 
vida. Exarch hizo la promesa de ingresar como fraile en la Orden de 
San Agustín y con su fortuna fundar en Valencia un convento, como 
prueba de gratitud. Pasó la tormenta y Juan pudo llegar a Palermo. 
Postrado ante la Virgen del Socorro que se veneraba en los agustinos 
de aquella ciudad, le dio gracias y solicitó al superior ser admitido 
como agustino. 

Sobre el origen de este título mariano ha escrito el agustino P. 
Félix Carmona: “El inicio de la devoción de la misma –se refiere a 
Nuestra Señora del Socorro– se atribuye al beato Nicolás Bruno (sic) 
de Messina, prior del convento de agustinos de Palermo en la isla de 
Sicilia. Fiel devoto de la Virgen acudía siempre a ella, pero especial-
mente durante los achaques de su enfermedad. Una noche, en que se 
sintió peor, la suplicó con más fervor. Mientras dormía vio a la Virgen 
en la misma forma que se la veneraba en la iglesia conventual. De 
pronto se sintió bien y oyó una voz en su interior que le dijo que, en 
adelante, acudiera a ella como Madre del Socorro” 19.

Pronto la devoción a la Virgen del Socorro se difundió por el 
mapa de la Italia agustiniana que, antes del siglo XVII, llegó a contar 
con más de veinte conventos bajo este título mariano. De Italia pasó 
a España, fundamentalmente a la Provincia del Reino de Aragón, y, 
de manera particular, al convento del mismo nombre en Palma de 
Mallorca (Mare de Déu del Socors).

19  Carmona Moreno, F., OSA, Iglesia de Ntra. Sra. Del Socorro. Agustinos. 
Palma de Mallorca, EDES, San Lorenzo de El Escorial, Madrid (1998), 44.



SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA884

De España pasó al Nuevo Mundo, extendiéndose por la América 
hispana, gracias a la labor de los misioneros agustinos. Su culto se 
asentó, principalmente en las dos provincias agustinianas de México. 
El mejicano P. Elías del Socorro Nieves –beatificado en 1997 por el 
papa Juan Pablo II– se honraba de llevar este título de la Virgen junto 
a su nombre 20.

La rápida extensión de esta advocación va de la mano de una 
leyenda que narra un hecho milagroso que entra en liza con la sen-
sibilidad maternal. El relato lo refiere el P. Félix Carmona: “La otra 
parte de la leyenda la recoge el P. Jordán con todo su colorido. Se dice 
que una madre de Palermo, atormentada con el llanto de su hijito en-
fermo, en un momento de desespero, dijo: «que te lleve el demonio». 
En esto aparece el diablo en figura de negro monstruo y se llevaba a 
la criatura. Horrorizada la afligida madre, invocó a la Virgen y ex-
clamó: «Virgen santa, Madre mía, socórreme». María acudió en su 
ayuda ahuyentando al enemigo infernal con un palo, mientras acogía 
al niño bajo su manto. Entró en la iglesia de los agustinos y vio que la 
Señora era como aquella imagen que el P. Nicolás –Nicolás Bruno o 
Bruni– llamaba del Socorro” 21.

Expansión de la advocación Nuestra Señora del Socorro

En la iglesia de la Mare de Déu del Socors, en Palma de Mallorca, 
encontramos la talla más representativa de esta advocación mariana. 
“Es una imagen claramente renacentista. Tiene al Niño Jesús desnudo 
sobre el brazo izquierdo, mientras cobija bajo su manto, de finos plie-
gues, a un niño perseguido por el diablo, al cual la Virgen ahuyenta 
con una maza que blande en la mano derecha. Tanto la madre como 
el hijo, que llevan sendas coronas de plata, muestran una expresión 
dulce en el rostro” 22.

20  Cf. Martín Abad, J., Elías del Socorro Nieves, 1882-1928. Agustino, pastor 
y mártir, Roma 1997.

21  Cit. Por Benítez Sánchez, J. M., OSA, “Advocaciones marianas en la 
Orden de San Agustín”, en Advocaciones Marianas de Gloria, p. 602.

22  Carmona Moreno, F., OSA, Iglesia de Ntra. Sra. Del Socorro. Agustinos. 
Palma de Mallorca, o. c., p. 13.



MARÍA EN EL ACTUAL CALENDARIO LITÚRGICO AGUSTINIANO 885

Nuestra Señora del Socorro y Nuestra Señora del Perpetuo 
Socorro, dos advocaciones diferentes

Por falta de precisión –tanto histórica como iconográfica– se han 
confundido e identificado dos advocaciones marianas diferentes. 
Aunque distintas, ambas tienen vinculación con la Orden agustinia-
na. Desde el punto de vista iconográfico las diferencias son muy no-
tables. Nuestra Señora del Perpetuo Socorro 23 se representa en un 
icono oriental procedente de Creta, del siglo XIII o XIV. Nuestra 
Señora del Socorro –que, inicialmente, era un cuadro donde solo apa-
recían María y Jesús sobre el brazo izquierdo de la madre– pronto 
pasó a ser una talla en la que, junto a la Virgen María, aparecen dos 
niños: el Niño Jesús en brazos de su madre y el niño enfermo que no 
se desprende del manto de María.

Hay, sin embargo, datos fiables que vinculan, durante un tiem-
po, a la Virgen del Perpetuo Socorro con los agustinos. Su icono fue 
venerado en la iglesia romana de san Mateo, en Roma, al cuidado de 
los agustinos a finales del siglo XV, y desde 1866 en la iglesia de San 
Alfonso del Esquilino, también en la ciudad eterna. Su fiesta se cele-
bra el 27 de junio. Según la tradición, el Papa Pío IX dijo al Superior 
General de los Redentoristas: «Dadla a conocer al mundo entero». En 
el mes de enero de 1866, los religiosos redentoristas Michele Marchi 
y Ernesto Bresciani fueron a Santa María en Posterula para recibir la 
imagen de manos de los agustinos.

Nuestra Señora de Gracia (8 de mayo)

El sentido teológico de esta devoción no es el confesar a María 
como “llena de gracia” –misterio que propiamente se celebra en la In-
maculada concepción–, sino como “Mediadora de todas las gracias”, 
como “Madre de la gracia”, que es Cristo. 

23  Cf. www.redentoristas.org



SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA886

León XIII (1878-1903), subraya en su encíclica Fidentem piumque 
(20 de septiembre de1896) que María, como madre de Jesús, es, en con-
secuencia, “digna y gratísima mediadora para con el Mediador” 

Una visión superficial de la condición de María como toda santa, 
llena de gracia desde el momento de su existencia, podría llevarnos 
a situar a María demasiado alejada, fuera del destino y de la trage-
dia humana del pecado. Sin embargo, Cristo no vino a salvar a los 
justos, sino a los pecadores (cf. Mc 2, 18) y María, por ser madre de 
este Cristo redentor, quedó ligada a la humanidad pecadora y vivió 
su maternidad en el dolor y la perplejidad. El ofrecimiento de Jesús 
por nuestra salvación arrastra a María hasta la tragedia del Calvario 
y hace de su maternidad una maternidad dolorosa que se ensancha 
hacia toda la humanidad. 

La advocación Nuestra Señora de Gracia

“En este título la Iglesia reconoce el lugar que ocupa María en 
la obra de la redención como madre de la Gracia, es decir, madre 
de Cristo, y, por el ejercicio de esa maternidad, extensible a todo el 
género humano, María es reconocida como mediadora de todas las 
gracias. «Por su amor materno, dice el Concilio Vaticano II, cuida de 
los hermanos de su Hijo que peregrinan y se debaten entre peligros y 
angustias y luchan contra el pecado hasta que sean llevados a la patria 
feliz» (Lumen gentium, 62)” 24. 

Su situación intermedia entre Dios y la humanidad otorga a María 
el nombre y la función de medianera. Este ejercicio de la mediación 
de María ante Jesús va unido a su condición de madre y se hace visible 
en su intervención en el primer signo realizado por Jesús ( Jn 2, 1-12). 
Jesús se dirige a su madre llamándola mujer para poner de relieve que 
se trata de la mujer que se halla íntimamente asociada al misterio de la 
redención desde las primeras páginas de la Biblia. Aunque la primera 
intención del signo de Caná sea claramente cristológica, no se puede 
ignorar que también tiene un sentido mariológico. La hora de María 

24  Cf. Benitez Sánchez, J. M., OSA, «Advocaciones marianas en la Orden 
de San Agustín», en vol. I, p.604.



MARÍA EN EL ACTUAL CALENDARIO LITÚRGICO AGUSTINIANO 887

como intercesora, coincide con la de Jesús como taumaturgo. “El rit-
mo del relato hace que se pase de lo histórico a la simbólico. Caná es 
un preludio del cenáculo, un anuncio del Calvario, un adelanto de 
Pentecostés; es, en definitiva, un relato cristológico. Pero al estar Ma-
ría, también se hace presente la Iglesia y la misma humanidad. María 
es la cooperadora de Cristo que acoge su presencia con fe y promueve 
la fe de cada ser humano: «Haced lo que él os diga». En la intención 
de Juan, la boda de Caná es el símbolo de los desposorios de Dios con 
la humanidad, el símbolo de la nueva y eterna alianza, el anuncio del 
final de la ley («no tienen vino») y del principio del evangelio («has 
dejado el buen vino para el final»)” 25. 

La Virgen María “fue en la tierra la madre excelsa del divino 
Redentor, compañera singularmente generosa entre todas las demás 
criaturas y humilde esclava del Señor. Concibiendo a Cristo, engen-
drándolo, alimentándolo, presentándolo al Padre en el templo, pa-
deciendo con su Hijo cuando moría en la cruz, cooperó de forma 
enteramente impar a la obra del salvador con la obediencia, la fe, la 
esperanza y la ardiente caridad con el fin de restaurar la vida sobrena-
tural de las almas. Por eso es nuestra madre en el orden de la gracia” 
(Lumen gentium, 61).

Expansión de la advocación Nuestra Señora de Gracia

Con el P. David Gutiérrez fechamos esta advocación en los años 
finales del siglo XIII 26, al amparo de la cofradía de Nuestra Señora de 
Gracia, que se instituye en la iglesia agustiniana del famoso convento 
de “Nossa Sehnora da Graça”, de Lisboa (Portugal).

Que el título de Virgen de Gracia tuvo una pronta extensión lo 
confirma el hecho de los conventos, tanto femeninos como masculi-
nos, fundados con esta advocación en España. Los misioneros lleva-
ron esta advocación a América, abriendo conventos y poniendo bajo 

25  Sebastián Aguilar, F., María madre de Jesús y madre nuestra, Sígueme, 
Salamanca (2013), 119. 

26  Cf. Benítez Sánchez, J. M., OSA, o.c, p. 605.



SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA888

la protección de Nuestra Señora de Gracia las nuevas provincias reli-
giosas de Perú (1551), Colombia (1601), Chile (1627), etc.

Esta devoción no es exclusiva de nuestra Orden. La Orden de los 
Siervos de María (Servitas) –que adoptó la Regla de San Agustín– 
fundada el 15 de agosto de 1233 en la ciudad italiana de Florencia por 
los siete santos fundadores, siempre ha mantenido esta convicción de 
la función maternal y el papel mediador de la Virgen. 

Que la devoción tuvo asiento a lo largo del siglo XVI y XVII lo 
deducimos por la aportación que Santo Tomás de Villanueva, en sus 
Conciones, hizo a la mariología. Para Santo Tomás de Villanueva la 
función de mediación de María es la consecuencia de su maternidad 
espiritual. Llama a la Virgen “cuello” del Cuerpo Místico, como tam-
bién lo hace el franciscano san Bernardino de Sena 27. Si Cristo es la 
Cabeza y nosotros sus miembros, la Virgen ejercería la función del 
“cuello”, que une la cabeza al tronco, y por donde pasarían todos los 
beneficios que la Cabeza otorga a los miembros de su cuerpo 28.

Nuestra Señora, Madre del Buen Consejo (26 de abril)

Algunas personas persiguen honores, reconocimientos o aplau-
sos. Las aspiraciones de otras van por caminos muy diferentes y hay 
quienes solo pretenden ser una sencilla epifanía de Dios, una suave 
presencia de su bondad en medio de la humanidad. Los santos dejan 
pasar la luz de Dios como las vidrieras de las catedrales la claridad 
del sol. Son hombres y mujeres de silencio interior y, por ello, con ca-
pacidad de escucha y de alentar ilusiones y desasosiegos. Es el don o 
el arte del consejo. Un buen consejo ayuda a que midamos en su justa 
dimensión la realidad. Particularmente, esa realidad personal que son 
nuestras dificultades, nuestras dudas y decisiones.

El buen consejo es un don del Espíritu Santo que capacita nuestra 
conciencia para elegir acertadamente según la lógica de Jesús y los 

27  Serm. 5 de V. Matris Dei Nativitate c. 8.
28  Cf. Benítez Sánchez, J. M., OSA, o c. p. 607.



MARÍA EN EL ACTUAL CALENDARIO LITÚRGICO AGUSTINIANO 889

criterios del Evangelio. De este modo, el Espíritu nos ayuda a salir de 
nuestras miradas de corto alcance que nos llevan al error.

Sobre el tema del don de consejo comenta el papa Francisco: 
“Como todos los demás dones del Espíritu, también el de consejo 
constituye un tesoro para toda la comunidad cristiana. El Señor no nos 
habla solo en la intimidad del corazón, nos habla sí, pero no solo allí, 
sino que nos habla también a través de la voz y el testimonio de los 
hermanos. Es verdaderamente un don grande poder encontrar hom-
bres y mujeres de fe que, sobre todo en los momentos más compli-
cados e importantes de nuestra vida, nos ayudan a iluminar nuestro 
corazón y a reconocer la voluntad del Señor” 29.

La advocación Nuestra Señora, Madre del Buen Consejo

El título de Madre del Buen Consejo lo invocan los fieles cris-
tianos al rezar el santo Rosario desde que el papa León XIII –gran 
devoto de la Señora de Genazzano– lo introdujo en la letanía en 1903.

“En el cántico del aleluya de la Misa propia de Nuestra Madre 
del Buen Consejo, en el Misal agustiniano, María es celebrada como 
Madre y Maestra, enriquecida con el don de consejo, que proclama de 
buen grado lo mismo que pregona la Sabiduría: «Yo poseo el buen consejo 
y el acierto, son mías la prudencia y el valor» 30. Por intercesión de María el 
cristiano alcanza el «don de consejo» que otorga el Espíritu del Señor, 
«para que nos haga conocer lo que es grato y nos guíe en nuestras tareas»” 31.

Juan inicia la narración del ministerio de Jesús con el milagro de 
Caná, verdadera manifestación de su mesianidad (cf. Jn 2, 1-12). Jesús 
y María acuden a una boda. “Comenzada la fiesta, María se da cuenta 
de que falta el vino y acude a Jesús: «No tienen vino». A primera vista, 
la respuesta resulta desconcertante, hasta el punto de que, según una 
versión, Jesús parece desentenderse del problema: «Mujer, ¿qué nos 
va a mí y a ti? Todavía no ha llegado mi hora»… Con esta respuesta, 

29  Audiencia general de 7 de mayo de 2014.
30  Cf. Canto del Aleluya en la “Misa de Nuestra Señora, Madre del Buen 

Consejo” en Misal Agustiniano, Roma(2007), p. 33.
31  Oración colecta en Íd., p. 30.



SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA890

Jesús pasa de la relación personal madre-hijo a la significación de Ma-
ría en la obra de la salvación. María es la «Mujer» que desde el Géne-
sis hasta el Apocalipsis acompaña al Mesías redentor, es la Iglesia y 
la humanidad creyente, el principio femenino de la salvación junto al 
principio masculino, la fe de la humanidad junto a la gracia y el poder 
del salvador” 32. 

Historia de la advocación Nuestra Señora, Madre del Buen Consejo

La tradición tiene como argumento el traslado milagroso de una 
imagen de María, pintada al fresco sobre una delgada capa de estuco, 
desde la ciudad de Scútari, en Albania, a Genazzano, en Italia. Era la 
Señora de Scútari o Señora de los albaneses.

Genazzano, a unos 50 kilómetros al sureste de Roma, pertenece 
a la diócesis de Palestrina. Una vez que la fe cristiana prendió en el 
corazón del Imperio Romano, el papa san Marcos (336-352) mandó 
construir en una colina sobre el pueblo un templo donde se rindiera 
culto a María. La pequeña iglesia fue una de las primeras entre las 
dedicadas a Nuestra Señora en todo el orbe católico. Durante siglos, 
la Virgen María fue honrada en este lugar, que pasó al cuidado de los 
agustinos el año 1356. A mediados del siglo XV, el templo necesitaba 
una profunda restauración que superaba las posibilidades económicas 
de la pequeña comunidad de frailes.

El obispo agustino Mons. Agustín Addeo (1876-1957), obispo de 
la diócesis de Nicosia en Sicilia (Italia) 33, ofrece una breve síntesis 
de los acontecimientos narrados en torno a Nuestra Señora Madre 
del Buen Consejo. “Ocurrió en Genazzano hacia la mitad del siglo 
XV. La antiquísima iglesia Parroquial del Buen Consejo, cedida por 
Pedro Jordano Colona en 1356 a la Orden agustiniana, era demasiado 
pequeña y amenazaba ruinas. Esto traía grandemente preocupada a 
Petruccia, virtuosa Terciaria agustina, la cual, llevada de su ardiente 

32  Sebastián Aguilar, F., o.c., p. 116.
33  Lazcano González, R., Episcopologio agustiniano 3 vols., Editorial Agus-

tiniana, Madrid (2014), vol. II, 1812-1815.



MARÍA EN EL ACTUAL CALENDARIO LITÚRGICO AGUSTINIANO 891

devoción a la celestial Señora y su grande amor a la Orden, soñaba 
con ver transformada aquella iglesia ruinosa en un magnífico templo.

Para lograr, pues, su piadoso anhelo vendió sus bienes y con el 
dinero obtenido dio comienzo a la reconstrucción y embellecimiento 
de la iglesia. Pero pronto vino a faltar el dinero, teniendo, en conse-
cuencia, que suspenderse los trabajos. Petruccia, confiada únicamente 
en la divina Providencia, abrigaba la firme esperanza de ver realizada 
su ilusión: la Madre del Buen Consejo y San Agustín, en cuya gloria 
redundaría la obra comenzada, no la dejarían en feo. Por eso cuando 
sus compueblanos, un si es no es maliciosamente y con ironía le de-
cían: «Bella y magnífica obra has comenzado, Petruccia, pero no la 
llevas a cabo», respondía ella esperanzada: «No os preocupéis, hijitos 
míos. Nuestra Señora y S. Agustín vendrán en mi ayuda».

Y así fue. Era el 25 de abril del año 1467. El pueblo de Genazzano 
celebraba jubiloso la fiesta de su santo patrón, S. Marcos. Y después 
de mediodía, a la hora de Vísperas, una extraordinaria noticia se di-
fundió por la Villa. Sobre la plaza aparece milagrosamente una ima-
gen que va a posarse en el desnudo muro de la Capilla de S. Blas de la 
iglesia en reconstrucción (AA. XV, 1934, pp. 273-280)” 34. 

Tres testimonios de la época recogidos por el P. Ambrosio Massa-
ri de Cori –que fue provincial en dos periodos del 1466 al 1468 y del 
1470 al 1476–, califican de sobrenatural la aparición de la pintura de la 
Madre del Buen Consejo. No se conoce el autor del fresco y tampoco 
es fácil situarla artísticamente. Algunos la ven como obra del siglo 
XIII, otros como obra tardo-bizantina con influencia de la escuela 
de Venecia. Antes de recibir el nombre de Madre del Buen Consejo, 
se conocía como Santa María del Paraíso, Santa María de la Plaza y 
Santa María de Genazzano 35.

No tardaron en llegar noticias de Genazzano a oídos del Papa 
Paulo II (1464-1471) quien promovió una investigación de los hechos, 
comisionando a dos obispos, uno de ellos titular de una diócesis de 

34  Addeo, A., OSA, «María, Madre del Buen Consejo», en Rev. Casiciaco , 
Valladolid (octubre 1955) 42-43. 

35  Santuario Madre del Buen Consejo, Genazzano, Guía del santuario, 
pp. 8-12. 



SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA892

Dalmacia y familiarizado por tanto con la milagrosa imagen venera-
da en Scútari. Los resultados de esta investigación se conservan en los 
archivos vaticanos.

Las conclusiones abren la posibilidad del carácter milagroso de la 
imagen. El relato se cierra con la investigación de los 171 hechos ex-
traordinarios, todos testificados, que, en un breve período de tiempo 
se habían producido entre los fieles devotos.

En tres meses, la pequeña iglesia soñada por la venerable Petruccia 
fue reconstruida, convirtiéndose en una bella basílica y los agustinos 
se consagraron a cuidar de la Señora del Buen Consejo, siendo los 
principales propagadores de esta advocación.

Expansión de la advocación Nuestra Señora, Madre del Buen Consejo

A partir del siglo XV, se extiende por todo el mundo agustiniano 
la devoción a la Madre del Buen Consejo, gracias al trabajo pastoral 
de los agustinos. Fuera del ámbito agustiniano, las HH. Franciscanas 
del Buen Consejo y los Heraldos de Cristo, también llamados Caba-
lleros de la Virgen –fundados en Brasil por Mons. Joao Scognamiglio 
y reconocidos como Asociación Privada Internacional de fieles de De-
recho Pontificio por el papa Juan Pablo II el año 2001– han divulgado 
este título mariano. 

La extensión de la advocación de la Virgen del Buen Consejo a 
todo el orbe católico fue mayor al paso de los siglos, por contar gran-
des devotos entre los papas: San Pío V (1566-1572); Urbano VIII, 
(1568-1644) visitó Genazzano; Gregorio XIII (1572-1585), concedió 
el altar privilegiado en la capilla milagrosa de la Virgen; Urbano 
VIII, (1623-1644), peregrinó en 1630 al santuario con motivo de una 
mortífera plaga que invadió los Estados Pontificios; Beato Inocencio 
XI (1676-1689), aprobó la coronación canónica de la Madre del Buen 
Consejo y la presidió el 17 de noviembre de 1682; Benedicto XIV, 
(1740-1758) instituyó la Pía Unión de Nuestra Señora del Buen Con-
sejo; Pío VI, (1775-1799) aprobó el culto y el Oficio de la aparición de 
la santa Imagen; Pío IX, (1846-1878) fue cofrade del Buen Consejo y 
visitó personalmente el santuario el año 1864; León XIII (1878-1903), 
incluyó el título de Madre del Buen Consejo en la letanía lauretana y 



MARÍA EN EL ACTUAL CALENDARIO LITÚRGICO AGUSTINIANO 893

concedió al templo –el 17 de marzo de 1903, siendo Prior General de 
la Orden el español P. Tomás Rodríguez– el título de basílica menor; 
San Pío X (1903-1914) visitó Genazzano; Pío XI (1922-1939) peregrinó 
a Genazzano el 15 de agosto de 1864 y declaró Patrona de la Diócesis 
de Palestrina a la Madre del Buen Consejo. En su estudio privado le 
acompañaba una imagen de la Madonna y también mandó colocarla 
en el altar de la capilla paulina del Vaticano 36; Pío XII (1939-1958), 
escogió como patrona de su pontificado a la Madre del Buen Consejo; 
los papas santos Juan XXIII (1881-1963), Pablo VI, (1963-1978) y Juan 
Pablo II (1978-2005), visitaron personalmente el santuario. 

Muchos vieron en la visita de Juan XXIII la tarde del 25 de agosto 
de 1959 a Genazzano, una ocasión de súplica a la Sede de la sabiduría 
por el Concilio Vaticano II, cuya celebración había anunciado el 25 
de enero de 1959 37. 

Juan Pablo II visitó la basílica mariana de Genazzano el jueves 
22 de abril de 1993, como prólogo a su viaje apostólico a Albania. 
Después de haber rezado el Rosario ante la Madre del Buen Consejo, 
se dirigió a los fieles y, entre otras cosas, dijo: «Hermanos, todos co-
nocéis la profunda vinculación que une este Santuario a la ciudad de 
Scútari donde el domingo próximo celebraré la Eucaristía y ordenaré 
cuatro obispos albaneses. De Scútari proviene la imagen de la Madre 
del Buen Consejo que aquí se venera. Según una piadosa tradición, se 
trasladó desde la Iglesia donde se encontraba, alejándose así, milagro-
samente, de la invasión turca de 1467». El pintor italiano Dante Ricci 
plasmó la escena en un cuadro que se conserva en la Curia General 
OSA, de Roma.

En tiempos de Benedicto XVI se colocó un mosaico de la Vir-
gen del Buen Consejo en los jardines vaticanos. Unos ciudadanos de 
Genazzano donaron el mosaico para que fuera colocado en un tramo 
de la muralla que está en lo alto de los jardines vaticanos. Y como Be-

36  Esta imagen de la Capilla Paulina fue retirada durante el pontificado 
del san Juan Pablo II, y se colocó en su lugar una imagen de la Virgen polaca 
de Chestokova.

37  Eramo, A., OSA, «Papa Giovanni “scampa” allá folla», en Madre del Buon 
Consiglio, Periódico del Santuario di Genazzano, n. 5-6, Maggio-Giugno, 1998. 



SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA894

nedicto XVI subía a pasear por allí mientras rezaba el rosario con su 
secretario, fijaron un día para que lo bendijese, y llamó al entonces P. 
General, el P. Robert Prevost, para que estuviera presente. 

También fueron devotos de esta advocación mariana muchos san-
tos: San Alfonso María de Ligorio, san Pablo de la Cruz, san Juan 
Bosco y san Luis Orione, entre otros.

De los agustinos sobresale el Beato Esteban Bellesini 38, apóstol 
de la caridad, por el ejercicio de su ministerio sacerdotal, entregado a 
la educación de niños y jóvenes, a la formación de novicios agustinos 
y al ministerio pastoral como párroco del Santuario de Genazzano, 
donde vivió sus últimos años, dejando un rastro de caridad en su aten-
ción a los pobres y necesitados, y su filial devoción a la Madre del 
Buen Consejo.

Nuestra Señora Madre de la Consolación y Correa, 
patrona de la Orden de san Agustín (4 de septiembre)

Puede ofrecer consuelo quien haya experimentado el sufrimiento. 
De lo contrario, es muy difícil comprender, compadecerse, acertar 
con las palabras, los silencios y los gestos justos.  

El escritor José María Cabodevilla se hace una pregunta intere-
sante en su obra Señora nuestra 39: ¿Fue mejor o peor para Cristo que 
estuviese su madre junto a la cruz? Caben, por lo menos, dos res-
puestas: La presencia de María podía sumar dolor y preocupación a 
Jesús, sería un suplemento de tortura. También se puede pensar en la 
fuerza y el consuelo que proporciona la proximidad de una madre en 
momentos tan difíciles. Los discípulos –salvo alguno que le siguiera 
furtivamente– habían desaparecido y Jesús solo contaba con la fideli-
dad de su madre. El dolor prueba la fidelidad del amor, selecciona a 
las personas que dicen amarnos.

38  Cf. Galdeano, J. L., OSA, El beato Esteban Bellesini, agustino (1174-1840), 
Madrid (1994), 92 pp.

39  Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid (1975), 239 y ss.



MARÍA EN EL ACTUAL CALENDARIO LITÚRGICO AGUSTINIANO 895

La advocación de María, Madre de la Consolación o del Consuelo

Toda madre es, particularmente, dispensadora de consuelos. El 
ser humano nace y vive en situación de suma fragilidad. Es verdad 
que el muestrario de debilidades es más amplio en los primeros años, 
pero las debilidades con que convivimos a lo largo de nuestra existen-
cia no tienen edad. Sufrir es humano y rodear de preguntas el miste-
rio del dolor es redoblar el sufrimiento. Por más que la medicina haya 
mitigado el dolor físico, existe una larga lista de variaciones sobre el 
dolor que solo admiten el analgésico del consuelo. Consolar es colocar-
se en el suelo del otro, ejercicio de proximidad, de escucha, de compli-
cidad interior. La empatía es un concepto relativamente nuevo que se 
entiende como una habilidad, tanto cognitiva como emocional, unida 
a la capacidad que tiene una persona de percibir los pensamientos y 
las emociones de los demás. 

Consolar, compadecer, compartir no son palabras almibaradas, 
sino expresiones de una actitud, un modo de concebir la realidad y de 
asumir el cuidado de los demás, porque estamos hechos para el don. 
“El don no es noticia, no ocupa las tribunas audiovisuales, raramente 
es materia primera del imaginario colectivo, pero la práctica del don 
se manifiesta de un modo diáfano. Se dona sangre, se donan órganos, 
se dona tiempo, se dona trabajo, se dona experiencia, se dona conse-
jo y consuelo, se desarrolla inmensamente el voluntariado, se crean 
redes de seguridad familiar y amical ante las crisis económicas. Todo 
este mundo, aunque oculto y velado, muchas veces, por lo bárbaro 
y lo catastrófico o por lo banal y lo grotesco, existe, está ahí, forma 
parte de lo humano” 40.

Este potencial de donación que hay en cada uno de nosotros nos 
desplaza de cualquier escenario egoísta y alinea en el grupo de los 
buenos samaritanos de la historia que no pasan de largo ni se desen-
tienden del dolor humano. “Quien no vive la gratuidad fraterna, con-
vierte su existencia en un comercio ansioso, está siempre midiendo 
lo que da y lo que recibe a cambio. Dios, en cambio, da gratis, hasta 
el punto de que ayuda aun a los que no son fieles, y «hace salir el sol 
sobre malos y buenos» (Mt 5,45)” (Fratelli tutti, 140).

40  Torralba, F., La lógica del don, Khaf (2012), 83.



SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA896

El consuelo y la compasión exigen un grado de sensibilidad para 
que las buenas palabras o los gestos de buena voluntad no se convier-
tan en un peso más que un alivio. La Biblia presenta el caso de Job a 
solas con su dolor ( Jb 6, 15.21; 19, 13-19), mientras cruza el túnel del 
miedo, el desconsuelo y la desesperanza. Sus amigos parecen desco-
nocer que a las desdichas de esta vida no se puede aplicar el consuelo 
locuaz. A Job –como a tantas mujeres y hombres de todos los tiem-
pos– no le caben las preguntas en las palmas de las manos ni el dolor 
en el solar de su cuerpo. Solo hay una respuesta pendiente del hilo de 
la fe que recoge el autor del Salmo 116: «Tenía fe, aun cuando dije: 
¡Qué desgraciado soy!» (116, 10).

Todas las promesas de Dios, “Padre de las misericordias y Dios de 
todo consuelo” (2 Cor 1, 3), han tenido su sí en Jesucristo (2 Cor 1,20). 
El sufrimiento, sin embargo, se escapa a todo entendimiento y toda 
teoría, es –en palabras de Paul Claudel– «la más antigua de las cues-
tiones terribles de la humanidad». Solo cabe ahondar en el misterio 
de Cristo crucificado, aunque una explicación inadecuada de las teo-
rías soteriológicas que interpretan la cruz de Jesucristo como un rito 
apaciguador o el precio de un rescate puede llevarnos a conclusiones 
arriesgadas 41.

Si, según san Agustín, “nacer aquí y en cuerpo mortal es comen-
zar a estar enfermo” (Enarr. In Ps. 102, 6), somos mendigos permanen-
tes de consuelo y María “precede con su luz al peregrinante Pueblo de 
Dios como signo de esperanza cierta y de consuelo hasta que llegue el 
día del Señor (cf. 2 Petr 3,10)” (Lumen gentium, 68). 

La advocación de “Consolación y Correa” en la Orden de 
San Agustín

Nuestros antepasados –con una mentalidad historiográfica dife-
rente a la actual–, quisieron justificar este título mariano «asegurando 
que la Virgen había consolado a santa Mónica, afligida por la muerte 
del marido y los errores del hijo Agustín, y que la exhortó a vestir-

41  Cf. Pagola, J. A., Es bueno creer en Jesús, San Pablo, 6ª reimpresión ampliada, 
(2012), 53.



MARÍA EN EL ACTUAL CALENDARIO LITÚRGICO AGUSTINIANO 897

se de negro y ceñirse con una correa del mismo color. Después de 
su conversión y de la muerte de su madre, san Agustín –concluye la 
leyenda– se vistió de igual modo, legando correa y hábito negro a 
sus discípulos en la vida religiosa. La historia, en cambio, dice que 
la “Cofradía de la cintura de san Agustín y santa Mónica” tuvo su 
origen –hacia el año 1439– en el convento agustiniano de Bolonia, 
donde le dio impulso en 1495 fray Martín de Vercelli, que le dio tam-
bién el título de “Cofradía de Nuestra Señora de la Consolación”» 42. 
En España, “favoreció el prestigio de la Archicofradía, la adscripción 
a la misma de varios monarcas: María Ana de Austria, su hijo Carlos 
II, D. Juan de Austria; o autoridades eclesiásticas: Baltasar Moscoso y 
Sandoval y Luis Manuel Fernández Portocarrer” 43.

En la catedral de León se encuentra una hermosa talla de la Vir-
gen de la Consolación que pudo formar parte de la fachada principal 
de la Pulchra leonina junto a otras obras del llamado Maestro de la 
Virgen Blanca. Llegó a presidir una capilla de la girola durante siglos. 
Desde 1905, ocupa una hornacina en el claustro catedralicio, a unos 
metros de la entrada desde el exterior a la Capilla de la Virgen del Ca-
mino o Capilla del Sacramento. Destaca por su belleza serena. Desde 
sus orígenes recibe la devoción popular de la Orden de San Agustín, 
la Orden de Calatrava y la Orden de San Benito entre otras institucio-
nes. Según todos los expertos es una de las imágenes más antiguas de 
la Virgen de la Consolación que se conocen.

Es una talla de piedra policromada, fechada en las últimas dé-
cadas del siglo XIII, que el historiador Gómez Moreno (1870-1970, 
autor del Catálogo monumental de León, no dudó en adjudicarla al 
maestro de la Portada del Juicio Final. Sin embargo, al actual director 
del Museo de la catedral leonesa Máximo Gómez Rascón le parece 
más acertada la propuesta de Ángela Franco, otra historiadora que 

42  Cf. Gutiérrez, D., OSA, vol. 1 / 2, o.c., p. 125.
43  Cit. por González Marcos, I., OSA, en «La Cofradía agustiniana de 

Nuestra Señora de la Consolación y Correa de Ágreda (Soria)», en Antropología y 
Religión en Latinoamérica IV. Palabras a la imprenta. Tradición oral y literatura en la 
religiosidad popular. (IV Congreso Latinoamericano de Religiosidad Popular. Palabras a la 
imprenta. Tradición oral y literatura en la religiosidad popular, celebrado en Valladolid 
del 15 al 17 de noviembre de 2018), p. 200.



SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA898

asocia la imagen a los discípulos del gran maestro de la Virgen Blan-
ca. Es importante el juicio de D. Máximo Gómez Rascón sobre esta 
talla singular: 

“Sin duda alguna, estamos ante una de las imágenes más bellas 
de la estatuaria catedralicia del siglo XIII. Y, por lo tanto, ante una 
expresión cabal del espíritu gótico pleno, fermentador del naturalis-
mo que aflora en las tres arcadas del pórtico occidental, para el que 
probablemente fue esculpida.

El grupo responde a los modelos tradicionales de la Virgen se-
dente, en posición frontal con su hijo en brazos [�]. Viste túnica roza-
gante, ceñida con cinturón, y manto que se tercia sobre las rodillas en 
dirección derecha-izquierda. El velo es corto y cruza sus puntas sobre 
el pecho, dejando a la vista la suave ondulación del cabello, y enmar-
cando galantemente su precioso rostro. Fotografías antiguas acredi-
tan que sostenía una manzana en su mano derecha. Y un detalle muy 
significativo, y menos común, es que su trono tiene escabel, recurso 
utilizado por el artista para mostrarnos los pies calzados con especial 
delicadeza y como si estuvieran en el aire.

El niño aparece ligeramente inclinado, pero sin romper la fron-
talidad. Ya no tiene corona y, aunque la figura actual (de la Virgen) 
aparece mutilada y no puede apreciarse, en la original bendecía con 
su mano derecha, al tiempo que con la otra sostenía el globo del uni-
verso, símbolo de su poder, aunque lejos ya de la majestuosidad del 
Pantocrátor románico” 44.

El consuelo es una de las necesidades humanas más comunes y 
por eso no debe extrañarnos que la advocación mariana Señora de 
la consolación aparezca muy pronto en la Iglesia. Para los agustinos, 
el origen histórico de este título mariano salió de los labios de santa 
Mónica que tantas lágrimas derramó por la conversión de su hijo. En 
aquellos años difíciles, Mónica acudió llena de confianza a María. A 
esta circunstancia se debe, tal vez, el hecho de que en la tabla litúrgica 
de algunos breviarios antiguos de la Orden de San Agustín figure la 
fiesta y la imagen de Nuestra Señora de la Consolación.

44  Gómez Rascón, M., «La Virgen de la Consolación, la Reina del claustro», 
en Revista Catedral de León, año II, 3 ( Julio 2017) 49-53.



MARÍA EN EL ACTUAL CALENDARIO LITÚRGICO AGUSTINIANO 899

“La advocación Consolatrix aflictiorum –Consuelo de los afligidos 
o Virgen de la Consolación– hace muchos siglos que fue incorpora-
da, como una perla más, a la letanía del santo Rosario. Se enmarca 
entre las que se refieren concretamente a la misión protectora y de 
mediación, que ejerce la Madre de Dios sobre sus hijos. El término 
«consolar» evoca solidaridad y protección, al mismo tiempo que gozo 
y pacífica alegría, en medio de tribulaciones [�] Por eso nada tiene de 
extraño que esta advocación mariana haya estado entre las plegarias 
públicas de la Iglesia desde muy pronto, al menos desde principios del 
siglo IV [�] Para los frailes de san Agustín, en cambio, está suficiente-
mente probado que el origen histórico más verídico de este título ma-
riano salió de los labios de santa Mónica, que tantas lágrimas derramó 
por la conversión de su hijo, siendo consolada por la Virgen, sufriente 
y compasiva al mismo tiempo, a quien recurría llena de confianza” 45. 

El primer dato con fundamentación histórica comprobada se pue-
de situar en torno a 1439 en el convento agustiniano de Bolonia al am-
paro de la “Cofradía de la Cintura de San Agustín y Santa Mónica”, 
dándole impulso en 1495 fray Martín de Vercelli, que le dio también 
el título de “Cofradía de Nuestra Señora de la Consolación” 46. Una 
devoción compartida por los devotos de Nuestra Señora de la Conso-
lación es la llamada “Coronilla de la Bienaventurada Virgen María, 
Nuestra Señora de la Consolación” 47. 

Expansión de la advocación de Nuestra Señora de la 
Consolación y Correa

En 1575 Fray Tadeo Guidelli, Prior General de la Orden de San 
Agustín, unió en una sola asociación la Cofradía de la Cintura de 
san Agustín y Santa Mónica y la Cofradía de Nuestra Señora de la 
Consolación. El papa Gregorio XIII confirmó esta unión y le conce-
de el título de archicofradía por su probada antigüedad. En el breve 
“Volentes” de 12 de noviembre de 1579, firmado por Gregorio XIII, se 

45  Ibíd., p. 52.
46  Cf. Benítez Sánchez, J. M., OSA, o.c., p. 610.
47  Marín de San Martín, L., OSA, Devocionario agustiniano, Instituto de 

Espiritualidad Agustiniana, Roma (2019), 127-143. 



SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA900

establecía y ordenaba que nadie pudiera expedir el diploma de agre-
gación, sino el P. General. La protección dispensada por los papas y el 
celo con que la propagaron algunos de los Priores General, hicieron 
que la archicofradía multiplicara sus miembros de forma muy notoria.

Los fieles agregados a la Archicofradía eran conocidos como “cin-
turados de San Agustín” o “de Nuestra Señora de la Consolación”. Se 
comprometían a dar buen ejemplo de vida cristiana, ceñirse con la 
correa de cuero y rezar todos los días, en cuanto les fuera posible, la 
“Coronilla de Nuestra Señora de la Consolación”. 

“En España la Archicofradía estuvo centrada, desde el siglo XVI, 
en el Convento de San Felipe el Real, en Madrid, hoy desaparecido. 
Se hallaba muy cerca de la céntrica Puerta del Sol. Desde aquí se 
distribuían las filiales de la Archicofradía en la práctica totalidad de 
los conventos agustinianos. En San Felipe el Real se veneró una ima-
gen de la Virgen, obra de Juan Pascual de Mena (1707-1784). En este 
Convento de San Felipe vivió san Alonso de Orozco, conocido como 
el “santo de Madrid”, hombre ilustre por su saber y santidad en la Es-
paña del siglo XVI. Fue confesor y consejero del Emperador Carlos y 
Felipe II, quien le tuvo en un singular aprecio. En torno a él creció la 
devoción a la Correa y a la Virgen de la Consolación” 48.

Tras la desamortización y demolición del Convento para llevar a 
cabo una de las múltiples reformas que ha sufrido la Puerta del Sol de 
Madrid a través del tiempo, la imagen de Pascual de Mena desapare-
ció, aunque, posteriormente, fue hallada en la iglesia de San Jerónimo 
el Real. “Según Francisco de Azorín en su libro El Madrid devoto y 
romero, el año 1846 se encuentra esta imagen en la iglesia parroquial 
de San José, pasando sucesivamente –en largo peregrinaje– a los tem-
plos de San Juan de Dios, Santo Tomás –salvada milagrosamente del 
incendio que lo destruyó–, San Patricio de los irlandeses e iglesia pa-
rroquial de san Jerónimo, donde se olvidó” 49.

A finales del siglo XIX se recuperó para la Orden, dándole culto 
en un templo de nueva construcción en la calle Valverde de Madrid, 

48  Cf. Benítez Sánchez, J. M., OSA, o.c., p. 612.
49  Boletín informativo. Provincia Matritense, “Nuestra Señora de la Consolación y 

correa”, (Como firma, solo aparecen las iniciales J. G.), vol. IX, 81 ( junio 1989) 190.



MARÍA EN EL ACTUAL CALENDARIO LITÚRGICO AGUSTINIANO 901

perpendicular a la Gran Vía. En la actualidad la talla de Nuestra Se-
ñora de la Consolación se encuentra en la Parroquia Santa María de 
la Esperanza en el barrio del Pilar. 

De san Juan de Sahagún –santo agustino español del siglo XV– se 
cuenta un milagro vinculado a la correa de Nuestra señora de la Con-
solación. El P. Victorino Capánaga, agustino recoleto (1897-1983), 
uno de los grandes agustinólogos del siglo XX, relata el hecho que ha 
dado nombre a la calle del Pozo Amarillo, en Salamanca: “Todavía 
una lápida e inscripción de la calle llamada del Pozo Amarillo re-
cuerda un famoso milagro con que salvó la vida a un niño que en él 
se cayó. La madre comenzó con gritos a pedir socorro, sin que nadie 
la oyera, cuando se presentó el bendito fraile. La llevó al brocal del 
pozo y sin titubear fray Juan alargó la correa hacia lo hondo de él, y 
al punto el agua subió, trayendo en la superficie al niño, el cual, asido 
de la correa, salió libre y sano”.

Un santo contemporáneo –que vestía la correa de Nuestra Señora 
de la Consolación– fue san Pedro Poveda, fundador de la Institución 
Teresiana canonizado en Madrid el 4 de mayo de 2003 por el papa 
Juan Pablo II. 

La última etapa de su vida coincidió con los agitados años previos 
a la guerra civil, en la que los enfrentamientos hicieron imposible la 
convivencia. La persecución religiosa adquirió tintes dramáticos y Pe-
dro Poveda fue una de las primeras víctimas. Entregó su vida por la fe 
en la madrugada del 28 de julio de 1936. Sus palabras de presentación 
fueron: “Soy sacerdote de Jesucristo”. 

Dos teresianas –María Domínguez Astudillo (Doctora en Cien-
cias Químicas) y Emma Álvarez Besada (médico)– reconocieron el 
cadáver de su venerable padre en el cementerio de la Almudena. Ma-
ría Josefa Segovia, primera directora general de la Institución Tere-
siana, relata así la escena de la mañana del 28 de julio de 1936: “El 
día 28 por la mañana María Astudillo y Emma Álvarez se dirigieron 
a Vicálvaro y de allí al cementerio del Este, donde encontraron el 
cadáver cerca del depósito de los muertos no identificados. Estaba 
el cuerpo de nuestro venerado Padre en un sencillo ataúd. La cara 
natural, aunque ligeramente amoratada, conservando la paz serena y 
dulce que en vida tuvo. Por fuera del traje y sobre el pecho, el bendito 



SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA902

escapulario del Carmen, y al cuello y no en la cintura, la correa de la 
Consolación” 50. 

En la historia de María –aunque la mariología se preste a una 
literatura floreada con el riesgo de que la mujer que hizo posible la 
encarnación se presente desencarnada– la intervención de Dios no 
anula una biografía con todos los registros, dudas y contradicciones 
de la vida humana. Todo sucedió en casa, probablemente en una ha-
bitación de paredes desnudas y sin otro mobiliario que las esterillas 
que cubrían el suelo de tierra batida. El ángel entró “donde estaba 
María”, dice san Lucas (1, 28). Aquella visita, seguro que llenó a Ma-
ría de temor, de alegría, de esperanza y de preguntas. A partir de ese 
momento, su vida dejaba de pertenecerla. Vivió para Dios, para la 
Iglesia naciente en Pentecostés y para el pueblo cristiano que la ha 
adornado con un amplio catálogo de títulos como diferentes expre-
siones de amor.

Santiago M. Insunza Seco, OSA

50  Segovia Morón, Mª. J., Cartas. Carta 19, Iter Ediciones SA, Madrid 
(1970), 68-69.


