
“MARIAL” DEL P. LUIS DE ACEVEDO 829

“Marial” del P. Luis de Acevedo

Resumen

El agustino Luis Acevedo fue un predicador y devoto de la Virgen María, 
que, a partir de sus sermones marianos, enriquecidos con abundantes citas 
bíblicas y de la mano de los mejores mariólogos por entonces conocidos, 
escribió Marial. Discursos morales en las fiestas de la Reina del Cielo Nuestra Seño-
ra. Plenamente encuadrado en la rica escuela agustiniana de los siglos XVI-
XVII, ofrece en esta obra unas reflexiones teológicas y espirituales en torno 
a cada una de las fiestas de la Virgen. Su estilo, a veces demasiado retórico, 
contiene hermosas y vivas metáforas e imágenes, sacadas de la Biblia, de los 
santos padres y también de su propia cosecha. La mariología que muestra es 
eminentemente bíblica, teñida de un cordial agustinismo, y resueltamente 
inmaculista. 

Palabras clave: Luis Acevedo, mariología, escuela agustiniana, espiritua-
lidad, sermones. 

Abstract

The Augustinian Luis Acevedo was a preacher and devotee of the Virgin 
Mary, who, from his Marian sermons, enriched with abundant biblical quo-
tations and thanks to the best known mariologists at that time, wrote Marial. 
Moral speeches at the feasts of the Queen of Heaven Our Lady. Fully framed in 
the rich Augustinian school of the sixteenth-seventeenth centuries, he offers 
in this work theological and spiritual reflections around each of the feasts of 
the Virgin. His style, sometimes too rhetorical, contains beautiful and vivid 
metaphors and images, taken from the Bible, from the holy fathers and also 
from his own. The Mariology he shows is eminently biblical, tinged with a 
cordial Augustinism, and resolutely immaculate.

Key words: Luis Acevedo, Mariology, Augustinian school, spirituality, 
sermons.

CiuD-Ra 235-3 (2022) 829-874



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA830

Luis Acevedo fue un agustino de la segunda mitad del siglo XVI. 
Su nombre no figura en la lista de los grandes personajes que presti-
giaron la escuela agustiniana en la centuria. Pero sí debe ocupar por 
méritos propios un honroso lugar entre los que, desde un segundo 
plano, muestran la amplitud del movimiento cultural y espiritual que 
rodeó a los agustinos españoles de aquella época. Su obra, Marial, 
lo coloca dentro de la Orden entre los mariólogos más importantes 
del momento y, en la historia de la mariología, su nombre es citado 
casi siempre como integrante esencial del movimiento inmaculista 
que conformó lo que muchos autores llaman el siglo de oro de la ma-
riología española.

En este trabajo queremos situar brevemente al personaje, para, a 
continuación, tratar de acercarnos a su voluminoso libro no siempre 
fácil de leer, pero lleno de sugerentes imágenes y una culta espiritua-
lidad mariana. Su expresión literaria no alcanza la de otros hermanos 
de hábito coetáneos, pero su contenido muestra claramente un rico 
bagaje bíblico, teológico y, particularmente agustiniano.

Los textos, que citaremos con cierta abundancia, los transcribi-
mos actualizando la ortografía y la puntuación para facilitar su lectu-
ra directa, pero procurando conservar el estilo y sabor de época. 

1.	E ncuadre histórico

Como veremos más adelante la publicación de la obra que nos 
ocupa tuvo lugar por primera vez en Valladolid en el año 1600. En ese 
último cuarto de siglo el papa Pío V había impulsado la aplicación de 
los acuerdos del Concilio de Trente respecto a las órdenes religiosas, 
y en España el rey Felipe II (1156-1598) promovió con total decisión 
esta reforma tridentina. El historiador especialista Enrique Martínez 
Ruiz dice: “Por lo que se refiere a las órdenes religiosas, su propósito 
estaba perfilado en los inicios de 1561 y hay que señalar de entrada 
que el monarca consiguió hacer realidad su sueño de reforma: supri-
mir el conventualismo y afirmar la observancia como única forma 



“MARIAL” DEL P. LUIS DE ACEVEDO 831

válida de vida para el clero regular” 1. En general algunas órdenes 
religiosas, como los agustinos, los dominicos y los jesuitas fueron las 
grandes “estrellas” de la Iglesia en la Edad Moderna castellana. Ade-
más de la observancia ya extendida a todas ellas, acertaron a adap-
tarse a la nueva situación sociopolítica, se hicieron urbanas, cultas y 
universitarias.

A la vez, a lo largo del siglo se había ido asentando en España un 
importante movimiento espiritual que admiraba la Devotio Moderna, 
promovía la lectura directa de la Biblia, el estudio de los Padres de la 
Iglesia y la interioridad y meditación cómo método, frente a una espi-
ritualidad externa que había prevalecido en el medievo. En el seno de 
esta corriente hemos de incluir sin ninguna duda a la llamada Escuela 
Agustiniana. Sin poder concretar aquí sus notas diferenciales, recoge-
mos la descripción general que de ella hace el P. Argimiro Turrado. 
Es una corriente teológico-espiritual agustiniana que se inicia en España 
con Santo Tomás de Villanueva y está cimentada sobre varios pilares 
de la doctrina de S. Agustín: su ontología vital, de la que se deriva una 
persona en búsqueda de Dios; la total gratuidad del amor de Dios en la 
historia de salvación de los hombres, que implica un diálogo de gracia 
en el que el Creador atrae con suavidad a su criatura predilecta; el 
primado del amor, que se debe concretar en el ordo amoris evangélico; 
un cristocentrismo, que ve en Jesucristo el Médico de nuestras llagas, 
desde un sano pesimismo de la realidad humana... 2 Sin entrar en de-
talles sobre los muchos nombres de agustinos ilustres que llenaron 
la centuria, recordamos simplemente que Santo Tomás de Villanue-
va había fallecido a mediados del siglo XVI y Fr. Luis de León y S. 
Alonso de Orozco murieron en 1591. De estos hermanos agustinos el 
P. Luis Acevedo en su obra solo cita expresamente a Santo Tomás de 
Villanueva y su contemporáneo Fr. Cristóbal de Fonseca, pero, como 
veremos son muchos los indicios que nos permiten situarlo con toda 
propiedad dentro de esta escuela.

1  Martínez Ruiz, E., (dir.), El peso de la Iglesia. Cuatro siglos de Órdenes Re-
ligiosas en España, Madrid 2004, p. 142.

2  Turrado, A., «La Teología Espiritual de Santo Tomás de Villanueva», en 
Revista Agustiniana 98 (1991) 574-577.



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA832

Además, desde el último cuarto del siglo XVI y a lo largo de 
la centuria siguiente se estaba fraguando un importante desarrollo 
mariológico que giraba en torno a la defensa de la inmaculada con-
cepción de la Virgen María, tomando base en las sugerencias doctri-
nales del concilio de Trento. Enrique llamas habla del siglo de oro de 
la mariología: “Se puede afirmar con certeza que el siglo XVII es el 
siglo de oro de la mariología española y de la ‘corredención mariana’, 
tanto por el número elevado de obras científicas, publicadas sobre la 
Virgen María, como por el valor interno, doctrinal e histórico de las 
mismas” 3.

En medio de estas coordenadas, se sitúan sin ninguna duda los 
agustinos españoles, concretamente la Provincia de Castilla a la que 
pertenece el P. Luis Acevedo. Su ingreso en esta institución coincide 
con un momento de pujante observancia, promovido en toda la orden 
a mediados de siglo por su famoso general P. Jerónimo Seripando y 
secundado por el provincial castellano Santo Tomás de Villanueva. 
El historiador Luis Álvarez en su clásico trabajo sobre el movimiento 
observante defiende la clara impronta que por iniciativa de este santo 
tuvieron los estudios dentro de los agustinos castellanos, no viéndolos 
“como trampolín para conseguir exenciones y privilegios, sino como 
medio de perfeccionamiento personal, como base de una profunda y 
sólida formación espiritual y como instrumento para el mejor y más 
fructífero desempeño del apostolado de la predicación. Se formó así 
un nuevo ideal del religioso, de vida austera y retirada, pero bien pro-
visto de doctrina, que sabía hermanar la ciencia con la virtud” 4. En 
este ambiente de espiritualidad y estudio se formó nuestro agustino. 
No pretendemos colocarlo a la altura de los grandes nombres men-
cionados, pero sí queremos destacar su plena participación en el mo-
vimiento cultural y espiritual que vivieron los agustinos en España. 
De la lectura de su obra se deduce sin duda alguna su pertenencia a 
la Escuela Agustiniana: el continuo uso de la biblia llama la atención; 

3  Llamas, E., «El siglo XVII, “siglo de oro” de la corredención mariana», 
Salmanticensis 52 (2005) 213. 

4  Álvarez Gutiérrez, L., «El movimiento “observante” agustiniano en España 
y su culminación en tiempo de los Reyes Católicos (Studia Augustiniana Historica 6)», 
Analecta Agustiniana, Roma 1978, p. 319.



“MARIAL” DEL P. LUIS DE ACEVEDO 833

las citas de los santos padres y teólogos son siempre fundamento de lo 
que afirma; con toda seguridad conoció algunos sermones de Santo 
Tomás de Villanueva, aunque directamente solo lo cite tres veces; su 
agustinismo queda más que justificado por las abundantes citas que 
hace directa o indirectamente de su padre Agustín. Creemos que, sin 
ser un gran intelectual o un elevado místico, fue un agustino bien for-
mado teológicamente, que, interesado por las corrientes mariológicas 
del momento, se propuso extender la devoción mariana a través de la 
predicación y fruto de esos sermones, llegó su Marial.

2.	 P. Luis Acevedo

Los datos biográficos que poseemos son muy escasos y con fre-
cuencia confusos. El jesuita J. Iturriaga en un particular y extraño es-
tudio que hace sobre el libro que nos ocupa, habla de la confusión que 
sobre el autor existe entre los clásicos, por ejemplo Nicolás Antonio lo 
nombra como Ludovicus Álvarez y dice que era agustino de Toledo. 
El articulista trata de precisar y opina que su nombre bien pudo ser 
Fr. Luis Álvarez de Toledo” 5. Tal confusión no existe dentro de las 
fuentes de la historiografía agustiniana: un agustino fue Luis Álvarez 
de Toledo, misionero que falleció en Chile y por esa época aparecen 
otros agustinos apellidados Acevedo, familiares de nuestro autor. El 
famoso historiador agustino Tomás de Herrera, dice que tuvo un tío, 
llamado Antonio Acevedo, hermano de su abuela materna y también 
se dice sobrino de nuestro Luis Acevedo. 

Así pues, sabemos con certeza que Luis Acevedo nació en Me-
dina del Campo (Valladolid) en 1559. Sus padres fueron Antonio 
Hernández y Antonia Acevedo, naturales de Orense. En su juventud 
ingresó en el convento San Agustín de Salamanca y allí emitió la 
profesión religiosa el 13 de mayo de 1578 6. Desconocemos los con-

5  Iturriaga, J., «Un libro raro [Acevedo, L. OSA, Discursos morales en las 
fiestas de la Reina del Cielo Nuestra Señora,  Valladolid 1600] del siglo XVII de la 
Biblioteca del Santuario de Loyola», en Archivo Teológico Granadino, 57 (1994) 247-260.

6  Herrera, T. de, Alphabetum Augustinianum, II, Matriti, 1644, pág. 24; 
Santiago Vela, G. de, Ensayo de una Biblioteca Ibero-Americana de la Orden de San 



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA834

ventos en que residió y los cargos que desempeñó dentro de la Pro-
vincia Agustiniana de Castilla, solamente sabemos que tuvo el título 
de Predicador, tal como se lee en la portada de su Marial. Del análisis 
de su obra, sí podemos deducir que fue un religioso de una profunda 
formación bíblica y teológica, dedicado especialmente a la predica-
ción y con verdaderas inquietudes espirituales y pastorales. En 1600, 
fecha de publicación de su obra, sabemos que residía en el convento 
San Agustín de Valladolid, porque aparece como beneficiario de una 
manda en el testamento del novicio Fr. Luis de Castro 7. El P. Vidal y 
Nicolás Antonio escriben que murió en el año 1600, pero nos parece 
más correcta la fecha del año siguiente que da el P. Herrera y que 
posteriormente sigue la mayoría de los autores. Dice expresamente el 
historiador agustino: «...post editum Mariale, ad finem Octobris anno 
1601 nondum quinquagenarius animam exhalavit.» 8. 

Además del libro que presentamos escribió otras tres obras, Vida 
del Santo Fr. Tomás de Villanueva, Vida del Ven. Padre Fr. Luis de Monto-
ya y Vida del Ven. Padre Fr. Francisco de Villafranca. Las dos primeras 
no se llegaron a imprimir. Dice Santiago Vela que la vida del Santo 
arzobispo de Valencia estaba en manos del arzobispo de Santiago, 
Fr. Agustín Antolínez, “escrita de su letra”. En cambio la tercera fue 
recogida por su sobrino, el célebre historiador Tomas de Herrera y 
publicada en su Historia del convento de Salamanca bajo este título: Vida 
del Ven. Padre Fr. Francisco de Villafranca, Vicario general y Reformador de 
la Provincia de Portugal.

3.	L a obra y su valoración

El libro concreto que aquí comentamos fue publicado de este 
modo: Marial. Discursos morales en las fiestas de la Reyna del Cielo 
Nuestra Señora, Compuesto por el Padre frai Luis de Azeuedo Predi-

Agustín, El Escorial 1913-1925, vol. I, pp. 19-20; Lazcano; R., https://dbe.rah.es/
biografias/19025/luis-aceved. 

7  Alonso, C., Libro Becerro del convento de San Agustín de Valladolid, Ed. 
Estudio Agustiniano, Valladolid 2003, p. 45.

8  Herrera, T. de, Alphabetum Augustinianum,  II, Matriti, 1644, p. 24.

https://dbe.rah.es/biografias/19025/luis-aceved
https://dbe.rah.es/biografias/19025/luis-aceved


“MARIAL” DEL P. LUIS DE ACEVEDO 835

cador de la orden de ntro. Padre San Augustin. Dirigido a Don Diego 
Sarmiento y Acuña caballero de la orden de Calatraua, Señor de las 
Villas y Casa de Gondomar y Corregidor de la Ciudad de Toro. Im-
preso en Valladolid por Francisco Fernández de Cordoua. Año de 
1600, 992 págs. de texto y 67 hs. s. n. al final. Estás páginas finales 
ofrecen unos completos índices de Las fiestas de la Virgen que contiene 
este libro, Tabla de algunas autoridades y pasos de la Sagrada Escritura y 
Tabla de los lugares comunes y cosas notables. Acompañan a las diversas 
fiestas unos interesantes grabados alusivos a cada una de ellas y tam-
bién se encuentra en el texto una composición en verso castellano del 
Magnificat y otra del Cantemus Domino de Moisés.

Debió de tener buena acogida, porque al año siguiente se reimpri-
mió en Lisboa con el mismo título. La edición añade los datos propios: 
Com licença da Sancta Inquisiçao. Em Lisboa Impresso por Pedro 
Crasbeeck. Año M. DC. II. 608 págs. de texto y 40 hs. s. n. de tablas. 
Ya en el siglo XX la Academia Mariana de Lérida, valorando la histó-
rica obra, hizo una nueva edición, en 5 vols. entre los años 1911-1915, 
publicada en la propia ciudad de Lérida en la Imprenta Mariana.

Por su parte, las historias de la mariología, aunque no le dan una 
importancia sobresaliente, prácticamente todas la citan al menos como 
una aportación interesante. Ya hemos citado el ejemplo atinado del 
artículo de Enrique Llamas en el que habla del siglo de oro de la ma-
riología española, cuyo comienzo se sitúa en el último cuarto del siglo 
XVI y se alarga durante el XVII. Defiende que el concilio de Trento 
había admitido implícitamente la tesis de la Inmaculada Concepción, 
propugnada por los teólogos españoles, quienes, aunque no lograron 
elevarlo a la categoría de dogma de fe, a partir de ese momento desen-
cadenaron en España una fuerte corriente de espiritualidad mariana. 
Este ambiente favoreció al aumento de una amplia y valiosa literatura 
mariológica, que tiene como característica la defensa incondicional 
de la “inmaculada concepción” y la “corredención mariana”, rectamente 
entendida. Defiende el mariólogo carmelita que el iniciador de tal 
corriente fue Francisco Suárez y cita a diversos autores de diferentes 
órdenes religiosas, incluyendo la siguiente afirmación: “Sería prolijo 
reunir el nombre de los autores y de los títulos de sus obras. Baste 
citar, a modo de ejemplo, un autor de la Escuela agustiniana: Luis de 
Acevedo, OSA, que en el despunte del siglo XVII, precisamente en 



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA836

el año 1600, a caballo de los dos siglos, publicó un Marial, en el que 
trata cuestiones mariológicas y temas devocionales”. Añade sobre él 
que hace varias referencias sobre este aspecto de corredentora: Su 
presencia en el Calvario y su ofrenda espiritual junto al sacrificio de 
su Hijo al Padre, como oblación agradable a Dios” 9. 

Hemos citado también anteriormente el amplio estudio que de la 
obra hizo J. Iturriaga, quien, aunque dice de él que es un libro “raro”, 
señala sin embargo en él muchas cosas positivas. Alude a la antropo-
logía que subyace en la obra, que es netamente agustiniana: destaca la 
visión del hombre creado a imagen de Dios y colocado en medio de la 
creación, pero tocado por el pecado y necesitado por tanto del Médi-
co sanador. En el interior de la persona se aprecia su grandeza por la 
apertura al infinito, al mismo Dios. Señala que el autor hace un abuso 
retórico en expresiones frecuentes de la obra, pero, a la vez, dice que, 
visto a la luz del Vaticano II, “su doctrina fundamental no se separa 
de la tradición católica”. Analiza varios aspectos sobre María: su ma-
ternidad, virginidad… la llama varias veces “segunda Eva”, nombre 
que va a recuperar el Vaticano II al llamarla “madre de los vivientes” 
y al afirmar que “la muerte vino por Eva, por María la vida”. Luego 
hace una larguísima lista con las imágenes que nuestro autor aplica 
a la madre de Dios. He aquí su conclusión: “Como resumen de todo 
lo referido sobre este oscuro autor y raro libro, diremos que desde el 
punto de vista bibliográfico, resulta una joya de la Biblioteca del San-
tuario de Loyola y desde el punto de vista de contenido es un sencillo 
y popular ramillete de reflexiones sobre María en un estilo retórico, la 
mayoría de las veces acertado en sus ideas, pero no en pocas ocasio-
nes abultado en la expresión” 10. 

Nazario Pérez, en un trabajo publicado en Razón y Fe con el título 
«La Inmaculada en la literatura española», cita al agustino castellano 
en el parágrafo dedicado a los oradores. Después de tratar de los PP. 
Franciscanos Felipe Diez y Diego de Vega, señalando varios defectos 
de estilo y de redacción en sus obras respectivas, añade lo siguiente: 
«Menos conocido que los dos anteriores es el agustino Fr. Luís de 

9  Llamas, E. a.c., p. 235.
10  Iturriaga, J., a.c., 260.



“MARIAL” DEL P. LUIS DE ACEVEDO 837

Acevedo, y sin embargo, tiene las mismas virtudes y los mismos de-
fectos; pero los defectos menos frecuentes y las virtudes quizá en más 
alto grado. El primer trozo del discurso que dedica a la Inmaculada 
en su Marial, es quizá lo más bello y entusiasta de la prosa concepcio-
nista del siglo XVI” 11. 

Dentro del mundo agustiniano es normalmente citado si bien 
no ocupando los primeros lugares, que también en este campo de 
la mariología se reservan a figuras tan sobresalientes como Tomás 
de Villanueva, Alonso de Orozco, Jaime Pérez de Valencia, Agustín 
Antolínez, Cristóbal de Fonseca, Bartolomé de los Río y Alarcón…, 
todos ellos inmaculistas. El P. Monasterio en su estudio sobre los 
Místicos agustinos españoles, le aplica el dicho de S. Bernardo, quien 
dice que como Dios ha querido que todo nos venga por María, mu-
chos escritores cristianos acuden con tanta frecuencia a María y a 
veces exageran un tanto… “Decimos esto a propósito del Marial del 
P. Luis Acevedo… Sus discursos morales en las fiestas de la Reina 
del Cielo Nuestra Señora, que aunque ya tienen los defectos de que 
empezaban a resentirse los oradores, no abundan lo que en otros de 
más fama y renombre” 12. Se une a la opinión de Nazario Pérez que 
hemos citado y transcribe un largo párrafo para mostrar su entusias-
ta prosa concepcionista. 

El mariólogo agustino Salvador Gutiérrez publicó un documen-
tado artículo para mostrar que S. Agustín defendió la concepción in-
maculada de María y que los grandes mariólogos agustinos españo-
les han seguido fielmente al santo. Esta es su conclusión: “Como se 
puede ver, todos los Mariólogos Agustinos encuentran en la doctrina 
mariana de su Fundador una demostración manifiesta de que el San-
to eximía, prorsus, en absoluto a María de todo pecado: del original 
como causa, y de los actuales como efectos; la hacen suya, y en ella se 
fundan para demostrar el gran privilegio mariano de la Inmaculada 
Concepción. San Agustín fundó su Escuela Mariana, y sus hijos, en 
España, han seguido en todo los principios de esa Escuela, sin salirse 

11  Pérez, N., «La Inmaculada en la literatura española», en Razón y Fe, 
vol. X, p. 377.

12  Monasterio, I., Místicos agustinos españoles, Ed. Agustiniana, Real Monasterio 
de El Escorial, Madrid 1929, pp. 368-371.



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA838

del marco señalado por esos solìdísimos principios en que la funda-
mentó el Maestro”  13. Y en varios lugares acude a argumentos del 
Marial en el sentido mencionado. Sirva de ejemplo el siguiente: “La 
honra del Hijo pedía en su Madre una pureza inmaculada desde su 
concepción, y «esta razón –dice el P. Acevedo- debe la Iglesia a San 
Agustín, mi Padre, el cual, siempre que trata de pecados, excluye a 
la Virgen Sacratísima María, Nuestra Señora, por la honra del Hijo». 
Cita a continuación los célebres testimonios del santo… para finalizar 
el comentario diciendo que no se puede concebir de «tal Hijo, que pu-
diendo librar a su Madre, y preservarla de ser cautiva del demonio, no 
lo hiciese» 14. Cita otros muchos textos que en su momento también 
nosotros analizaremos por su agudeza y rotundidad.

Finalmente el P. Capánaga en su Antología mariana de escritores 
agustinos, califica Marial como “excelente” obra y afirma: “por la lim-
pieza de su prosa, el P. Acevedo pertenece a la galería de los mejores 
escritores marianos de la Orden agustiniana. Nótese con que fervor 
y donosura apostrofa a la gran madre de los cristianos: «Vos, Señora, 
sois la Dama agraciada, que con su belleza y hermosura, trajo al Unicornio 
santo… Esta es, Señora, mi embajada, que toda ella se suma en que Dios os 
ha escogido por su Madre, y quiere hacer de vos un relicario, en que desea poner 
la mejor reliquia que hay en el cielo y en la tierra, que es su hijo Unigénito» 15. 
Naturalmente destaca, como todos los demás autores citados, que 
nuestro autor es “un férvido concepcionista” y entre los textos que cita 
sobresale esta curiosa imagen para resaltar la gracia que recibió ya en 
su concepción: “Como cuando tenéis un paño limpio y blanco como la nieve 
y veis que se va a caer en el lodo, o en parte que se pueda manchar, le echáis 
mano y le cogéis en el aire, antes que se caiga y se enlode… eso hizo Dios con su 
Madre santísima, que cuando había de incurrir en la culpa original, mancha 
que ha cundido por todos, la previno con su gracia para que no la tocase” 16.

13  Gutiérrez, S., «La aportación inmaculista en los teólogos agustinos 
españoles», en Estudios Marianos 16 (1955) 215. 

14  Ibíd., p. 219. 
15  Capánaga, V., «Páginas marianas. Antología mariana de escritores agustinos. 

La Virgen María y la Iglesia», en Augustinus, 29 (1984) 284-286.
16  Acevedo, L., «Fiesta de la Purísima Concepción», en Marial, p. 665.



“MARIAL” DEL P. LUIS DE ACEVEDO 839

Con esta breve presentación de la obra, podemos ya dejar senta-
do algunas consideraciones básicas. En primer lugar hay que desta-
car que toda la doctrina y espiritualidad del Marial, como podremos 
comprobar en cada capítulo, se basa en la Sagrada Escritura y en los 
Santos Padres, en línea con el biblicismo promovido por Cisneros y 
Lutero, y plenamente asumido por la Escuela Agustiniana. Sirvan de 
ejemplo la rotundidad de estos datos sobre las citas que aparecen a lo 
largo de la obra: 87 veces cita el Génesis, 140 los Salmos, 54 el Cantar 
de los Cantares, 71 al Profeta Isaías, 70 el evangelio de Mateo, 46 Lu-
cas, 70 el Apocalipsis… así mismo cita repetidamente a varios Santos 
Padres y otros santos devotos de la Virgen, destacando sobre todo 
san Bernardo, y por encima de todos a su padre san Agustín, al que 
cita más de cien veces. En segundo lugar, como buen predicador, usa 
normalmente un lenguaje popular, no exento de rasgos retóricos que 
denotan ya un cierto barroquismo. Aunque la redacción a veces es 
un tanto farragosa y repetitiva, se puede ver la preocupación pastoral 
y espiritual que subyace y que, con frecuencia, lleva al autor a hacer 
digresiones morales y catequéticas. Este aspecto pastoral hace que el 
texto aparezca salpicado de vivos ejemplos y ricas metáforas. Todos 
los autores que comentan la obra destacan los innumerables títulos 
que aplica a María, algunos tomados de la tradición, otros de la Sa-
grada Escritura y no pocos de la inventiva del mismo Luis Acevedo, 
sirviéndose de atrevidas imágenes. Entre otros muchos nombres, des-
tacamos los siguientes: Aurora, Acequia, Arca, Armario, Bellocino, 
Casa Preciosa, Campo de Lirio, Castillo Fortísimo, Cielo en la Tierra, 
Cirio, Cuello de la Iglesia, Escala de Jacob, Espejo, Estrella, Fuente de 
la Gracia, Fuente del Paraíso, Gota de Mar, Guía y Norte, Libro Sella-
do, Luna Llena, Luna y Sol, Llave Dorada, Mar, Mirra, Monstruo de 
Gracia, Montecillo de trigo, Nube, Nuevo Cielo, Paloma del Diluvio, 
Papel Blanco, Pozo de Aguas Vivas, Principio de Vida, Profeta, Puer-
ta de Oriente, Puerto Seguro, Raíz de Jesé, Recámara, Reina de los 
Ángeles, Relicario, Río Caudaloso, Señora del Mundo, Tabernáculo, 
Tálamo, Templo, Tesorera, Torre, Trono de Salomón, Vara de Moisés, 
Vaso Purísimo, Ventana de la Iglesia y Zarza Milagrosa.



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA840

4.	C ontenido de la obra: “Marial. Discursos morales en 
las fiestas de la Reyna del Cielo Nuestra Señora”

Tras esta presentación general, lo ideal sería leer directamente 
por lo menos alguno de los diferentes discursos tal y cómo aparecen 
en el libro original, que es accesible en Internet 17, pero para quienes 
solo deseen una primera aproximación al texto, pasamos a ofrecer 
un resumen brevemente comentado. En estas páginas intentaremos 
dejar hablar directamente al autor, para de ese modo poder conectar 
lo mejor posible con una obra de la que nos separan ya varios siglos.

4.1.	 Preámbulos

Se abre el libro con las consabidas Aprobaciones del prior local, 
Fr. Juan García, quien afirma: “no hallo en él cosa que no sea conforme a 
nuestra Fe Cristiana, a la doctrina de los santos y buenas costumbres, por lo 
cual, y por ser su doctrina de mucha erudición y muy provechosa para aficionar 
a la devoción de la Virgen Nuestra Señora, no solo se le debe dar licencia, pero 
aun mandarle que lo imprima y divulgue”. A continuación el P. Provin-
cial, en ese momento el famoso teólogo Fr. Agustín Antolínez, futuro 
arzobispo de Santiago de Compostela, da el permiso de publicación 
con estas palabras: “doy licencia que le presentéis ante los Señores del Conse-
jo Real del Rey nuestro señor, y habida su licencia le hagáis imprimir, y porque 
más merezcáis os lo mando en virtud de santa obediencia”. Finalmente, de 
parte del Consejo Real, firma el permiso de edición como corrector 
Fr. Francisco Rodríguez dando estas positivas razones: “…no tiene cosa 
que contradiga a nuestra Santa Fe Católica, ni a las buenas costumbres, antes 
su estilo es agradable y provechoso para todo género de gentes, donde el Autor 
muestra mucha erudición de Escritura, lección de Santos y celo pío del aumen-
to de la devoción de la Virgen Santísima…” 18

17  https://books.google.es/books/about/Marial_discursos_morales_en_
las_fiestas.html?id=9QXofE4UGtUC&redir_esc=y

18  Acevedo, L., Marial. Discursos morales en las fiestas de la Reyna del Cielo 
Nuestra Señora, Ed. Francisco Fernández, Valladolid 1600, s. p.



“MARIAL” DEL P. LUIS DE ACEVEDO 841

Sigue un Índice de las Fiestas comentadas en la obra con su 
correspondiente paginación: Anunciación, folio 1; Visitación, fol. 230; 
Purificación, fol. 297; Nacimiento de Nuestra Señora, fol. 407; Expectación, 
fol. 605; Concepción, fol. 655; Soledad, fol. 722; Resurrección de Cristo 
Nuestro Señor, fol. 792; Asunción, fol. 811; Nieves, fol. 941. Esta tabla 
va acompañada de una nota aclaratoria que en este trabajo vamos a 
tener muy en cuenta, avisa de ciertos errores en la paginación debidos 
a la imprenta. Son ciertamente bastantes y hemos optado por citar las 
páginas correlativamente, aunque no siempre coincidan con el núme-
ro impreso en cada página.

A lo largo de cuatro folios se nos ofrece la Dedicatoria a Don Diego 
Sarmiento de Acuña, Señor de las Villas y Casa de Gondomar. En ella se 
recogen los grandes méritos militares, culturales y servicios de la hon-
rosa dinastía a la Casa Real de Castilla para finalizar con los méritos 
propios de quien ahora la encarna, reconociendo y alabando su devo-
ción agustiniana y mariana. Así finaliza el largo discurso laudatorio:

“Es también buena prueba de los dotes de alma y de las virtudes de la 
persona de v. m. el ser generalmente amado en todas partes y de todo género 
de personas, y el ser tan inclinado a las letras como se ve en el haber juntado 
la mayor librería y demás curiosidades que en nuestra lengua debe haber en 
España, siendo tan particularmente devoto de Nuestra Señora, tan aficionado 
y bienhechor de las religiones, y de la de Nuestro Padre San Agustín, que por 
estos títulos y obligaciones cuando yo no las tuviera tan grandes y tan propias y 
particulares como las tengo de servir a v. m. y a su casa, se le debía de dedicar 
este libro, que envío a v. m... Suplico a v. m. lo reciba y ampare con el gusto que 
yo se lo ofrezco y dedico pues doy por muy bien ocupado el trabajo que me ha 
costado el componello para emplearse también, de Valladolid a 24 de Septiem-
bre de 1600 años”. Firmado Fr. Luis Acevedo.

4.2.	Prólogo al lector

Abre el texto con una significativa metáfora para justificar la pu-
blicación de esta obra “imperfecta” que ofrece a María de Nazaret, 
como no podía ser de otra manera: 



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA842

“Suelen los labradores aun cuando las mieses no están sazonadas ni para 
echarles la hoz, coger alguna manadica de espigas y llevarla a ofrecer a alguna 
Imagen de la Serenísima Reina del Cielo nuestra Señora, pareciéndoles (y 
pareciéndoles bien) que ofreciendo a tal Señora y Reina el primer fruto y pri-
micias de sus trabajos, no es posible dejar de lograrse” 19.

Ese es su pensamiento al publicar esta obra, que según confiesa, 
esperaba que viera la luz, después de otra con “todas las domínicas del 
año sin saltar ninguna”. Lo cual nos confirma la exclusiva e intensa 
dedicación de Fr. Luis Acevedo a la predicación. Continúa la presen-
tación dando algunas de las mil razones que le impulsan a hacer esta 
publicación. Dice que se siente obligado a hacerla por motivos perso-
nales, por ser hijo de san Agustín y por la devoción especial que tiene 
a la Virgen María. Repasa algunos datos de la historia de la orden, de 
los que deduce que “en todas ocasiones ha acudido esta Serenísima Señora 
a los hijos de nuestro padre S. Agustín como a hijos propios y ellos a ella como 
a Madre”. Y para corroborarlo añade este curioso dato: “Y lo que es 
muy para notar, la mayor parte de los conventos de las Provincias de España e 
Indias se intitulan con título de nuestra Señora de Gracia, como reconociendo 
que son tan propios de la Virgen Santísima que a ella reconocemos por patrona 
y Reina los hijos de este gran Patriarca” 20. Recuerda la importancia que 
la devoción a la Virgen ha jugado en la vida de los grandes santos e 
invita a cultivar esta hermosa devoción que, si es auténtica, va unida 
siempre a la de su Hijo Jesucristo. He aquí un texto que bien pudiera 
estar escrito después del concilio Vaticano II:

Y con la devoción de esta Soberana Señora… crece la de Jesucristo Nuestro 
Señor (en la cual está librada nuestra salud y remedio) porque esta Reina del 
Cielo como fidelísima a su Dios, los que vienen a ella luego los lleva a su hijo y 
los aficiona a él y los hace con los medios a ella posibles, verdaderamente devo-
tos y siervos suyos, y que a él solo amen sobre todas las cosas” 21.

Poner nuestra esperanza en María es ponerla en Dios, que justa-
mente nos dio a esta Señora por abogada e intercesora. “A boca llena, 

19  Ibíd., s. p.
20  Ibíd., s. p.
21  Ibíd., s. p.



“MARIAL” DEL P. LUIS DE ACEVEDO 843

confiesa, la podemos llamar esperanza nuestra, como la llama San Agustín 
mi padre en el Sermón 2 de la Natividad de la Virgen 22, diciendo de ella que 
era esperanza única de los pecadores, es también medio importantísimo para 
negociar bien con Dios y salir bien despachados en el tribunal del Cielo”. 

Canta la grandeza de la devoción a María que ayuda a los cristia-
nos a vivir en santidad, practicar las más grandes virtudes y alcanzar 
una buena muerte: “Pues esto puede la devoción de la Virgen gloriosa… que 
los que han sido devotos en la vida de esta Soberana Reina al tiempo de la muer-
te se les da una fortaleza del cielo para vencer en aquella hora todas astucias 
y tentaciones del enemigo”. Esta devoción es la que nuestro autor quiere 
“asentar en los ánimos de los fieles”, proponiendo en sus fiestas las razones 
que existen para estimarla, reverenciarla y “tomarla por dechado y ejemplo 
de toda virtud”. Y, como si hubiera escuchado el consejo de la mariolo-
gía actual, el P. Acevedo se propone fundamentar esta devoción en la 
Sagrada Escritura: “Y para que la doctrina sea de más estima y tan propia de 
la Virgen que lo sea también del Evangelio fúndanse (los discursos morales) 
sobre el Evangelio que la Iglesia Romana pone en cada fiesta particular de la 
Virgen” 23.

Termina pidiendo perdón por los fallos que pueda tener la obra, 
que dice conocer él mismo mejor que nadie, y que espera queden 
amparados y defendidos bajo la sombra de la Reina del Cielo, y avisa 
que se ha servido en gran manera de las aportaciones de los grandes 
doctores marianos, a quienes ha procurado citar fielmente. Creemos 
que esta abundancia de fuentes mariológicas aportadas es una de las 
grandes riquezas del libro. Estas son sus palabras finales del prólogo: 

“Si es falta haber deseado hacer oficio de abeja hacendosa, recogiendo en 
este libro las flores de los Doctores antiguos y modernos que han escrito cosas 
tocantes a la Virgen y sus fiestas, yo conozco esta falta y añado que he añadido 
algún cuidado y diligencia en reducir a los lugares propios de los Doctores Santos 
muchos conceptos ordinarios que en papeles y libros andaban sueltos sin nombre 
de autor” 24.

22  Serm. 2, De Natvitate Mariae: spes única peccatorum.
23  Acevedo, L., Marial. Discursos…, Prólogo, s. p. 
24  Ibíd., s. p.



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA844

4.3.	Discursos morales en la Fiesta de la Anunciación de 
la Serenísima Virgen María Nuestra Señora, y del 
Evangelio que en este día pone la Iglesia Romana (Lc 1)

Comienza con unas afirmaciones históricas que hoy juzgamos 
imaginarias, pero que en esa época eran moneda corriente. Citando a 
los autores más prestigiosos, calcula la fecha de la Anunciación desde 
la creación del mundo y, sin dudarlo siquiera, la sitúa en un 25 de 
marzo, viernes y de noche… Aunque hoy nos sorprenda su rotundi-
dad, vienen abaladas por nombres como éstos: Eusebio de Cesarea, S. 
Epifanio, Beda, Clemente Alejandrino, Francisco Suárez, Sto. Tomás, 
San Atanasio, S. Agustín, Concilio Florentino… Dedica un folio para 
mostrar las citas completas que ha utilizado, dividido en dos columnas. 
La primera para los comentarios del Evangelio con estos nombres 
entre otros: Orígenes, S. Atanasio, S. Juan Crisóstomo, S. Ambrosio, 
S. Agustín, S. Basilio… S. Bernardo, S. Beda, Eusebio, S. Pedro Da-
miano… Padre Maestro Fray Gaspar Melo, P. Sebastián Barradas… 
La otra columna para la fiesta y misterio cita estos grandes nombres: 
S. Ambrosio, Orígenes, S. Jerónimo, S. Agustín, S. Juan Crisóstomo, 
S. Bernardo, S. Ireneo… Pedro Damiano, Nicéforo, Francisco Suarez, 
Fr. Luis de Granada, Fr. Cristóbal de Fonseca… Anotamos que este 
increíble despliegue de fuentes, no es de adorno, sino que a través de 
la lectura se comprueba con creces lo anunciado.

De este modo tan preciso y catequético presenta la fiesta: 

“Esta solemnidad y fiesta, de cuando la Majestad de Dios se hizo hombre 
y se revistió el sayal de nuestra humanidad, en las purísimas entrañas de la 
Virgen María nuestra Señora…, es una de las que con más espíritu, devoción y 
agradecimiento debe ser celebrada del pueblo Cristiano” 25.

Justifica lo afirmado, porque es fundamento de todas las demás 
festividades de María, es principio y fin de su honra: “Principio, por-
que en este día fue levantada a dignidad tan alta como ser Madre de Dios… 
Y fue el fin, porque para esto se le dieron a esta Señora tantas gracias” 26. 

25  Ibíd., p. 2.
26  Ibíd., p. 2.



“MARIAL” DEL P. LUIS DE ACEVEDO 845

Igualmente es el inicio de salvación de los hombres: “Es también esta 
fiesta principio del común bien del género humano, pues se da principio a su 
redención y remedio” 27.

Discurso Primero. In mense sexto.

Comenta ampliamente estas tres palabras evangélicas. Cita a va-
rios “Doctores Sagrados” que llamaron a la Virgen María “segunda 
Eva”, entre ellos san Agustín, y tomando base del texto de S. Pablo en 
su carta a los Corintios que ve en Jesucristo el segundo Adán, se apun-
ta a esa tradición mariana que ha visto en la Virgen nuestra segunda 
madre, “porque si por la primera vino la enfermedad, por la segunda vino la 
salud y el remedio”. 

Se entretiene en buscar los más curiosos significados de “sexto” 
en la creación y en la historia con las más ingeniosas citas de autores 
profanos (Virgilio) o cristianos, para centrarse en el mes que abre 
la primavera, y en esta imagen centra toda su imaginación con este 
poético texto:

“In mense sexto, cuando todas las cosas sacan el rostro alegre, cuando el cie-
lo ha quitado el luto y capote, y el Sol claro sin rebozos ni nubes delante, cuando 
la tierra comienza a dejarse hollar y el campo se viste de innumerables flores, 
las riberas y sotos se alegran y casi se ríen los prados, cuando el agua va clara 
como un cristal, y la tierra a manera de doncella desposada y regocijada con 
la preñez de los frutos… Pues en este tiempo y sazón sale este divino Señor, que 
en las letras divinas tiene nombre de Sol, haciendo con su venida una alegre 
primavera, alegrando el cielo, dando paz a la tierra…” 28	

Recorre los males que con frecuencia cita el Antiguo Testamento, 
recuerda los grandes santos convertidos tras la larga y paciente espera 
de Dios. El paraíso terrenal fue preparado para morada del primer 
hombre, el templo de Salomón fue signo de la grandeza real, pero fue 
una pobre cabaña, comparado con el templo que será el vientre de 

27  Ibíd., p. 4.
28  Ibíd., p. 8.



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA846

María… De la mano de S. Bernardo dice que Dios esperó para hacer 
ahora su especial morada en la tierra:

“Y como a la mar acuden por su grandeza todos los ríos, así para María 
que es mar de gracias acudieron todos los dones y gracias para enriquecerla, 
aquí la majestad de los Patriarcas, la fe de los Profetas, la esperanza de los 
antiguos justos, la caridad y fervor de los Mártires, la pureza de las Vírgenes… 
concurrieron como a la mar para que en todo se llamase llena de gracias y dones 
espirituales. Y así como todo Israel dio lo mejor que tenía para hacer casa y 
tabernáculo en que Dios morase, así para la fábrica de este espiritual templo 
y tabernáculo, hizo Dios que concurriere todo lo que en otras partes estaba 
esparcido” 29. 

Discurso Segundo. Missus est Angelus 

En este venturoso mes, “digno de andar escrito con letras de oro”, 
cumpliendo las esperanzas de los justos del Antiguo Testamento, Dios 
quiso que por el mismo camino que nos había llegado la muerte, nos 
llegara ahora la salud y la vida:

“Vino el hijo de Dios a desmarañar lo que el demonio había enredado, y así 
aquí es todo al revés de lo que acullá pasó. Acullá engaño, mentira, flaqueza; 
acá verdad, sabiduría, fortaleza; acullá la plática de un Ángel malo y de una 
mujer liviana, descubren el camino del infierno; acá el coloquio de un Ángel 
bueno y de una mujer santísima, descubren el camino del cielo…; aquel engañó 
en promover lo que no cumplió…, pero todo lo que este Ángel soberano promete, 
se cumplirá, porque el Espíritu Santo vendrá sobre esta Serenísima Señora y 
serán los hombres hechos hijos de Dios por gracia…” 30

Discurso Tercero. Gabriel

La Escritura solo nos da el nombre, pero los doctores dedican 
muchas páginas para tratar de averiguar quién era este escogido per-
sonaje celestial. El P. Acevedo parece inclinarse hacia la opinión de 

29  Ibíd., pp. 14-15.
30  Ibíd., p. 16.



“MARIAL” DEL P. LUIS DE ACEVEDO 847

san Agustín, quien lo llama “príncipe de los Ángeles”. El significado 
del nombre es “fortaleza de Dios, lo que cual es muy apropiado para la 
especial embajada que se le asigna. Una vez más se basa en san Agus-
tín con especial y encendido elogio:

“Y S. Agustín mi padre, con tener un ingenio tan divino que le reconocen 
ventaja todos los buenos del mundo, confiesa que el misterio que menos rastrea-
ba de los de nuestra Fe, recién convertido a ella, era este de hacerse Dios hombre 
y juntar hombre y Dios en unidad de persona… Pues para que en el embajador 
se eche de ver la importancia del caso a que viene, venga Gabriel, fortaleza de 
Dios, dando a entender en el embajador y en el nombre, que aquí tiró Dios la 
barra de su poder y amor cuanto pudo, y por eso, llámase Gabriel” 31.

Dios quiere tanto a los hombres, que le ha destinado a sus ángeles 
como ministros y mensajeros. Cita a Séneca que canta los beneficios 
del tener amigos, y en el mundo cristiano, acude a varios padres de la 
Iglesia para ensalzar el cuidado que por mandato de Dios estos seres 
nos han prestado a lo largo de la historia de la salvación. Pero todos 
estos favores palidecen ante este misterio que comentamos, y, natural-
mente, en él interviene de forma especial, Gabriel: 

“La obra mayor que Dios hizo fue reparar el mundo perdido, y quiso la ma-
jestad de Dios que esta reparación en su tanto, colgase del fiat de la serenísima 
Virgen, y como del primer fiat salió el mundo criado, así del segundo fiat, salió 
el mundo redimido…, y este fiat debemos también a S. Gabriel en su tanto, 
porque le trató con la Virgen y le negoció, y así en aquella deuda tan grande 
el primero y principal acreedor es Dios, y el segundo la Virgen, y el tercero el 
Arcángel S. Gabriel” 32. 

Discurso Cuarto. A Deo

El ángel no viene por petición del hombre, viene por libre y amo-
rosa iniciativa de Dios. La encarnación es un beneficio tan grande que 
de ninguna manera puede llegar por merecimientos humanos. Esta es 

31  Ibíd., p. 22.
32  Ibíd., p. 28.



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA848

la voluntad de Dios, que nuestro autor fundamenta en diversos textos 
de la Escritura, para atreverse a poner en la propia boca de Dios estas 
palabras tomadas de Is 46,10:

“Consilum meum stabit et voluntas mea fiet: Que yo no he fundado esta 
obra en méritos ni deméritos humanos, sino solo mi consejo y voluntad; de 
manera que por ser la encarnación del hijo de Dios un bien tan universal y tan 
necesario al mundo, no le quiso poner en nuestras manos sino en las suyas, y 
que se fundase y estribase en su palabra, y para que se vea cómo lo cumple, Dios 
es él que envía al Ángel con la embajada de esta alegre nueva. Missus a Deo” 33.

Discurso Quinto. In civitatem Galileae cui nomen Nazareth

La gran embajada no se detiene en Jerusalén, Cartago o Roma, 
va derecha a un pequeño pueblo de Galilea. Dios quiere también con 
este gesto cambiar el orden que reina en este mundo. Nuestro autor 
aprovecha para inculcarnos el camino de la humildad, que es el pre-
ferido de María y de Dios:

“¿Sabéis que es esto? Que no pone Dios los ojos donde vos los ponéis, tiene 
Dios por grosera vuestra estimación. Lo que en el labrador es riqueza, es vileza 
en la casa del grande, el labrador tiene el basar a la puerta y el señor escondido 
allá en la cocina. Así Dios tiene otro estilo en su casa, es gran señor y mira con 
diferentes ojos la grandeza del mundo, no da los mayorazgos a los mayores sino 
a los más virtuosos” 34.

Discurso Sexto. Ad virginem

Quiso Dios levantarnos del pecado por el mismo camino en el 
que habíamos caído. Con ideas tomadas especialmente de S. Bernar-
do compara a la mujer que comió del árbol prohibido y buscó dis-
culpas, con la nueva Eva que nos dio majar de vida y nos ofrece esta 
piadosa exhortación para cambiar de mentalidad: 

33  Ibíd., p. 43.
34  Ibíd., p. 50.



“MARIAL” DEL P. LUIS DE ACEVEDO 849

“Por tanto muda ya, hombre, las palabras de esa excusa en palabras de 
alabanza y hacimiento de gracias, y di, Señor, la mujer que ahora me diste, 
llena de gracia, me dio, un bendito fruto de vida y comí de él, el cual me fue 
más dulce que la miel porque por él me diste vida. El fruto del árbol nos engañó 
y el fruto de María nos redimió, y así la maldición que nos vino por Eva se 
mudó en bendición por María, hasta aquí son palabras dignas del autor que 
las escribió que es S. Bernardo” 35.

Esta mujer escogida por Dios está adornada por todas las virtudes 
que aparecen en las grandes mujeres del Antiguo Testamento. Causa 
especial admiración que puedan darse juntas en ella el ser madre y 
virgen. Toma de diversos autores varias razones por las que convenía 
que fuera limpia de alma y cuerpo. Con S. Bernardo advierte la gran 
estima que tiene Dios a la virtud de la virginidad, de manera que el 
hijo de Dios “si ha de tener madre en la tierra, no quiere que sea sino virgen”. 
Tras ofrecernos muy diversas razones de esta conveniencia, concluye 
lo siguiente:

“De manera que concluimos de aquí que convino que la Madre de Dios fuese 
Virgen, porque había de ser Madre de Dios, y se había Dios de servir no solo 
de su alma santísima, sino de su cuerpo purísimo y virginales entrañas, porque 
había de ser tomada la carne de Cristo de la carne de María” 36.

Discurso Séptimo. Desposatam

Siguiendo la contraposición con Eva ya mencionada, dice el agus-
tino, que quiso Dios, que, “como una recién desposada nos puso de lodo”, 
otra “recién desposada nos sacase el pie del lodo”. Citando a S. Jerónimo, 
S. Ambrosio y otros santos padres, da la curiosa razón de que María 
aparece desposada para que el demonio no descubriese el misterio de 
la encarnación:

“Pues esta fue la burla que al demonio se le hizo que por ser la Virgen 
desposada se le encubriese el hacerse Dios eterno hombre, y así el misterio de 

35  Ibíd., p. 52.
36  Ibíd., p. 66.



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA850

la encarnación del hijo de Dios fue encubierto al demonio con el matrimonio 
de la Virgen, que viéndola desposada había de pensar que el hijo era de José su 
esposo” 37.

Sigue mostrando la admiración que causa la elección divina de 
nacer de una madre desposada con un pobre oficial y de esa manera 
hacer la guerra al demonio. He aquí uno de esos admirables textos 
basado en los “santos doctores” e inspirado por la literaria amorosa 
del Cantar de los Cantares:

“La flor nace de la vara sin dañar a la vara, antes la hermosea; así nació 
Cristo de la vara y raíz de Jesé, que es la Virgen, sin poner falta en ella, sino 
honrándola y hermoseándola, y como suele naturaleza producir hojas que am-
paren y defiendan de las injurias e inclemencias del tiempo a la flor, así puso 
Dios aquí al santísimo José, esposo de la Virgen, no para que de él saliese la 
flor, sino para que saliese de la Raíz sin infamia y sin injuria de los hombres, 
que se escandalizarán de ver una Virgen preñada” 38.

Discurso Octavo. Et nomem virginis Mariae

Con solo esta palabra el Evangelio nos entrega cuanto de bueno 
se puede decir de la Princesa del Cielo. De cuantos títulos le dan los 
santos doctores, este es el más grande. Mientras que de muchos santos 
poseemos reliquias en la tierra para que nos ayuden, de María solo 
necesitamos el nombre:

“Los devotos de la Virgen santísima nuestra señora, no han menester can-
sarse en buscar sus reliquias, porque donde quieran las pueden gozar, pues en su 
dulcísimo nombre les quedó un general amparo contra los peligros y aflicciones 
humanas, que como advirtió el sagrado Doctor de la Iglesia San Agustín nues-
tro padre, en el sermón de la Asunción de la sacratísima Virgen nuestra señora, 
llevó el hijo el cuerpo santísimo de la Madre al cielo, porque no era digna la 
tierra de tan preciso y rico tesoro… Y dejonos su nombre santísimo, por reliquia 
preciosa, digna de cualquier estima” 39.

37  Ibíd., p. 70.
38  Ibíd., p. 74.
39  Ibíd., p. 82.



“MARIAL” DEL P. LUIS DE ACEVEDO 851

Es, sobre todo, nombre de confianza. En opinión de santos docto-
res, María es nombre hebreo y quiere decir Señora. Otros, entre ellos 
S. Bernardo, ven su origen en el mar, con solo cambiar el acento. De 
este modo es muy frecuente verla como estrella de la mar, “la Virgen 
Sacratísima es norte y guía y aguja de marear para llegar al puerto de la bien-
aventuranza”. Alrededor del nombre santo cita varías imágenes que los 
diversos autores utilizan como títulos marianos: “estrella luciente”, “oli-
va plantada en los campos para remedio de todos”, “mar” que aglutina todas 
las aguas… Pero lo más interesante son las aplicaciones espirituales 
que continuamente hace el P. Acevedo, tales como esta:

“Quién se vio jamás con el agua de los trabajos y aflicciones tan a la boca, 
por más que anduviesen levantadas las olas de sus angustias, que parece le que-
rían sorber y anegar, que no las sosegase esta señora y le sacase a puerto seguro? 
Es esta Virgen aquella blanquísima paloma sin hiel que, en medio de las aguas 
del diluvio, trajo en su pico el ramo verde de oliva, quiero decir que en mitad de 
los peligros nos da esperanzas ciertas de salir bien de ellos” 40.

Discurso Nono. Et ingressus ángelus ad eam

Pinta la escena, de la mano de muchos mariólogos clásicos, llena 
de luz y con el ángel de rodillas. Se arrodilló ante María, “porque la Vir-
gen es Ángel por gracia” y “por ser Virgen”. El doctor angélico defiende que 
la Virgen fue la primera que mereció que los ángeles le hiciesen cor-
tesía, y nuestro autor pone en boca del ángel esta llamativa reflexión: 

“Os hacemos los cortesanos del cielo la cortesía que jamás con ninguna cria-
tura se ha usado, porque reconocemos en vos mayor gracia y reconocemos que con 
ser nuestra naturaleza mucho más excelente y mucho más noble que la vuestra, 
en esa habéis vivido con mayores perfecciones y con actos más fervoroso que 
fueron los que nosotros tuvimos cuando Dios nos creó… Vuestro hijo es nuestro 
rey, y nos preciamos de ser vasallos vuestros, y quien conoce esto en Vos, Virgen 
sagrada, no es mucho que mude el estilo que hasta aquí se usaba y arrojado a 
vuestros sagrados pies os adore y respete” 41.

40  Ibíd., p. 89.
41  Ibíd., p. 100.



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA852

Discurso Décimo. Ave gratia plena, Dominus tecum

Toma de S. Fulgencio el comentario sobre el saludo, Ave, ano-
tando que es el revés de Eva, para mostrar que la ira de Dios con los 
hombres ha cesado, “y era restituida la gracia y bendición del cielo, pues 
se había trocado el nombre odioso de Eva, en uno tan regalado como Ave”. 
Dedica a comentar esta parte de la embajada varias páginas con en-
cendidas alabanzas a esa gracia especial, insistiendo en esa presencia 
activa de Dios:

“Dice pues el Ángel, Ave gratia plena. Sálveos Dios, la graciosa, la llena 
de gracia, la mayorazga de los bienes del cielo… De parte de mi Dios, Virgen 
Santísima, vengo a tratar que quiere la Majestad del Padre eterno tener a me-
dias un hijo en vos, él lo es ya en el cielo, del verbo eterno, y quiere que seáis vos 
madre suya en la tierra, y como para ser el padre no le falta nada que sea bue-
no, así nada ha de haber en vos, para ser madre que no sea divino y precioso” 42.

Va comparando las grandes mujeres del Antiguo Testamento, 
para anunciar que llega una con toda las virtudes que ellas tuvieron 
y más, porque es la llena de gracia. Muchos santos han gozado de esa 
gracia de Dios, pero en María esta gracia especial y más alta, “es gracia 
para ser Madre de Dios”, que es el mayor oficio que puede existir. La 
siguiente frase, Dominus tecum, es la confirmación de esa excelencia. 
Así lo comenta de la mano, una vez más, de S. Agustín:

“Y esto es lo que agudamente notó S. Agustín mi padre, explicando estas 
palabras, ave gratia plena, Dominus tecum, las cuales glosa así: tecum in 
corde, tecum in auxilio, tecum in utero, tecum in mente, está este divino sol de 
justicia en vos, de diferente manera que en las demás criaturas, que cuando 
mucha dicha les corra, está en ellas por gracia, pero en vos, en el alma y en 
el cuerpo, no hay tierra en medio, entre vos y Dios, y así no es maravilla que 
aunque estén los demás santos llenos de gracia, estén en menguante respecto de 
la Virgen que es llena de gracia, gratia plena…” 43

42  Ibíd., p. 115.
43  Ibíd., p. 116.



“MARIAL” DEL P. LUIS DE ACEVEDO 853

La Virgen tiene dos nombres, uno María y otro llena de gracia. El 
primero se lo dio su linaje, el segundo el cielo por santidad y virtud y, 
según la embajada del ángel, está asegurado por la asistencia de Dios, 
Dominus tecum. La compara al templo de Salomón que igualmente 
queda superado con el nuevo templo de Dios:

“… pero cuando entró la verdadera arca del testamento, en este templo de la 
Virgen sacratísima, en la cual se encerraron los tesoros de la ciencia y sabiduría 
de Dios, no son rubíes, ni esmeraldas, ni piedras preciosas las que parecen, sino 
la gloria de Dios, hace que todo cuanto se descubra en esta Señora, que es su 
madre, sea un retrato vivo de su gloria, que esa se descubre en sus virtudes, en 
su obediencia, en su humildad y en su caridad” 44.

Se explaya nuestro autor imaginando las reflexiones del ángel, 
quien le dice que el Señor está con ella más con él, porque, dice, “aun-
que yo le poseo en la gloria, y vos solamente por gracia, más valen vuestras es-
peranzas que mi posesión”. Finalmente, como otras muchas veces, ofrece 
a sus lectores una aplicación espiritual:

“Pues con quién podemos mejor tener amistad y hacer juramento de serle 
muy amigos, siervos y devotos, que con la Virgen sacratísima, con quien vemos 
que está Dios por una singular manera, de cuya amistad nos ha de resultar tan 
gran riqueza y abundancia de bienes” 45.

Discurso Undécimo. Turbata est in sermone eius

Tras comentar varias opiniones de los grandes maestros sobre el 
motivo de esta turbación, nuestro autor se suma a cuantos explican que 
este estado de ánimo de María se producido por su gran humildad:

“Pues ya se entiende la razón por qué la gloriosa Virgen, cuya humildad 
fue, después de la de su Hijo, mayor que otra ninguna…, se turbó en oír cosas 
tan señaladas y tan grandes, por lo que le sonó aquella música a negocio tan 
alto que, como ella era tan humilde, temió no se perdiese algún punto de tan 
aventajada humildad” 46.

44  Ibíd., p. 121.
45  Ibíd., p. 125.
46  Ibíd., p. 131.



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA854

Discurso Duodécimo. Ne timeas, Maria

Viendo el ángel la turbación de María, la calma con estas consola-
doras palabras. Le viene a decir que hoy se anuncia a la tierra la más 
grande embajada que jamás haya existido, Dios se hace hombre en 
sus entrañas y la garantía es la cercanía del mismo Dios (apud Deum). 
“No os turbéis, Señora, le dice, que teniendo a Dios con vos y estando en su 
gracia no hay por qué temer”:

“Con esto podéis, Señora, quedar sosegadísima, que tal grandeza como esta 
jamás se ha comunicado a pura criatura, para sola vos estaba guardada esta 
dichosa y venturosa suerte, que seáis Madre del mismo Dios, y con ser Madre 
quedéis Virgen. Tendréis la honra de vuestra virginidad y tendréis el gozo de 
Madre…, pariréis pues un hijo, quedando Virgen como sale el rayo del Sol y el 
resplandor del diamante y la flor de la vara sin quebrarse, tendréis una preñez 
jamás vista, que el Espíritu Santo la alaba…” 47

Trata de explicar de diversos modos la gracia que muchos per-
sonajes bíblicos han hallado ante Dios, pero ninguno se aproxima 
siquiera a la de María:

“Pero sobre todos ellos la Virgen Sacratísima tuvo una singularísima gra-
cia, para robar no ojos ni corazones de hombres, sino el corazón de Dios, y quedó 
con esta gracia tan a propósito de Dios, y Dios tan a propósito de la Virgen, 
que dice en el libro de los Cantares… yo soy para mi amado, y él dará la vuelta 
hacia mí…” 48

Discurso Décimo Tercio. Hic erit magnus et filius altsimus 
vocabitur… et regni eius no erit finis

Explica aquí el ángel varias cosas sobre el hijo y su reinado: será 
grande, se llamará hijo del altísimo, heredará el trono de David y este 
reino durará para siempre. Esa grandeza del Hijo alcanza a toda la 
naturaleza humana:

47  Ibíd., p. 131.
48  Cant. 7, 11.



“MARIAL” DEL P. LUIS DE ACEVEDO 855

“Hic magnus; hasta este punto todos los hombres eran enanos, y ahora con 
la venida de este soberano Gigante queda la naturaleza humana tan engrande-
cida, que por ella quedaron todas las criaturas grandes…” 49

Recurriendo a los salmos, al evangelista Juan y a la Carta a los 
Hebreos, recalca la filiación divina del que va a nacer de María:

“Et filius altisimi vacabitur, aquí se declara más la majestad soberna y 
alteza del hijo que ha de concebir en sus entrañas la Virgen, que será tal, que 
con ser hijo suyo, lo será también de Dios, y así se llamará hijo del altísimo 
renombre tan admirable que no le mereció ninguno de los Ángeles ni Serafines 
del cielo” 50.

Heredará el reino de David, que nuestro autor identifica con el 
“reino o casa de los fieles”, es decir con la Iglesia:

“Colígese pues de todo lo dicho que el Reino de David y casa de Jacob, que 
aquí promete el Ángel a la Virgen, es el Reino de la iglesia, que es congregación 
de fieles y a este reino de los fieles llamó el Señor en muchos lugares del Evange-
lio reino de los cielos, (quiere decir) reino de gente fiel y celestial…” 51

Este reino es eterno, “aquí militando y en cielo triunfando” y, de la 
mano de san Agustín, dedica varios comentarios a demostrar que no 
es como los terrenos, “no es de este mundo”. Mientras que los reyes te-
rrenos se aprovechan de sus súbditos, este príncipe soberano, les da 
todo, hasta su propia vida:

“Los reyes del mundo son reyes de los cuerpos, este Rey y Señor de las almas; 
aquellos defienden sus súbditos y vasallos de enemigos visibles, éste Rey del 
enemigo del género humano invisible que es el demonio; aquellos defienden de 
muerte temporal, este soberano Rey nos libra de la muerte eterna…” 52. 

49  Acevedo, L., Marial. Discursos…, p. 142.
50  Ibíd., p. 145.
51  Ibíd., p. 148.
52  Ibíd., p. 162.



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA856

“… todo cuanto ganó y mereció con tantos sudores, vigilias, ayunos, ca-
minos o raciones, y con el derramamiento de su preciosísima sangre. Todo fue 
para nosotros y todo nos lo dio y así cargó sobre sus hombros el reinado y puso 
sobre ellos la llave de David con que nos había de abrir las puertas del cielo” 53.

Discurso Décimo Cuarto

Con S. Ambrosio, opina el P. Acevedo, que la contestación de la 
Virgen al ángel, no es de incredulidad, sino que pregunta cómo puede 
ser eso de ser virgen y madre. “Siendo la Virgen viandante, aunque creía el 
misterio, no era mucho que ignorase el cómo se había de obrar en ella”. Tiene 
claro que ya María había consagrado su virginidad a Dios, por tanto 
no podría ser de ningún otro hombre, y, nuestro autor aprovecha la 
respuesta para aplicarla a sus hermanos religiosos:

“Soberana lección y doctrina da aquí la Reina de los Ángeles a personas 
religiosas y que se han consagrado a Dios y hecho voto de castidad, cuando se les 
ofreciere ocasión, que con esto se encuentre, que digan quomodo fiet istud, cómo se 
compadece una profesión santa con un amor torpe y conversación liviana?...” 54.

Discurso Décimo Quinto

A la pregunta de María el ángel contesta como los teólogos cuan-
do les preguntan por misterios, remite a Dios: “lo que sé decir es que el 
Espíritu Santo será el autor y maestro de esta obra inefable”. Nuestro autor 
especifica con precisión, que, aunque la obra de la encarnación es 
obra de la Trinidad, sin embargo se atribuye al Espíritu Santo, y co-
menta muy atinadamente la imagen de la sombra:

”Se atribuye al Espíritu Santo, porque como la potencia se atribuye al Pa-
dre, y la sabiduría al Hijo, así el amor y la caridad se atribuye al Espíritu 
Santo, la cual más que en todas las obras divinas resplandece en la encarna-
ción del Verbo Eterno” 55.

53  Ibíd., p. 163.
54  Ibíd., p. 169.
55  Ibíd., p. 169.



“MARIAL” DEL P. LUIS DE ACEVEDO 857

“Hará Dios una perfectísima sombra de sí mismo en las purísimas entrañas 
de la Virgen, como si dijera el Arcángel san Gabriel, si reparáis, Virgen San-
tísima, en el cómo puede ser lo que os he dicho, advertid que el Espíritu Santo 
os hará una sombra suya, que será vuestro Hijo y veréis en él un retrato natural 
de su Padre, y viendo en él al mismo Dios, entenderéis claramente que todo lo 
puede Dios” 56.

Prosigue explicando el ángel este misterio poniendo el ejemplo 
de su prima Isabel quien, “vieja y estéril” va a concebir un hijo, por-
que nada es imposible para Dios. Con este motivo, cita el agustino, 
muchos lugares bíblicos para demostrar esta verdad y aprovecha para 
motivarnos a tener en Dios esa confianza:

“Sirve también esta razón del Ángel para curar nuestra desconfianza, y 
quiere nos enseñar en ella, cuando nos viéremos en necesidades y en negocios de 
dificultad…, que no midamos las cosas con lo que nuestras fuerzas e industria 
alcanzan, sino con el poder de Dios, para el cual no hay imposible” 57.

Discurso Décimo Sexto y Décimo Séptimo

Acaba el arcángel su embajada y le dice que el mundo entero está 
esperando su respuesta… Inclinada la Virgen a los ruegos del ángel, 
dijo sencillamente: ecce ancilla Domini, fiat mihi secundum verbum tuum. 
De los dos discursos que comentan estas hermosas palabras, el prime-
ro va dedicado casi en exclusiva a la profunda humildad de María, 
que han cantado tantos santos doctores:

“Oh humildad, dice San Agustín nuestro Padre, que fuiste la escala por 
donde descendió Dios a los hombres, diste a los muertos vida, a los cautivos 
libertad, a los enfermos salud, abriste la puerta del Paraíso y lo que había 
perdido la soberanía de nuestra madre Eva, todo lo reparó la humildad de la 
Virgen María…” 58.

56  Ibíd., p. 174.
57  Ibíd., pp. 176-177:
58  Ibíd., p. 181.



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA858

“Conociendo pues la sacratísima Reina de los cielos la fuerza y virtud de la 
confianza, sin reparar en ninguna dificultad, acepta el oficio de Madre de Dios, 
dándonos doctrina que nos arrojemos confiadamente en los brazos de Dios, sin 
temor de ningún peligro, que, cuando le haya, la confianza nos sacará de él” 59.

Comenta las discusiones que existen entre los doctores sagrados 
sobre el instante en que el Verbo eterno fue concebido en las entrañas 
de la Virgen y toma partido con los muchos (S. Agustín, S. Bernardo, 
Sto. Tomás de Villanueva…) que defienden que en ese mismo instante 
del fiat, bajó del cielo el Hijo de Dios al seno de María. Destaca la im-
portancia del momento, basado en muchos pasajes de la Sagrada Es-
critura que engrandecen la cercanía de Dios con los hombres, y mani-
fiesta que la única razón para explicar este increíble suceso, es el amor:

“Y si al profeta Isaías le admira y espanta ver a Dios enamorado del hom-
bre, a quién no asombrará ver al mismo Dios hecho hombre por amores del 
hombre y vestido del sayal grosero de nuestra humanidad…” 60

“Dijo el Ángel a la Santísima Virgen, serán vuestras entrañas, Señora, un 
crisol, una divina fragua en que se junte Dios y hombre, naturaleza humana y 
divina, y subirá de quilates la naturaleza humana de manera que el hijo que 
parirás con ser hombre por ser hijo vuestro, será también llamado hijo del muy 
alto e hijo de Dios, y así le llamó el Príncipe de los Apóstoles San Pedro en 
aquella admirable confesión suya: tú eres Cristo hijo de Dios vivo” 61.

Después de muchas citas, imágenes y expresiones de admiración 
ante este gran misterio, se propone buscar algunos “grandes frutos y 
provechos” que esto nos ha reportado y llega a describir seis: la digni-
dad divina de un hombre redunda en beneficio de toda la naturaleza 
humana; “por haberse Dios hecho hombre, subió el hombre a ser hijo de Dios 
por gracia”; el gran amor de Dios es la mejor provocación posible para 
que le amemos los hombres; hace al hombre bienaventurado en el 
alma y en el cuerpo; nos trajo la esperanza de ser también nosotros 

59  Ibíd., p. 193.
60  Ibíd., p. 197.
61  Ibíd., p. 209.



“MARIAL” DEL P. LUIS DE ACEVEDO 859

“divinos”… Citamos unas palabras de la sexta razón, basadas en S. 
Bernardo y S. Agustín:

“Lo sexto haciéndose este Señor hombre y conversando entre los hombres con 
tan grande santidad nos allanó y facilitó el camino de la bienaventuranza con 
la luz de su doctrina y nos animó a caminar por él con la virtud de sus ejem-
plos, porque de lo uno tenía necesidad nuestra ignorancia, y de lo otro nuestra 
flaqueza…” 62

Finaliza esta primera reflexión dando gracias a Dios y exhortan-
do a los lectores a vivir como hijos de Dios y herederos de su gloria 
acudiendo al pensamiento de S. León Magno:

“Quién pues no se maravilla… de ver que tanto amase nuestro Dios a los 
hombres, tanto los preciase, tanto los honrase, tan de veras desease su salud y 
tanto los ennobleciese con el misterio de su encarnación que los hiciese hijos de 
Dios. Conozcamos pues tan soberana dignidad y sirva este conocimiento de no 
ofender a un Dios que tanto nos quiso honrar” 63.

4.4.	Discursos morales en la Fiesta de la Visitación de la 
Reina del Cielo a santa Elizabeth, y del Evangelio que en 
este día pone la Iglesia (Lc 1)

En el anterior discurso nos hemos extendió más de lo que ad-
mitiría este resumen que de la obra venimos exponiendo. Lo hemos 
hecho para apreciar con el mayor detalle posible el desarrollo de su 
reflexión. En los siguientes discursos naturalmente tendrán que ser 
mucho más resumidos.

Este segundo capítulo sigue el mismo estilo de comentar con todo 
el detalle posible el texto evangélico acudiendo a muchas citas bíbli-
cas y a los comentarios que de ellas han hecho los clásicos mariólogos. 
Nos puede servir como visión general la presentación que hace nues-
tro autor del misterio de la Visitación:

62  Ibíd., pp. 221-222.
63  Ibíd., pp. 222-223.



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA860

“Celebra hoy la Iglesia universal una visita que la Reina de los Ángeles 
nuestra Señora, recién concebida en sus entrapas por obra del Espíritu Santo el 
hijo de Dios, hizo a santa Isabel su prima y madre del gran Bautista, que a la 
sazón estaba concebido de seis meses, y consagrósele este día por ser una visita 
de extraños acontecimientos: visita de dos madres y de dos hijos, las madres 
milagrosas, los hijos extraños, una estéril parida, otra Virgen preñada; los 
hijos, uno Dios hecho hombre por amores del hombre, otro hombre hecho Dios 
por gracia y por adopción, y están en esta dulcísima historia los misterios tan 
juntos y apretados que apenas hay lugar para la consideración de ellos, cuanto 
más para explicarlos y escribirlos…”  64

Tras la presentación de la fiesta, hace una poética presentación 
del Magnificat, comentando cada una de las frases. A modo de ejem-
plo, transcribimos la primera:

Magnificat anima mea Dominum… 
“La divina grandeza
aunque es infinita y bondad pura
y no recibe aumento su potencia,
cuanto mayor belleza
y más perfección tiene la criatura
tanto engrandece más la eterna esencia 
y muestra la experiencia
que el objeto a la vista se mejora,
así mirando a Dios, por mi alma pienso
que engrandece mi alma a Dios inmenso”  65.

Rastrea la importancia que en la literatura pagana tienen las visi-
tas de los reyes a las ciudades, cita encuentros importantes narrados 
en la Biblia, para resaltar la importancia de esta transcendental visita. 
Encuentra muchas razones para admirarse, tales como esta:

“Aquí se ve en la serenísima Virgen nuestra Señora, puesta en práctica la 
condición de los santos y amigos de Dios, que es muy propio de los tales en reci-
biendo alguna merced de la mano de Dios, desear que esa se comunique a todos, 

64  Ibíd., p. 227.
65  Ibíd., p. 229.



“MARIAL” DEL P. LUIS DE ACEVEDO 861

y por esto el bienaventurado San Basilio decía que los santos eran como la vi-
driera que en recibiendo la luz no la tiene en sí guardada, sino que la encamina 
a otras partes para que el sol que con ella fue liberal, lo sea con las otras” 66.

Insiste en la prisa que destaca el evangelista, cum festinatione, y ve 
en esa presteza de María un parecido a la solicitud de Dios en reme-
diar las necesidades de los hombres:

“Y así sabiendo por boca del Arcángel san Gabriel que el Bautista estaba 
preso por el pecado original seis meses había, exurgens cum festinatione, viene 
con prisa a remediarle, que como mi hijo, dice la Virgen, no perdonó a traba-
jos ni caminos por remediar almas, así yo por parecerme a él (aunque tierna 
doncella) quiero subir montañas ásperas de Judea y eso no despacio sino con 
prisa, que si él caminó sobre el sol, para el remedio del hombre, bien es que por 
parecerme a él camine yo sobre luna, esto es, cum festinatione…” 67

Se centra en las palabras, et visitabit Elizabeth, para comentar el 
objetivo de su ida a la montaña y los beneficios que esa visita reporta 
a Isabel y, junto a ella, a todos los cristianos:

“He aquí el blanco, fin y remate de la jornada de la serenísima Virgen Ma-
ría nuestra Señora visitar a su prima santa Isabel, remediar las necesidades 
de su casa, y he aquí cifrado en una palabra el oficio de la Princesa del Cielo, 
que es remediar nuestras necesidades y menesteres, visitarnos cuando tenemos 
necesidades y trabajos” 68.

Va desgranando otras razones de esa beneficiosa visita y descubre 
que María visita Isabel y Cristo a san Juan para encender el lucero que 
ha de alumbrar al verdadero sol de justicia:

“El Bautista nació en el mundo para ser precursor, pregonero, aposenta-
dor y lucero del verdadero Sol de Justicia Cristo, y el lucero sin luz no puede 
anunciar el día que viene, y así S. Juan no podía sin luz de la gracia pregonar 
a Cristo, pues eso hace hoy Cristo, va a dar gracia y luz a su lucero que estaba 

66  Ibíd., p. 244.
67  Ibíd., p. 256.
68  Ibíd., p. 264.



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA862

oscuro con el pecado original, y diole tanta luz que se creyó en el mundo que no 
era lucero, sino Sol, tanto que tuvo necesidad el Evangelista de advertir para 
desengaño del mundo que no era el Bautista Cristo, y que no era sol sino el 
lucero que venía a anunciar al Sol…” 69

Finalmente, citando a los grandes doctores, se detiene en las ra-
zones que motivaron la alegría del pequeño Juan en el vientre de su 
madre: ya está haciendo funciones de precursor, se alegra por ver a 
Dios encarnado, reconoce y reverencia la llegada del Hijo de Dios, 
representa a todos los niños que en adelante serán salvados por esa 
visita al mundo. Así finaliza:

“Lo sexto en esta alegría de san Juan en las entrañas de su madre, da Cristo 
Príncipe del Cielo prendas ricas de lo que hará después. Si arriñonado y puesto 
en el vientre de la Virgen sacratísima hace tan admirables obras, si con las 
palabras de su madre hace tan raros efectos, cuando él hable y suene su voz en 
nuestra orejas... qué será? ” 70. 

4.5.	Discursos morales en la Fiesta de la Purificación de la 
Reina del Cielo Nuestra Señora (Lc 2)

De nuevo comienza el P. Acevedo citando lugares concretos de las 
obras de muchos autores que ha utilizado expresamente para compo-
ner este discurso sobre la fiesta que S. Bernardo denomina “procesión 
solemne. Solamente con leer la presentación nos permite vislumbrar el 
derrotero que va a seguir su argumentación:

“Celebramos la fiesta que llamamos de la Purificación, cuando la Reina de 
los cielos hizo de la purificada, de la necesitada y obligada a pasar por la ley 
ordinaria de las otras mujeres; es fiesta en que se hallan tres milagros junto, 
y todos tres extraordinarios y raros, según advirtió el mismo S. Bernardo: el 
primero Dios y hombre, chico y grande, niño y anciano en días…, llevado de 
su madre santísima, llevándole él a ella, tenido y sustentado en los brazos del 
santo y venerable viejo Simeón, y sustentándole él al viejo bendito de Simeón 
y echándole él mil bendiciones; el segundo, Madre Virgen, fruto con flor de 

69  Ibíd., p. 273.
70  Ibíd., p. 291.



“MARIAL” DEL P. LUIS DE ACEVEDO 863

virginidad; el tercero la Fe Cristiana asida al entendimiento humano, que cree 
que el que entra en el templo a ser ofrecido es el mismo que formó los cielos y 
creó los Ángeles. Es fiesta (según parecer de S. Agustín mi padre en el sermón 
20, de témpore) de grande alegría y gozo para todos los estados, pues a todos les 
alcanzó parte de bendición de este día” 71.

Dedica varias páginas y muchos razonamientos a explicar cómo 
puede la criatura más pura ir a purificarse al templo y compara la 
escena al bautismo de su hijo Jesucristo:

“Como la primera salida del hijo es a bautizarse, la primera salida de la 
Virgen después del parto es purificarse, el hijo que es el resplandor del padre…, 
pide a Juan que le lave y la Virgen, espejo cristalino, sin mancilla viene a pu-
rificarse al templo… Quiso la Virgen parecerse tanto a su hijo, que no hubiese 
virtud en el Hijo, en cuyo seguimiento ella no fuese; y como descubrió en aquel 
hecho su Hijo una humildad profunda…, quiere en este descubrir la suya y 
parecérsele…” 72

Además de la virtud de la humildad, descubre en el hecho otras 
virtudes, como la obediencia que va más allá de la estricta obligación, 
el cuidado de no escandalizar a los sencillos, la valoración de los ce-
remoniales externos para conservar la pureza del interior… Justifica 
también la ley de ofrenda de los primogénitos querida por Dios, para 
mostrar que son suyos, para así también ponerlos bajo su cuidado. 
Canta la honradez y santidad de Simeón, representante de todas las 
esperanzas bíblicas y, de sus palabras, saca lecciones para que los cris-
tianos aprendamos a mirar al cielo. Así traduce y aplica sus palabras:

“Ahora, santísimo niño, que habiendo deseado este día muchos de mis an-
tepasados mejores que yo, no lo vieron; y yo con estos ojos míos os veo, con cuya 
sombra se contentaba un Abraham, un Isaac, y a vos mismo os tengo en mis 
brazos y con ellos sustento al que con solo los tres dedos sustenta la redondez de 
la tierra; ahora pues, ahora me bendeciréis vos y no otro” 73. 

71  Ibíd., p. 295.
72  Ibíd., p. 301.
73  Ibíd., p. 398.



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA864

“Quería, Señor, irme de aquí, porque vos sois venido, que vuestra venida 
no fue para aficionarnos a vivir en el mundo y hacer morada en la tierra, sino 
para arrebatarnos al cielo; no fue para que se aficione el hombre al mundo, sino 
para que salga del cautiverio del mundo” 74.

4.6.	Discursos morales en la Fiesta del Nacimiento de la 
Reina del Cielo, la Virgen María Nuestra Señora, y en el 
Evangelio que en este día pone la Iglesia Romana (Mt 1)

Como era tradición en esa época señala la fecha exacta de este 
acontecimiento y cita, como siempre, cantidad de autores en los que 
basa su exposición. Entre ellos están los agustinos, “nuestro don Fray 
Thomas de Villanueva, Arzobispo de Valencia en el sermón de esta fiesta”…, 
“el Padre Maestro Fray Christoval de Fonseca en su vita Christi capite sépti-
mo”. Así da el sentido y la importancia de tal fiesta: 

“Celebra hoy la Iglesia el nacimiento de la Emperatriz del Cielo, Reina de 
los Ángeles y Señora nuestra la Virgen María, con el contento, gozo y alegría 
que todos vemos, por ser el principio de todo nuestro bien y de todas las solem-
nidades y fiestas suyas que por el discurso del año se celebran, de las cuales es la 
primera que en la Iglesia se celebró y la que entre todas merece primer lugar” 75.

El mundo esperaba ansioso ver un día un árbol, “del cual saliera 
el fruto divino que quita la ponzoña del pecado”. Justifica esta afirmación, 
acudiendo a muchos personajes del Antiguo Testamento, para con-
cluir con este hermoso anuncio: 

“Hasta aquí todo se iba en esperanza, luego vendrá, ya viene, no puede 
tardar mucho; pero hoy todo es ya, ya. Ya el cautivo ve su rescate, ya el preso su 
libertad, ya el doliente su salud, ya el justo más gracia, ya el triste su consuelo, 
ya el Ángel su alegría, ya el pecador perdón, ya tenemos la prenda, ya no se nos 
irá Dios, dichoso día, venturosa mañana que hizo la tierra cielo, día en que 
nace la madre de Dios, como nace y se levanta el alba en el verano…”  76

74  Ibíd., p. 399.
75  Ibíd., p. 405.
76  Ibíd., p. 413.



“MARIAL” DEL P. LUIS DE ACEVEDO 865

Sigue utilizando muchas alabanzas y curiosas metáforas y se pre-
gunta cuál es el sentido de este raro evangelio de la genealogía, que 
muchos no entienden. Acude a los grandes maestros que ven en él 
“una escalera por donde bajó Dios del cielo a la tierra”, una cadena de oro 
que sostiene una especie de tusón, que es Jesús cordero divino, una 
puerta para la Iglesia nueva… Con esta lista de personajes prueba san 
Mateo la estirpe gloriosa, pero humana y por tanto pecadora, en la 
que nace Jesús de Nazaret. Pero quien ennoblece de verdad a todos 
esos personajes es la Virgen y su hijo Jesucristo:

“… que quedan muy ennoblecidos con haber tenido en su linaje a la Virgen 
gloriosa y a Jesucristo nuestro Señor, y esta es la razón por la cual en este lista 
se ponen la mujeres flacas y pecadoras y no las santas, porque las santas en 
presencia de la Virgen y su hijo no lo parecieran, y las pecadoras a la sombra 
de la Virgen quedan muy honradas, y con el nacimiento de tal príncipe enno-
blecidas, pues nace para su bien y remedio, y de esta misericordia que usa, saca 
Dios gloria, honra y estimación” 77.

Apoyado en S. Jerónimo, defiende que el evangelista puso a Da-
vid y Abrahán como cabezas del linaje de Jesucristo, porque ellos re-
presentan especialmente la promesa del Mesías. Son particularmente 
interesantes los motivos que explican la presencia de tantos pecadores 
en la lista, que vienen a reforzar la idea de que la encarnación es com-
pleta y el amor no excluye a nadie:

“Pudo, pues, tomar carne de hombre o mujer hecha por milagro, y santo y 
santa, mas no quiso, sino tomar carne de linaje de pecadores y sacar de ellos 
una madre milagrosa, porque aunque esotro bastara y parecía cosa más limpia 
y más honrada, pero en cosas del amor no mira Jesucristo nuestro Señor su 
honra, vida ni fama…, sino lo que más conviene al hombre a quien ama” 78.

Todos los grandes mariólogos se admiran del silencio sobre María 
y sus padres, los abuelos de Jesucristo. Ve en ellos silencio y alabanza 
ante el misterio y canta la grandeza del hombre que Dios eligió como 

77  Ibíd., p. 459.
78  Ibíd., p. 506.



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA866

esposo de madre, por eso aparece esta expresión Iacob autem genuit 
Ioseph virum Mariae:

“La mayor alabanza que se puede decir de san José es ser esposo de aquella 
que escogió Dios para madre suya, porque muy puesto está en razón que cada 
uno se case con su semejante e igual: la hija del caballero con el caballero, la 
hija del noble con el noble…” 79

“Y así como escogió para madre suya la criatura más santa que en el mun-
do había, también buscó tal esposo para su madre, que no se hallase otro más 
santo ni más justo” 80.

Llama la atención lo poco que los evangelistas dicen de María, 
pero, cree nuestro autor que “en las pocas palabras que los evangelistas 
sagrados dijeron de esta soberana Reina y Señora se contienen unos como prin-
cipios que encierran y comprenden en sí todas las excelencias, prerrogativas y 
grandezas que se pueden decir de la Virgen”. Por eso, piensa, lo formula así 
san Mateo como el mejor resumen posible:

“Bien le cuadra a la Virgen ser cielo, pues fue morada donde el Verbo eterno 
tuvo morada tan de asiento, que estuvo en sus sacratísimas entrañas nueve 
meses, de donde le vino tanta excelencia y dignidad, que después de Dios no po-
demos imaginar cosa más bella, más hermosa, ni más excelente que la Virgen, 
que al fin fue sola la que mereció ser madre del mismo Dios y cielo donde Dios 
morase en el mundo, de qua natus est Iesus” 81.

“También es digno de considerar aquí, por qué el Evangelista san Mateo, y 
por él el Espíritu Santo, usó de este rodeo y perífrasis hablando de la Virgen, 
de qua natus est Iesus qui vocatur Christus, para manifestar al mundo su 
dignidad y el Sacramento de la Encarnación del Hijo de Dios, que en ella se 
obró, porque habiendo puesto una larga sucesión de Reyes, jueces y Sacerdotes, 
cuando llega a la serenísima Virgen María nuestra Señora, no la llama madre 
de Dios ni engendradora suya, sino María, de la cual nació Jesús que es lla-
mado Cristo” 82.

79  Ibíd., p. 531.
80  Ibíd., p. 532.
81  Ibíd., p. 556.
82  Ibíd., p. 601.



“MARIAL” DEL P. LUIS DE ACEVEDO 867

4.7.	 Discursos morales en la Fiesta llamada La Expectación de 
la Reina del Cielo o Nuestra Señora de la O.

Presenta el valor de esta fiesta de la esperanza, paralela al tiempo 
del adviento con el que la Iglesia nos prepara para la navidad. El otro 
nombre de Nuestra Señora la O, viene de las antífonas que se cantan 
en los días próximos al Nacimiento de Jesucristo. Así encuadra la fies-
ta en nuestras tierras:

“Celebra hoy nuestra España (y particularmente el reino de Toledo) fiesta a 
las esperanzas, cuidados y pensamientos que tenía la serenísima Virgen María 
nuestra Señora antes de su dichoso y bienaventurado parto, a los deseos encen-
didos y ardentísimos que tenía de ver con los ojos corporales a aquel divino sol 
de justicia, que tenía encerrado en sus entrañas, y a aquel rico y soberano tesoro, 
que el Espíritu Santo había puesto en aquella preciosísima arca” 83.

Enlaza las esperanzas mesiánicas del pueblo de Israel con la de 
esta israelita especial, para mostrar su superioridad con hermosas re-
flexiones que nos ofrece, llenas, una vez, más de resonancias bíblicas:

“Estaría la Virgen serenísima más atentamente que Moisés viendo que ella 
era la zarza verdadera, en medio de la cual ardía el fuego sin quemarla, pues 
había concebido sin pecado, y pensaba parir sin dolor, estaba admirada vién-
dose cercada del sol sin ser impedida de sus ardientes rayos, veíase ser el altar 
verdadero sobre quien estaba la hostia y sacrificio con la cual se habían de 
quitar los pecados del mundo” 84.

Esta fiesta da oportunidad al P. Luis Acevedo para explayarse 
en los íntimos pensamientos que llenarían la mente de María en el 
tiempo del embarazo. Le ofrece sus cuidados y dialoga con piadosas 
oraciones con su hijo. He aquí una bella y sublime oración:

“Oh Hijo de Dios que también lo sois mío, en lugar del trono de gloria y 
sitial que se debe a tanta majestad y grandeza, recibid este pecho y brazos, que 
carne sois de mi carne y hueso de mis hueso; y si tan deseoso venís de vivir con 
los hombres, que ponéis en eso vuestro regalo y gusto y queréis poneros en sus 

83  Ibíd., p. 603.
84  Ibíd., p. 633.



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA868

manos para que os crucifiquen, las mías que no se deben emplear sino en rega-
laros y serviros, tened por bien que reciben en sí este soberano tesoro” 85.

4.8.	Discursos morales en la Fiesta de la Purísima Concepción 
de la serenísima Virgen María nuestra Señora.

Ya comentamos el lugar destacado que merece el Marial entre 
las obras de los mariólogos agustinos que en esa época defendieron, 
siguiendo a san Agustín, el privilegio mariano de la Inmaculada Con-
cepción. Al no poder aquí desarrollar su contenido nos conformamos 
con declarar el sentido de la fiesta y su nítida postura en el tema:

“Celebra este día la Iglesia Católica la purísima y limpísima Concepción 
de la serenísima Virgen María nuestra Señora, con tanta solemnidad, gozo 
y regocijo, por ser esta Señora la alegre mañana que llenó el mundo de ricas 
esperanzas” 86.

“Por particularísimo privilegio fue preservada para que no cayese, de ma-
nera que no se contenta la cortesía cristiana con que haya Dios librado a su 
santísima madre de las miserias todas en que caímos por la culpa, sino que 
pleitea el ser libre de la causa de ellas, que es el pecado original” 87.

Piensa el P. Acevedo que así lo ve la mayoría de los católicos y 
que “el no estar este punto definido por negocio de fe, no quita nada de la 
majestad y grandeza de esta fiesta, antes en alguna manera la descubre”. Da 
muchas y curiosas razones por las que convenía esta limpieza original 
de María, tales como estas: El poder de Dios para romper las leyes, 
la conveniencia por su especial oficio, la honra del Hijo, por ser Dios 
tan enemigo del pecado, el gran parecido de madre e hijo… Transcri-
bimos algunos párrafos para que se pueda apreciar su decidida argu-
mentación:

“(Dios) para mostrar que era Señor absoluto, quebró mil veces los fueros y 
leyes de la naturaleza. Supuesto esto, así brevemente dice la Virgen santísima 

85  Ibíd., p. 637.
86  Ibíd., p. 655.
87  Ibíd., p. 658.



“MARIAL” DEL P. LUIS DE ACEVEDO 869

Dominus possedit me, Dios hizo conmigo como señor absoluto y sin tener cuenta 
con las leyes puestas, me ha librado de la ley universal del pecado y culpa ori-
ginal, preservándome antes que cayese en ella” 88.

“… si Dios dando el oficio da la suficiencia, dando a esta soberana princesa 
una dignidad tan grande como es ser madre suya, cuáles serían las riquezas que 
a esta Señora daría, qué preseas, qué alhajas pondría en este depósito de sus 
maravillas, recámara de sus riquezas, sagrario de sus milagros, ella misma lo 
dijo, fecit mihi magna qui potens est…” 89.

“Esta razón debe la Iglesia a san Agustín mi padre, el cual siempre que 
trata de pecados, excepta la Virgen sacratísima María nuestra Señora, por la 
honra de su hijo” 90.

“Convenía también que la Virgen sacratísima no tuviese pecado original 
y que gozase del privilegio dicho, porque había de ser mediadora entre Cristo 
y los pecadores, y si tuviese pecado o le hubiera tenido, no fuera buena para 
reconciliarnos con Dios” 91.

“Y así no habrá hijo tan parecido a su madre como él, porque no tuvo a 
quien pareciese sino a solo ella y so se divertió (sic) la similación o semejanza 
como en los otros hijos, por manera que los ojos, color, cejas, frente, que Dios 
escogió para sí, esas puso en su madre…” 92.

“Convenía también que la Virgen serenísima no tuviese mancha de pecado 
original, porque había de ser espejo en que el Verbo divino que es sin mancilla 
se había de dejar ver, y no era a propósito espejo que la tuviese” 93.

Termina el apartado, citando a S. Anselmo y S. Agustín, diciendo 
que este sobresaliente hecho es el mayor milagro por ser la Virgen un 
monstruo de santidad:

“Y para que de los principios se coligiesen los fines para que Dios la criaba, los 
había de hacer tan soberanos que espantasen a toda la naturaleza y a los mismos 

88  Ibíd., p. 665.
89  Ibíd., p. 701.
90  Ibíd., p. 701.
91  Ibíd., p. 709.
92  Ibíd., p. 711.
93  Ibíd., p. 714.



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA870

Ángeles del cielo, haciéndola tan pura y limpia cuanto confesamos sus devotos y 
aficionados celebrándole fiesta a su purísima y limpísima Concepción” 94.

4.9.	Discursos morales en la Soledad de la Serenísima 
Virgen María nuestra Señora ( Jn 19)

Describe dramática y devotamente la escena de una mujer va-
liente de pie ante la cruz de su hijo. Pero aún en estos momentos y, 
quizás con mayor razón, invita a pedirle mercedes porque por nuestra 
salvación están madre e hijo de esta manera:

“No está hoy menos misericordiosa que suele, antes me parece a mí, que 
como su Hijo benditísimo, aunque siempre liberal manirroto y franco con el 
hombre, hoy lo mostró más, pues tiene rotas las manos, y a manos rotas hace 
mercedes…, así su santísima madre, aunque siempre abogada e intercesora 
nuestra, hoy más, pues está al pie de la cruz como tesorera de las sangre precio-
sa de su hijo, esperando que lleguemos a pedirle mercedes para repartirlas con 
larga mano” 95.

Es interesante la descripción que hace de María, llena de pena y 
dolor, pero, valiente, soporta a pie firme los dolores de su hijo: 

“Estaba esta Señora con gran fortaleza viendo morir al que había de dar 
vida al mundo con su muerte; y era su esfuerzo tan soberano, que con ver a su 
hijo…, traspuesto en una cruz y eclipsado, y a la lumbre de sus ojos muerta, 
tiene ánima, stábat, tiene su estación junto a la cruz, y no como quiera, sino en 
pie derecha como columna del cielo” 96.

“Y si como está dicho de parecer de S. Agustín nuestro padre y S. Bernardo, 
el alma más está donde ama que donde anima, bien podemos decir que todos los 
dolores y penas que padeció el hijo en el cuerpo, sintió la madre en el corazón: 
coronada fue como Reina, con la corona de espinas de su hijo, y los clavos que tras-
pasaron sus pies y manos, juntamente traspasaron las entrañas de la Virgen” 97.

94  Ibíd., p. 720.
95  Ibíd., p. 725.
96  Ibíd., p. 727.
97  Ibíd., p. 774.



“MARIAL” DEL P. LUIS DE ACEVEDO 871

Hace encendidos comentarios a la entrega de su madre a Juan, 
recordando que con esa entrega nos hizo a todos hermanos suyos e 
hijos de Dios y de la Virgen:

“Y cuando el Redentor dijo a su piadosísima madre, veis ahí a vuestros 
hijos, mostrándole en S. Juan a todos los Cristianos, por virtud de su palabra 
divina nos hizo sus verdaderos y enteros hermanos, hijos de Dios y de la Virgen 
María nuestra Señora, la cual es una dignidad tan preciosa, que no puede la 
capacidad humana comprender, ni dignamente explicar” 98.

4.10.	 Discursos morales en la Fiesta de la Resurrección de Jesu-
cristo Nuestro Señor y cómo apareció primero que a otro 
ninguno a su santísima madre

Aunque la Resurrección de Jesucristo es la fiesta por excelencia 
de todo cristiano, lo es particularmente de María. Así lo ven muchos 
autores de la época y así lo proclama, precisando bien que no está en 
el evangelio, nuestro autor:

“Aunque es así que los sagrados Evangelistas ponen por primera vista y 
aparecimiento este de las Marías, pero sin duda fue el primero el que hizo 
Jesucristo nuestro Señor después de resucitado a su santísima madre María… 
Y así piadosamente creemos que la primera a quien Jesucristo nuestro Señor 
apareció, después que impasible y glorioso resucitó de los muertos, fue su santí-
sima madre María” 99.

4.11.	 Discursos morales en la Fiesta y solemnidad de la Asun-
ción de la Serenísima Virgen María y del Evangelio que 
en este día pone la Iglesia (Lc 10).

El P. Luis Acevedo presenta la fiesta y su explicación, basado 
como siempre en una gran cantidad de citas, que le dan pie a sus dis-
cursos o meditaciones. Da unos datos temporales que hoy no admiti-
ríamos, pero sus reflexiones son totalmente actuales:

98  Ibíd., p. 786.
99  Ibíd., p. 796.



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA872

“No luego que Jesucristo nuestro Señor se subió al cielo llevó consigo a su 
madre santísima, porque ya que se ausentaba del mundo el sol verdadero de 
justicia Cristo, era razón, como dice el bienaventurado S. Anselmo, que quedase 
la Virgen santísima como luna soberna para dar luz a la Iglesia, mas después 
de haber vivido la Reina del Cielo en este valle de lágrimas, a setenta y dos 
años, a los 23 después de la pasión y asunción de su hijo, a los 15 del mes de 
Agosto, en el año 56 del nacimiento de Cristo…, murió la Virgen santísima 
sin dolor…, fue subida al cielo en cuerpo y alma, y con la majestad y grandeza 
que convenía a la que era madre del Emperador del Cielo, y ensalzada sobre 
todos los coros de los Ángeles, asentándola el hijo a la mano derecha, para que 
interceda y abogue por los pecadores” 100.

La que sufrió al pie de la cruz, se ve hoy ensalzada. Es fiesta de 
“gozo, contento y alegría”. Hay motivos para las lágrimas por su ausen-
cia, pero más grandes son las esperanzas que esta fiesta nos transmite:

“Así subiendo la Reina de los Ángeles y Señora nuestra, concebimos espe-
ranzas sus devotos de vernos allá, y parece que nos está asegurando nuestra 
buena suerte, tomando en su dulce boca aquellas palabras de su hijo, ubi ego 
sum illic ut minister meus erit, donde yo estoy y estarán también mis devotos y 
los que me sirvieren” 101.

Da varias razones por las que es comprensible esta subida en 
cuerpo y alma a los cielos. He aquí dos de ellas, la segunda tomada 
de s. Agustín:

“S. Juan dice, signum magnum aparuit in coelo, mulier, y mujer no dice 
alma sola ni cuerpo solo, sino uno y otro juntos, luego quiere decir claro que la 
Virgen cuya figura era aquella mujer, según San Agustín y San Bernardo, subió 
en cuerpo y en alma, que como era medio entre Dios y hombre, ni había de subir 
por propia virtud como Dios nuestro Señor, ni esperar a la común resurrección 
como los demás” 102.

100  Ibíd., p. 807.
101  Ibíd., p. 818.
102  Ibíd., p. 863.



“MARIAL” DEL P. LUIS DE ACEVEDO 873

“Lo que yo me persuado a creer es que como aquel cuerpo santísimo era tan 
precioso y rico tesoro, quiso Dios tenerlo en el relicario del cielo. Los demás 
cuerpos de los santos pónganse en los relicarios de la tierra, honren los templos, 
adornen los altares, enriquezcan lo oratorios, el de la Virgen purísima, como 
más precioso, póngase en el cielo” 103.

Defiende nuestro autor, como si hubiera conocido lo que afirma el 
Vaticano II, que devoción es, además de admirar y ensalzar las virtu-
des de la Virgen, el tratar de imitarlas: 

“Poco os sirve esta devoción que tenéis, si no vivís bien, si no conformáis 
vuestra vida con la suya, antes será contra vos, porque aunque favorezca a los 
pecadores y sea abogada suya, pero no se precia de favorecer a los que están 
siempre en sus pecados y perseveran en ellos” 104.

Une con hermosos disertaciones la asunción con su nuevo oficio 
de abogada y mediadora. Esta mediación le cuadra muy bien, porque, 
“por ser madre tiene entrada con Dios, y, por ser prenda nuestra, tendrá com-
pasión de nuestros males y trabajos”:

“Y es bonísima la Virgen medianera y abogada entre Dios y los pecadores, 
que como cuando dos están reñidos y enemistados se busca un buen tercero que 
medie y haga las paces, así cuando los hombres están reñidos con Dios y en 
desgracia suya por algún pecado, la mejor medianera que pueden poner es a 
la Virgen, que para eso nació en el mundo, para que por su hijo reconciliase el 
mundo con Dios” 105.

Mariano Boyano Revilla, OSA

103  Ibíd., p. 879.
104  Ibíd., p. 885
105  Ibíd., p. 887.



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA874


