
LA VIRGEN MARÍA EN LA VIDA Y EN LOS ESCRITOS DE FRAY LUIS DE... 693

La Virgen María en la vida 
y en los escritos de fray Luis de León

Resumen

Escribir sobre lo que dice y siente Fray Luis de León sobre la Virgen María es 
adentrarse en un mar de temas, a cual más hermoso; he escogido dos, cuyos 
títulos -“Devoción y amor de fray Luis a la Santísima Virgen”- y “Teología 
mariana”, nos ofrecen una visión cabal, aunque breve, de lo que para él era 
la Santísima Virgen María. Efectivamente, en la primera parte canta, sobre 
todo en poesía, su “intensa devoción” y “su gran amor” a la que, desde su 
infancia, consideró “Madre suya”. En la segunda parte se ha querido recoger, 
espigando en su Opera Latina, las enseñanzas sobre cada uno de los temas 
teológicos relativos a las gracias y privilegios otorgados por Dios a la que 
estaba destinada a ser Madre de la Segunda Persona de la Santísima Trinidad 
encarnada en ella. 

Abstract

To write about what Fray Luis de León says and feels about the Virgin Mary 
is to delve into a sea of themes, each more beautiful; I have chosen two, who-
se titles -“Devotion and love of Fray Luis to the Blessed Virgin- and “Marian 
Theology”, offer us a comprehensive, albeit brief, vision of what the Blessed 
Virgin Mary was for him. Indeed, in the first part he sings, specially in poe-
try, his “intense devotion” and “his great love” to whom, from his childhood, 
he considered “his mother”. In the second part, we wanted to collect, glea-
ning in her Latin Opera, the teachigns on each of the thological topics related 
to the graces and privileges granted by God to the one who was destined to 
be the Mother of the Second person of the Holy Trinity incarnate in her.

CiuD-Ra 235-3 (2022) 693-728



TEÓFILO VIÑAS, OSA694

Presentando el trabajo

En el mismo título aparecen ya las dos partes en que se divide 
el presente artículo: en la primera parte se tratará sobre la fervorosa 
devoción (vida) de fray Luis de León a la Santísima Virgen y la segun-
da recogerá la teología mariana (escritos), tal como él la exponía en 
su docencia académica y se encuentra recogida en el tomo IV de sus 
Obras Latinas; si bien, podemos afirmar que la devoción y el afecto filial a 
la Virgen María impregnaba no sólo sus actos marianos propiamente 
devocionales, sino también los tiempos dedicados a la elaboración de 
su doctrina, tanto a la hora de exponerla en la cátedra como al confec-
cionar los escritos. Existían, pues, unos actos devocionales en los que 
privaba el corazón y otros en los que eran la inteligencia y la razón las 
que se dedicaban a labrar la teología mariana.

El tema, en su parte teológica, me ha llevado a recordar un artícu-
lo que me había sido encomendado por el Director de la Revista Agus-
tiniana 1. Llevaba por título “La Encarnación del Verbo en fray Luis 
de León”; en él se debía tratar sobre el interrogante que se planteaban 
los teólogos desde tiempos de Sto. Tomás de Aquino y estaba formu-
lado en estos términos: “¿Se habría encarnado la Segunda Persona de 
la Santísima Trinidad, si el hombre no hubiese pecado?” Justamente, 
Santo Tomás y varios otros teólogos habían respondido negativamen-
te, mientras que Escoto y muchos otros afirmaban que sí, que Cristo 
se habría encarnado, aunque el hombre no hubiese pecado. Fray Luis 
de León fue uno de éstos: “Cristo encarnado era el coronamiento de 
la Creación”, porque el Dios Creador no iba a dejar que la creación 
entera quedase privada de su coronación que tendría lugar, precisa-
mente, con la encarnación de la Segunda Persona de la Sma.Trinidad. 

Tal recuerdo me lleva ahora a hacerme inicialmente la misma 
pregunta, en referencia a la Virgen Santísima, la Madre de Jesús. La 
pregunta no se ha formulado académicamente, pero es lógico que se 
podría hacer en parecidos términos, es decir, ¿habría existido María, 
la Madre de Cristo, si el hombre no hubiese pecado? – Tanto en Duns 
Escoto, como en fray Luis de León, años más tarde, aparece respon-
dida afirmativamente, como lo habían hecho tratando de Cristo; sus 

1  Cf. Revista Agustiniana , vol. IV – Septiembre-Diciembre 2014, pp. 585-609.



LA VIRGEN MARÍA EN LA VIDA Y EN LOS ESCRITOS DE FRAY LUIS DE... 695

exposiciones teológicas no dejan lugar alguno a la duda. Es decir, que 
la Segunda Persona de la Santísima Trinidad ciertamente se habría 
encarnado en una mujer y que no sería otra que su propia Madre, 
la cual el mismo Cristo también nos la habría entregado a nosotros, 
como Madre nuestra. Y, por lo mismo, podríamos pensar que éste 
sería otro motivo a más de la devoción a María por parte del teólogo 
agustino.

El presente trabajo sobre tema mariano en Fray Luis de León 
comprende dos partes: la primera está dedicada a su apasionada de-
voción a la Madre de Cristo y Madre que él considera especialísima-
mente “suya”, como nos lo dice en su obra Los Nombres de Cristo. Esto 
nos lo manifestará, sobre todo, con una serie de bellísimas composi-
ciones poéticas, y también en varios pasajes de sus Obras, especial-
mente en las castellanas (Primera Parte). En una Segunda Parte se 
estudiará la Teología mariológica, en la que nos encontraremos, ante 
todo, con las numerosas gracias y privilegios concedidos por Dios a 
la Santísima Virgen. La fuente en que viene contenido todo esto será 
principalmente el IV volumen de sus Obras Latinas, aunque también 
se encuentra en las Castellanas. 

***

I.	 La devoción y el amor a la Santísima Virgen María 
en fray Luis de León

Es el propio Fray Luis quien nos va a manifestar lo que es para 
él la Santísima Virgen; el pasaje se encuentra en su obra Los Nombres 
de Cristo. La ocasión se la ofreció uno de los personajes participantes 
del diálogo, Juliano, al recordarle a Marcelo (Fray Luis) la promesa de 
hablarles un poco más sobre la Concepción de Cristo en el seno de la 
Virgen María. Tras la mención de la promesa hecha por Juliano, no se 
hizo esperar la respuesta de Marcelo. En efecto, el recuerdo de aque-
lla promesa iba a dar lugar a que fray Luis se explayara con inmenso 
placer en la respuesta y nos revelara, sobre todo, lo que para para él 
había sido y continuaba siendo la Santísima Virgen, desde su niñez. 



TEÓFILO VIÑAS, OSA696

De esta manera, el citado Juliano le recordó a Marcelo lo que les 
había prometido decirles en otra ocasión, y aquél era el momento de 
hacerlo: Si olvidado no estoy -le dice-, os falta, Marcelo, por descubrir lo que 
al principio nos propusistes: de lo que toca a la nueva y maravillosa concep-
ción de Cristo que, como dijistes, este nombre (Pimpollo) significa. Dice así 
Marcelo:

– Es verdad e hiciste muy bien, Juliano, en ayudar mi memoria –respondió 
al punto Marcelo-, y lo que pedís es aquesto: este nombre que unas veces lla-
mamos “Pimpollo” y otras veces llamamos Fruto, en la palabra original no es 
fruto como quiera, sino es propiamente el fruto que nace de suyo, sin cultura ni 
industria. En lo cual, al propósito de Jesucristo a quien ahora se aplica, se nos 
demuestran dos cosas: la una, que no hubo ni saber, ni valor, ni merecimiento, 
ni industria en el mundo que mereciese de Dios que se hiciese hombre, esto es, 
que produjese este Fruto; la otra, que en el vientre purísimo y santísimo de 
donde aqueste Fruto nació, anduvo solamente la virtud y obra de Dios, sin 
ayuntarse varón 2.

Pues bien, ante la petición, por parte de Juliano, de que Marcelo 
les hable no sólo de lo que se le había olvidado, sino también sobre el 
artículo de la limpieza y entereza virginal de nuestra común Madre y Señora 
y está significado en las Letras y profecías antiguas… mucho holgaría que los 
dijésedes, si no recibís pesadumbre. Y la respuesta de Marcelo no se hizo 
esperar:

Ninguna cosa me puede ser menos pesada que decir algo que pertenezca al 
loor de mi única Abogada y Señora; que, aunque lo es generalmente de todos, 
mas atrévome yo a llamarla mía en particular, porque desde mi niñez me ofrecí 
todo a su amparo. Y no os engañáis nada, Juliano, en pensar que los Libros y 
Letras del Testamento Viejo no pasaron callando por una extrañeza tan nueva, 
y señaladamente tocando a personas tan importantes. Porque ciertamente en 
muchas partes la dicen con palabras para la fe muy claras, aunque algo oscu-
ras para los corazones a quien la infidelidad ciega, conforme a como se dicen 
otras muchas cosas de las que pertenecen a Cristo, que, como San Pablo dice, 
es ‘misterio escondido’ 3.

2  Nombres de Cristo. “Pimpollo”, Obras Completas Castellanas, t. I, B.A.C, Ma-
drid 1991, p. 437-38.

3  Ibíd., p. 438.



LA VIRGEN MARÍA EN LA VIDA Y EN LOS ESCRITOS DE FRAY LUIS DE... 697

Estamos, como se puede ver, ante una sencilla y tierna confesión 
de lo que era para fray Luis de León la devoción a la Santísima Vir-
gen “desde su niñez”. Posteriormente nos lo mostrará no sólo en los 
poemas a ella dedicados sino también en su argumentación teológica, 
llevada a cabo en la cátedra de Durando de la Universidad de Sala-
manca. La “devoción y el amor” de fray Luis a la Santísima Virgen 
María se muestra, sobre todo, en los diez poemas que le dedicó; todos 
ellos constituyen la más elocuente y la mejor muestra de su devoción a 
la que consideraba “su única Abogada y Señora”. Lo que sí podemos 
anticipar ya es que, entre todas sus composiciones poéticas, la palma 
se la lleva la titulada “A nuestra Señora”, más conocida por el primer 
verso de la primera estrofa: “Virgen que el sol más pura”. 

Digamos también que la creación de este poema tuvo lugar con 
la entrada de su autor en las cárceles de la Inquisición en Valladolid. 
El abandono, la soledad y el mismo sentirse inocente de lo que le 
pudiesen acusar eran motivos más que suficientes para elevar su voz 
angustiada, en medio de aquellas penas, a aquella que era para él 
“Madre”, “Abogada y Señora”. Jamás la voz de un náufrago clamó con 
más conmovida angustia; ni de su boca brotaron frases más hondas, 
verdaderas y portadoras de la más firme confianza en ella. 

Sin duda que hoy, también el lector, quienquiera que sea, al re-
citar despacio estos versos, se verá vivamente impulsado a hacerlos 
muy suyos. Y es que, junto con la belleza artística del poema, se le irán 
adentrando los más hondos sentimientos de amor y confianza, sobre 
todo, si, allá en su interior, vive aún el recuerdo de aquella que, como 
para fray Luis de León, se la consideró siempre Madre y Señora. 

Fácilmente podemos imaginar la actitud y la callada expresión 
del prisionero en aquellos momentos de oscuridad y zozobra, a los 
que se sobrepuso su gran confianza en Santa María Virgen. Basten, 
para comprobarlo, las estrofas, primera y tercera:

Virgen que el sol más pura, / gloria de los mortales, luz del cielo, / en quien 
la piedad es cual alteza; / los ojos vuelve al suelo, / y mira un miserable en 
cárcel dura, / cercado de tinieblas y tristeza; / y si mayor bajeza / no conoce, 
ni igual, ni juicio humano / que el estado en que estoy por culpa ajena; con 
poderosa mano / quiebra, reina del cielo, esta cadena. 



TEÓFILO VIÑAS, OSA698

Virgen y Madre junto, / de tu Hacedor dichosa engendradora, / a cuyos pe-
chos floreció la vida; / mira cómo empeora / y crece mi dolor más cada punto. / 
El odio cunde, la amistad se olvida; / si no es de ti valida / la justicia y verdad, 
que tú engendraste, / ¿adónde hallarán seguro amparo? / Y pues Madre eres, 
baste / para contigo el ver mi desamparo 4.

El P. Ángel Custodio Vega, especialista en el poeta fray Luis de 
León, nos describe los sentimientos y actitudes vividos por el preso, 
una vez cerradas las puertas de la prisión con el acusado dentro y an-
tes de dar inicio a su gran poema. Buceando en el interior del preso, 
ésta es la descripción que nos hace de aquellos momentos el citado A. 
Custodio Vega, como si él mismo los estuviese viviendo: 

“La cárcel obra en el espíritu de fray Luis un cambio notable en su 
orientación espiritual, en su carácter psicológico y en sus sentimientos 
humanos. Mas, hombre de un temperamento indomable, pasados los 
primeros momentos de angustia y pena, de terror y recelo, se recobra 
plenamente y lejos de entregarse al pesimismo y desesperación, pide 
libros a los inquisidores y busca en el estudio y contemplación el alivio, 
ya que no el olvido de sus males y, como otro Boecio, se entrega inclu-
so a las Musas, desahogando su corazón con Dios y con la Virgen en 
versos tiernísimos y sublimes, o lamentándose, en presencia de ellos, 
de su desgracia y desventura” 5. 

Pero, porque la mejor manera de mostrar por parte deFray Luis 
de León “su devoción y su amor” a la Virgen María era hacerlo en 
poesía, aquí están otras seis poesías, de las que arrancaré la estrofa 
más elocuente en orden a mostrar lo que ella, la Santísima Virgen, 
significaba y era para él. En este caso es todo el soneto. Aquí el poeta 
se siente, nada menos que “hechura de su Señora”:

Amor casi de un vuelo me ha encumbrado / adonde no llegó ni el pensa-
miento, / mas toda esta grandeza de contento / me turba y entristece este cui-
dado. // Que temo que no venga derrotado / al suelo por faltarle fundamento; 
/ que en lo que breve sube en alto asiento, / suele desfallecer apresurado. // Mas 

4  Obras Completas, t. II, “Poesías”, pp. 790-91. 
5  Fray Luis de León. Poesías, Ed. Planeta, Barcelona 1970, p. XLI.



LA VIRGEN MARÍA EN LA VIDA Y EN LOS ESCRITOS DE FRAY LUIS DE... 699

luego me consuela y asegura / el ver que soy, Señora, ilustre obra / de vuestra 
sola gracia y que en vos fío. // Porque conservaréis vuestra hechura / mis faltas 
supliréis con vuestra obra, / y vuestro bien hará durable el mío 6. 

Otro soneto en el que, aunque no aparezca el nombre de María, 
según Coster, ella está muy presente. En efecto, por lo que aquí se dice 
no podría ser otra “la causa de mi gozo y de mi llanto” y tampoco pue-
de ser otra el alma que “gime, suspira y llora desvalida”. Por otra parte, 
en nota pie de página, el P. Félix García añade que “lo mismo podría 
decirse de los sonetos cuarto y quinto que vienen a continuación. La 
acomodación al estilo petrarquista y de la poesía amorosa del quinien-
tos es cabal; pero siempre acomodación y no traducción personal”. 

Alargo, enfermo, el paso; y vuelvo, cuanto, / largo el paso, atrás el pensa-
miento; / no vuelvo, que antes siempre miro atento / la causa de mi gozo y de mi 
llanto. // Allí estoy firme y quedo; mas, en tanto, / llevado del contrario movi-
miento, / cual hace el extendido en el tormento, / padezco fiero mal, fiero que-
branto // En partes, pues, diversas dividida/ el alma, por huir tan cruda pena, 
/ quisiera dar ya al suelo estos despojos // Gime, suspira y llora, desvalida; / y 
en medio del llorar sólo esto suena: / ¿Cuándo volveré, Nise, a ver tus ojos? 7 

En la página 812 del tomo II de las Obras Completas Castellanas 
encontramos una composición latina que lleva por título el sustantivo 
Votum; con ella fray Luis de León ponía fin a la exposición latina del 
Cantar de los Cantares. El texto latino muestra ciertamente, en primer 
lugar, que la versificación horaciana le era también familiar al legio-
nense. ¡Qué bien suenan, en medio del poema, estos dos versos: Su-
premo, o Virgo, penitus dilecta Tonanti, / ipse Amor e cuius prosiluit gremio! 
Su traducción, un tanto libre, nos viene regalada por nuestro muy 
querido y recordado, el P. Ángel Custodio Vega. He aquí el Votum: 

Quo mens plena Deo quantoque exaestuant igne, / inque vicem quanto 
flagrat amore Deus, / dum resero interpres divini Certaminis olim / Numinis 
impulsu quod cecinit Salomon! / Supremo, o Virgo, penitus dilecta Tonanti, / 
ipse Amor e cuius prosiluit gremio: / da sensus rectos, da verba decentia, posse 

6  Obras Completas, t. II, “Poesías”, p. 805.
7  Ibíd., p. 806.



TEÓFILO VIÑAS, OSA700

/ de sanctos ignes pectore concipere. / Scilicet, ut magno perfunctus munere, 
laudes, / Diva, grato Carmine concelebrem 8. 

Y ésta es su traducción:

¡Oh, qué lleno ha de estar de Dios mi pecho, / y cómo debe arder 
en vivo fuego/ de un Dios por nuestro amor todo amor hecho, / en tan-
to que mi mente expone luego / el Cántico divino, que inspirado / fue 
otrora a Salomón, vate sagrado! // Y tú, Virgen excelsa, toda amada / 
de Aquel que rige el cielo omnipotente, / de cuyo seno, siendo inmacu-
lada, / nacer quiso el Amor, tierno y clemente: / dame sentidos rectos, 
dame ardientes / afectos y palabras convenientes. // Que, si lograre al 
fin salir con gloria/ de empresa tan difícil y enojosa, / yo cantaré mi 
dicha y tu victoria / con lira agradecida y jubilosa, / que enlace por los 
siglos tus favores / y siempre los recuerden mis loores. 

Añadamos también que, en las páginas siguientes, en un “Apén-
dice” del mismo volumen II de las Obras Castellanas, se recogen “Algu-
nas poesías atribuidas a Fr. Luis de León”; entre ellas aparecen, tres, 
dedicadas a la Santísima Virgen. Las tres corrían inéditas y pasaban 
por ser de Fr. Luis, si bien no hace falta ser un lince para negarle a dos 
de ellas la filiación luisiana. Sobre la tercera, escribe el P. Félix García: 
“Es digna por la delicada ternura y devoción a la Virgen en que está 
inspirada y por el arte y sobriedad de estas liras, tan bien compuestas. 
El olvídeme de mí si te olvidare, tan bíblico y feliz, es un acierto defini-
tivo”. También F. G. Bell, ya en 1927, había manifestado esta misma 
convicción 9. Por mi parte, no abrigo duda alguna de que su autor no 
es otro que fray Luis de León. He aquí sus cinco liras:

Cortarme puede el hado / la tela del vivir, sin que ampare; / mas, aunque el 
cielo airado, / María, el dolor doblare / olvídeme de mí si te olvidare. 

A ti sola me ofrezco; / a ti consagro cuanto yo alcanzare; / sin ti nada me-
rezco, / y mientras yo durare, / olvídeme de mí si te olvidare.

8  Obras Completas, t. II, “Poesías”, p. 812.
9  Bell, F. G., Luis de León. Un Estudio del Renacimiento Español, Ed. Araluce, 

Barcelona 1927, p. 107.



LA VIRGEN MARÍA EN LA VIDA Y EN LOS ESCRITOS DE FRAY LUIS DE... 701

Nací para ser tuyo; / viviré si esta gloria conservare; / la libertad rehúyo, / 
y mientras yo reinare, / olvídeme de mí si te olvidare.

El alma te presento, / y si el furioso mar la contrastare, / diré con sufrimien-
to, / mientras más la tocare / olvídeme de mí si te olvidare 10. 

Volvemos ahora a la oda que es el paradigma más acabado de la 
“devoción y amor” a la Santísima Virgen María, a la que Fray Luis 
le puso como título de “A Nuestra Señora”, aunque la poesía sea más 
conocida por el primer verso de la primera estrofa: “Virgen que el sol 
más pura”. La habría escrito fray Luis a poco de entrar en la prisión 
de la Inquisición de Valladolid. “El fervor con que la compone -dice el 
P. F. García, a pie de página- iguala a la inspiración y a la belleza de la 
forma en esta bellísima oda, en que Fr. Luis abandona la lira por la es-
tancia italiana”. Bien podría decirse que es la mejor y la más elocuente 
muestra del “amor y devoción” a María por parte de su autor. Sirva su 
lectura de oración personal a quien quiera hacerla suya en momentos 
parecidos a los del autor o en cualquiera otra ocasión

A Nuestra Señora

Virgen que el sol más pura, / gloria de los mortales, luz del cielo, / en quien 
la piedad es cual alteza; / los ojos vuelve al cielo, y mira un miserable en cárcel 
dura, / cercado de tinieblas y tristeza / y, si mayor bajeza / no conoce, ni igual, 
juicio humano / que el estado en que estoy por culpa ajena; / con poderosa 
mano/ quiebra, Reina del cielo, esta cadena.

Virgen en cuyo seno / halló la Deidad digno reposo, / do fue el rigor en dulce 
amor trocado; / si blando al riguroso / volviste, bien podrás volver sereno / un 
corazón de nubes rodeado. / Descubre el deseado / rostro, que admira el cielo, 
el suelo adora: / las nubes huirán, lucirá el día; / tu luz, alta Señora, / venza 
esta ciega y triste noche mía.

Virgen y Madre junto, / de tu Hacedor dichosa engendradora, / a cuyos pe-
chos floreció la vida; / mira cómo empeora / y crece mi dolor más cada punto. / 
El odio cunde, la amistad se olvida; / si no es de ti valida / la justicia y verdad, 
que tú engendraste, / ¿adónde hallarán seguro amparo? / Y pues Madre eres, 
baste / para conmigo el ver mi desamparo.

10  Obras Completas, “Poesías”, t. II, pp. 831-32.



TEÓFILO VIÑAS, OSA702

Virgen del sol vestida, / de luces eternales coronada, / huellas con divinos 
pies la luna; / envidia emponzoñada, / engaño agudo, lengua fementida, / 
odio cruel, poder sin ley ninguna / me hacen guerra a una; / pues contra un tal 
ejército maldito, / ¿cuál pobre y desarmado será parte, / si tu nombre bendito, 
/ María, / no se muestra por mi parte?

Virgen, por quien vencida / llora su perdición la sierpe fiera, / su daño eter-
no, su burlado intento; / miran de la ribera / seguras muchas gentes mi caída / 
el agua violenta, el flaco aliento; / los unos con contento, / los otros con espanto, 
el más piadoso / con lástima la inútil voz fatiga. / Yo, puesto en ti el lloroso / 
rostro, cortando voy la onda enemiga.

Virgen del Padre Esposa, / dulce Madre del Hijo, templo santo / del inmor-
tal Amor, del hombre escudo; / no veo sino espanto. / Si miro la morada, es 
peligrosa; si la salida, incierta; el favor, mudo; / el enemigo, crudo; / desnuda 
la verdad; muy proveída / de valedores y armas la mentira. / La miserable vida 
/ sólo cuando me vuelvo a ti respira.

Virgen, que al alto ruego / no más humilde sí diste que honesto, / en quien 
los cielos contemplar desean; / como terrero puesto, / los brazos presos, de los 
ojos ciego, / a cien flechas estoy que me rodean, / que en herirme se emplean, / 
Siento el dolor, mas no veo la mano, / ni puedo huir, ni me es dado escudarme. 
/ ¡Quiera tu soberano / Hijo, Madre de amor, por ti librarme!

Virgen, lucero amado, / en mar tempestuosa clara guía, / a cuyo santo rayo 
calla el viento; / mil olas a porfía / hunden en el abismo un desarmado / leño 
de vela y remo, que sin tiento / el húmido elemento / corre; la noche carga, el 
aire truena; / ya por el suelo va, ya el cielo toca; / gime la rota antena. / ¡So-
corre, antes que embista en cruda roca! 

Virgen, no inficionada / de la común mancilla y mal primero, / que al hu-
mano linaje contamina; / bien sabes que en ti espero / dende mi tierna edad; y 
si malvada / fuerza que me venció, ha hecho indina / de tu guarda divina / mi 
vida pecadora, tu clemencia / tanto mostrará más su bien crecido, / cuanto es 
más la dolencia, / y yo merezco menos ser valido.

Virgen, el dolor fiero / añada ya la lengua, y no consiente / que publique 
la voz cuanto desea. / Mas oye tú al doliente / ánimo, que contino a ti vocea 11. 

Comentando las estrofas quinta y octava, escribe el P. Francis-
co Blanco García, autor de una espléndida biografía de fray Luis de 

11  Obras Completas, “Poesías”, t. II, pp. 790-793.



LA VIRGEN MARÍA EN LA VIDA Y EN LOS ESCRITOS DE FRAY LUIS DE... 703

León, a finales del siglo XIX: “Las ideas que la teología católica y 
la tradición popular han acumulado en elogio de la Madre de Dios, 
encuentran aquí desahogada y feliz expresión en una estrofa y a veces 
en un solo verso, mientras la musa del dolor que es la que principal-
mente domina toda la pieza, arranca al prisionero sentidísimos ayes 
y deprecaciones” 12. A continuación, en nota a pie de página, añade 
este mismo autor: 

“No falta quien vea cierto asomo de contradicción entre el tono de 
ésta y otras composiciones poéticas con que Fray Luis nos da cuenta 
de los goces que experimentó en su desgracia; pero es muy natural 
que durante un periodo tan largo de tiempo se sintiera dominado al-
ternativamente por las más diversas emociones, aun en medio de la 
constante y piadosa voluntad con que bendecía y acataba los designios 
de la Providencia”.

En la última estrofa, después de cantar la Concepción Inmacula-
da y confesar su devoción desde su “tierna infancia”, pasa nuestro fray 
Luis de León a confesar humildemente su “vida pecadora”, mientras 
que “tu clemencia tanto mostrará más su bien crecido, / cuanto es más la 
dolencia / y yo merezco menos ser valido”. Y, para terminar, el poeta añade 
cinco versos más, en los que reitera, humilde y confiado, su petición: 
Virgen, el dolor fiero / añuda ya la lengua y no consiente / que publique la voz 
cuanto desea / Mas oye tú al doliente / ánimo, que contino a ti vocea.

No me resigno, finalmente, a no ofrecer la ferviente invitación 
que hace el P. Félix García en su Introducción: una invitación a leer, 
y más que a leer -añado yo- a rezar y a hacer muy entrañablemente 
suya, esta maravilla de “Virgen que el sol más pura”. Los invitantes 
quieren contagiar su propio entusiasmo. Y es que: 

“Jamás la voz del náufrago clamó con más conmovida angustia, 
ni tuvo frases más verdaderas. El mar que llevaba el poeta en el alma 
tiene todas las zozobras e inmensidades del mar físico; es éste el que 
parece copia y remedo de otro mar temeroso del alma que, con ser tan 
insondable, supo el poeta encerrarle en los lindes, no de arena, sino de 

12  Blanco García, Fr. F., Fr. Luis de León (facsímil), Ed. Centro de Estudios 
Astorganos “Marcelo Macías”, imprime Ed. Monte Casino, Zamora 2003, p. 195. 



TEÓFILO VIÑAS, OSA704

unos versos insuperados. Lea, relea el lector esa flor única de la religiosidad 
española -dice Dámaso Alonso-, esa maravilla, precisa y martillante de la 
lengua española” 13.

Con toda certeza, no caben expresiones más vibrantes, ni más ex-
presiva verdad con palabras conocidas, pero que, utilizadas por fray 
Luis, reciben nueva vida y densidad. He aquí una de las estrofas que, 
entre otras, abunda en esos sentimientos y siempre en compañía de 
ella, la Santísima Virgen, ahora “lucero amado”:

Virgen, lucero amado, / en ese mar tempestuoso claro guía / a cuyo santo 
rayo calla el viento; / mil ondas a porfía / hunde en el abismo un desarmado / 
leño de vela y remo que, sin tiento / el húmedo elemento /corre: la noche carga, 
el aire truena; / ya por el cielo va, ya el suelo toca; / gime la rota antena. / 
Socorre, antes que embista en dura roca. 

«¡Admirable Fr. Luis! –exclama el P. Félix García, contagiado de 
muy hondos entusiasmos– (y uno recuerda sus gestos en una de sus 
predicaciones) ¿Qué tiene que ver este mar con el mar de Horacio (el 
poeta de Roma), ni con las tormentas virgilianas, ni con el fragoroso 
piélago de Herrera, ni con cuantos poetas han visto sólo el mar horrí-
sono o encalmado en su realidad física, pero sin fuerza real y traslati-
cia que tiene el mar de Fr. Luis? Decididamente, Fr. Luis, equidistante 
de Garcilaso y de San Juan de la Cruz, es el que más ha acercado lo 
humano a lo divino y el que mejor ha transverberado las palabras de 
los hombres con el dardo de fuego del Señor» 14.

Pero, finalmente, terminaron aquellos años de sufrimiento y el can-
tor de María salió absuelto. Corría el año 1576: el 5 de mayo fray Luis 
declara concluida la sentencia, el 7 de diciembre el Tribunal Supremo 
dicta sentencia, el 11 fray Luis es declarado libre y el 30 del mismo mes 
es recibido en triunfo al entrar de nuevo en Salamanca; una victoria 
que él atribuye a la Reina del universo. Y viéndose libre, él y toda su 
doctrina bíblica, proclamada como espejo de la más pura ortodoxia; de 
modo que, como había hecho al entrar en prisión, componiendo aque-

13  García, F., «Introducción», en Obras Completas, t. I, “Poesías”, p. 719.
14  Obras Castellanas, «Introducción», t. II, pp. 719-20.



LA VIRGEN MARÍA EN LA VIDA Y EN LOS ESCRITOS DE FRAY LUIS DE... 705

lla maravilla de «Virgen que el sol más pura», también ahora, al salir de 
la prisión, compuso un bello poema en latín, titulado Carmen ex voto, Ad 
Genitricem Mariam, verdadero cántico de acción de gracias a su «Abo-
gada y Señora»; a continuación ofrecemos sus cuatro primeras estrofas 
y la antepenúltima con sus correspondientes traducciones. 

Ad Genitricem Mariam. Carmen ex voto

Te servante ratem, máxima Virginum, / Iam portum incolumis, iam teneo, 
licet / Iactatus graviter, dum sua Protheus / In nos suscitat agmina.

Te fas, teque Pudor, nudaque Veritas, / Et Recti studium, et Simplicitas 
potens, / Et frangi indocilis mens bene conscia / Coniuncto sequitur pede.

Hic tu me sociis, aequoris improbi / Mersum vorticibus, lucis ad aureae / 
Usuram revocas, et melioribus / Laetum constituís locis.

Et donas facilis, qua sacer Idida / Mulcebat Iebusi culminis barbito: / Dum 
flammae Impatiens pectora saucia / Pandit carmine nobili.

* * *
Ostende o faciem, vox tua personet / Aures sponsa meas, nam teque dulciius 

/ Quicquam est eloquio, nec magis fulgidum / Aut pulchrum facie est tua 15. 

Traducción en verso libre, de F. Maldonado de Guevara:

Tu amparo, oh Virgen pura, /lleva mi nave al puerto deseado, / 
aun con fatiga dura, / mientras Proteo airado / sus huestes contra mí 
hubo lanzado.

En pos van de tu huella / la justicia, el pudor, la verdad nuda, / la 
candidez más bella, / la entereza tozuda / que en la buena conciencia 
no se muda.

A mí y a mis collazos / ya hundidos de la mar al torbellino, / de luz 
a los regazos / nos vuelves, y en camino / nos pones de otro espacio 
más benino.

Y la lira febea / suena del cantor sacro, que ennoblece / la cum-
bre jebusea, / con canto que enardece / e, impaciente de luz, el alma 
acrece.

15  Ibid., t. II, pp. 814-821. 



TEÓFILO VIÑAS, OSA706

Muestra tu faz; se abra, / Esposa, a mi sentir tu voz sonante, / que 
es dulce tu palabra; / ni hay nada más brillante, / ni nada más feliz 
que tu semblante. 

De la terrible prueba a la que había sido sometido el insigne maes-
tro salmantino sale, absuelto, después de casi cinco años y con su 
frente invisiblemente coronada de laurel; una victoria que él atribuye 
a la Reina del Universo. Sale libre, él y su doctrina; también la que 
se refería a la Virgen y, proclamada como espejo de la más pura or-
todoxia, la abre a los poemas, tanto en castellano como en latín, re-
cogiendo en ellos los más delicados sentimientos de su corazón, para 
dar gracias a María por tan alto beneficio. La entrada y la salida de 
la cárcel habían quedado marcadas por “Virgen que el sol más pura”, 
encomendándose a ella; y con el “Carmen ex voto”, agradeciéndole 
su salida, absuelto de las acusaciones que le habían llevado a la cárcel 
de la Inquisición.

Finalmente, hay que añadir que existen varias poesías atribuidas 
a fray Luis. ¿Qué decir de ellas? - Que para los especialistas solamente 
una de ellas –ya se ha dicho– cuenta con suficientes garantías de que 
es suya, y que, por lo mismo, se le puede dar acogida en nuestro flori-
legio. De ella, en efecto, dice el P. Félix García: «Es digna de fray Luis 
por la delicada ternura y devoción a la Virgen en que está inspirada y 
por el arte y sobriedad de estas liras, tan bien compuestas. El estribillo 
olvídeme de ti si te olvidare, tan bíblico y feliz, es un acierto definitivo 
que lleva el signo de fray Luis» 16.

Quiero recordar en este momento que, cuando comenzábamos 
a hablar sobre la profunda devoción y el tierno amor de fray Luis de 
León a la Santísima Virgen, lo hacíamos con la célebre cita del pasaje 
del nombre “Pimpollo” en Los Nombres de Cristo, en el que él la consi-
deraba “mi única Abogada y Señora”, al tiempo que nos revelaba que 
«desde mi niñez me ofrecí todo a su amparo» 17. Pues bien, el célebre 
estribillo «olvídeme de mí si te olvidare», que se repetía en cada una 
de las cuatro liras, constituye, sin duda alguna, la rúbrica final de su 
amor y su fervorosa devoción a María. 

16  Obras Completas, II, «Poesías», t. II, p. 831-32.
17  Los Nombres de Cristo, t. I, “Pimpollo”, p. 438.



LA VIRGEN MARÍA EN LA VIDA Y EN LOS ESCRITOS DE FRAY LUIS DE... 707

Para finalizar esta primera parte, quiero acudir, una vez más, a la 
palabra grácil y alada del varias veces citado P. Félix García, poeta él, 
también; pero de esta vez me permito la licencia de mezclar algunas 
palabras mías con las suyas; es un poco de lo mucho que uno siente, 
leyendo a fray Luis. Lo sabía muy bien el P. Félix y se expresaba en 
estos términos: el de Belmonte “llevaba en el corazón, en los ojos y 
en el entendimiento la imagen de Cristo y de María”. Y con su mucho 
amor a ambos “al poeta se le encienden las palabras y se conciertan 
en una armonía” que “despierta en el alma un ansia ardiente”. La 
naturaleza en la prosa y en el verso de fray Luis no es una naturaleza 
que recrea sólo los sentidos; no, en el legionense la naturaleza, con su 
habla queda, casi callada, y su elocuente belleza, está vivamente ani-
mada porque “sobre ella ha pasado la gloria del Señor”.

II. T eología mariológica

Inicialmente quiero hacer mío, a guisa de presentación, este pá-
rrafo del P. Segundo Folgado Flórez, religioso agustino y gran espe-
cialista en los diversos temas marianos, tratados por fray Luis de León 
en esta segunda parte del trabajo. Éstas son sus palabras: 

«Los datos de que disponemos en sus obras son lo bastante sig-
nificativos y suficientes para captar el pensamiento mariológico de 
fray Luis y cómo procura de ordinario el fundamento bíblico de las 
cuestiones. Pero el agustino no es autor que acumule de manera in-
discriminada testimonios de la Escritura a favor de una tesis. Fiel a su 
honestidad científica, a su rigor exegético y espíritu crítico, descar-
tará a priori aquellos pasajes de dudosa atribución mariana. Así, por 
ejemplo, no menciona a la Virgen ni le asigna ninguna referencia en 
la exposición del Cantar de los Cantares. Otro tanto sucede con el libro 
de los Proverbios sobre la mujer fuerte de la Perfecta Casada. Reconoce, 
sin embargo, que las Letras y las Profecías antiguas preanuncian “el 
artículo de la limpieza y entereza virginal de nuestra común Madre y 
Señora… y la razón lo pedía. Porque adonde se dijeron y escribieron 
tantos años antes que fuesen otras cosas menores, no era posible que 
se callase un misterio tan grande».	



TEÓFILO VIÑAS, OSA708

1.  Concebida sin pecado

Las muestras de la fervorosa “devoción y amor” a la Santísima 
Virgen María por parte de fray Luis no acaban con las numerosas 
citas esparcidas por Los Nombres de Cristo, ni con los bellos poemas de-
dicados a ella, puesto que el trabajo no puede quedar reducido a solos 
esos datos y razones que encuentra el corazón y que, sin duda, son 
portadores de verdad, sino que también se hacía necesario adentrarse 
en el estudio de las prerrogativas y privilegios marianos con el fin de 
encontrar el fundamento teológico de su “devoción y amor” a María 
y de su misma fe en todo lo que se refería a ella. En el pasaje que se 
citará a continuación, el legionense afirma, más allá de su fervor de-
vocional, la Concepción Inmaculada de la Santísima Virgen María, 
punto verdaderamente axial en su doctrina mariológica. Y aquí está 
su primera afirmación:

… Et probo: decens fuit et congruum, ut omnipotentia Dei ostenda-
tur omnibus modis, quibus ostendi potest; nec id solum in rebus cor-
poralibus, et mundi constructura, et in productione universi ex nihilo, 
sed praecipue in rebus spiritualibus, maxime per destructionem pec-
catorum; sed Deus osrtendit virtutem suam condonando peccatum in 
hominibus adultis, diu in peccato detentis, ut patet in Paulo, et magis 
ostendit eam in hominibus recenter natis, ut patet in parvulis, qui in 
baptismo sanctificantur, et in hominibus etiam existentibus in utero 
matrum, ut patet de Joanne Baptista; restabat ergo ultimus modus, 
quo ostenderetur omnipotentia Dei, sanctificando homines in sua con-
ceptione… intelligitur Beata Virgo, unde productum est illud semen, 
in quo benedicendae erant omnes gentes… Et macula originalis non 
est in te 18.

18  Opera, t. IV, distinctio III, quaestio II, 2ª conclusio, p. 106. Ésta es su 
traducción: «Lo pruebo, diciendo: que fue decoroso y conveniente que la omnipo-
tencia de Dios se manifestase de todos los modos por los que se puede manifestar; 
y no sólo en los asuntos corporales y en la creación del mundo y en la creación 
de universo de la nada, sino principalmente en los asuntos espirituales, sobre todo, 
por la destrucción de los pecados; además Dios manifestó su poder perdonando 
el pecado en los adultos, retenidos en el pecado durante mucho tiempo, como 
claramente lo dice san Pablo; lo manifiesta aún más en las criaturas recién naci-
das que por el bautismo son santificadas y también en los hombres que están en 
el seno de su madre, como se manifiesta en el caso de san Juan Bautista; faltaba 



LA VIRGEN MARÍA EN LA VIDA Y EN LOS ESCRITOS DE FRAY LUIS DE... 709

Por otra parte, durante muchos años los biógrafos y los estudiosos 
de la obra de fray Luis se preguntaron si no habría escrito una obra 
de grandes dimensiones sobre la Virgen María. Parecería bastante 
probable una repuesta positiva –dicen algunos– dado el amplio trata-
miento y la dimensión que él da a los temas marianos, concretamente, 
en el tomo IV de su Opera –De incarnatione Tractatus–, en el que se 
recoge la doctrina expuesta en sus clases; también en Los Nombres de 
Cristo se encuentran numerosos pasajes marianos con un matiz teoló-
gico más que devocional. Pero, la verdad es que no tenemos de fray 
Luis, ningún tratado específico. Lo que sí sabemos ciertamente es que 
existía un cartapacio que contenía la doctrina mariana que él explicaba 
en sus clases. 

A este respecto, hay que recordar que uno de los asistentes a sus 
clases, el bachiller Pedro Rodríguez, apellidado, por mofa, el doctor 
Sotil, había hecho llegar a la Inquisición varias acusaciones contra 
fray Luis de León; una de ellas fue ésta:

«Item dixo que, demás de lo que dicho tiene, declara que oyó dezir 
al maestro fray Luis de León, habrá cuatro años poco más o menos 
tiempo, leyendo por el maestro Mancio en el General, en presençia de 
sus oyentes, que no era de fe que nuestra señora la Virgen María nunca 
pecó venialmente. E habiendo acabado de leer arguyéndole este decla-
rante sobre ello, lo defendió y tornó a dezir, y que no se acuerda los que 
estaban presentes y questa es la verdad so cargo del dicho juramento» 19. 

Fray Luis, al responder a esta acusación, aseguró no acordarse de 
tal escena. Lo que sí hizo para defenderse de lo que allí se le imputaba 
fue pedir que «le trajesen un cartapacio suyo que contenía unas lectu-
ras sobre la Virgen», donde exponía la doctrina correspondiente; lo 
que no sabemos es si los señores inquisidores satisficieron su petición; 
de haberlo hecho, sin duda, habrían comprobado que su doctrina era 
la misma que aparece en el tomo IV de sus Opera. Alguien ha dicho 

la última forma por la que se manifiesta la omnipotencia de Dios, santificando a 
los hombres en su concepción… y esto solamente tuvo lugar en aquella de quien 
dice la Sagrada Escritura: Et macula originalis non est in te».

19  Alcalá, A., Proceso Inquisitorial de fray Luis de León, Junta de Castilla y 
León, Consejería de Cultura y Turismo 1991, p. 15.



TEÓFILO VIÑAS, OSA710

que el contenido del citado cartapacio podría ser el esbozo de un pe-
queño tratado sobre mariología o acaso algo mucho más completo. Si 
el escrito llegó al Tribunal, con certeza constatarían que allí no existía 
más que doctrina ortodoxa, como no podía ser de otra manera. ¡Lás-
tima que se haya perdido el cartapacio! 

Lo que sí podemos afirmar ya, es que un mucho de lo que reco-
gería fray Luis en el citado cartapacio sobre la Santísima Virgen sería 
una recopilación de lo que encontramos esparcido por sus escritos. 
María para él –ya lo hemos dicho– fue una constante presencia en su 
corazón y en su pensamiento. Si comenzó a descubrírnosla, hablando 
de su misma niñez, como veíamos en el célebre pasaje de Los Nombres 
de Cristo, justamente en otro pasaje un poco anterior al citado, nos 
encontramos con una serie de claves que abren las puertas que dan a 
la doble dimensión, devocional e intelectual, en relación con Cristo y 
con la Virgen María. En este pasaje encontramos al “Fruto de María” 
y a María misma, aunque no aparezca su nombre.

«… El fin para que fue fabricada toda la variedad y belleza del 
mundo fue por sacar a luz este compuesto de Dios y hombre o, por 
mejor decir, éste, juntamente Dios y Hombre, que es Jesucristo… Pues 
–dijo entonces Marcelo– esto es ser Cristo Fruto y darle la Escritura 
este nombre a Él, es darnos a entender a nosotros que Cristo es el fin 
de las cosas, y aquel para cuyo nacimiento feliz fueron todas criadas 
y enderezadas. Porque así como en el árbol la raíz no se hizo para sí, 
y menos el tronco… que se ordena y endereza para el fruto que de él 
sale, que es el fin y como remate suyo; así, por la misma manera, estos 
cielos extendidos que vemos y las estrellas que en ellos dan resplandor, 
y entre todas ellas esta fuente de claridad… y este universo todo, cuan 
grande y cuan hermoso es, lo hizo Dios para fin de hacer hombre a su 
Hijo, y para producir a luz este único y divino Fruto que es Cristo» 20. 

En esta misma línea abundan dos pasajes en el Tomo IV de las 
Obras Latinas en los que fray Luis de León da a la cuestión, como po-
dremos ver, un sabor más teológico y más preciso. Sostiene y razona 
él con elocuencia sobre la teoría teológica de que «el fin de toda la 

20  Los Nombres de Cristo, “Pimpollo”, t. I, pp. 433-34.



LA VIRGEN MARÍA EN LA VIDA Y EN LOS ESCRITOS DE FRAY LUIS DE... 711

creación con sus maravillas es fundamentalmente la Encarnación del 
Verbo». Nuestro teólogo sigue en esto a Duns Escoto y a San Alberto 
Magno; y lo mismo sostienen Suárez, San Francisco de Sales, San 
Agustín y San Pablo que son para él los grandes teólogos. 

Pues bien, antes de adentrarnos en los dos mencionados pasajes, 
nos acercamos a la Quaestio III de la Distinctio I que lleva como títu-
lo esta pregunta: «Quae fuerit praecipua et máxima causa, propter 
quam Deus carnem assumpserit, ut illa cessante, non fuerit assumptu-
rus?» 21. Tratando de responderla, fray Luis analiza las posibles causas 
defendidas por numerosos teólogos; para muchos figuraba, como cau-
sa principal, el pecado cometido por el hombre, (digamos ya que entre 
sus defensores estaba el propio santo Tomás de Aquino), fray Luis, sin 
embargo, concluye: «Mihi ex his sententiis, semper visa est probabi-
lissima sententia Scoti», cuya formulación nos la ofrece sucintamente 
en estos términos: Christus, etiam si peccatum Adae non fuisset, ni-
hilominus esset futurus 22. (=Aunque no hubiese existido el pecado de 
Adán, Cristo sí habría venido). Y ésta es la argumentación teológica 
que acompaña al título de la “7ª Conclusión” que dice así: 

Sequitur manifeste, quod, tiam si nullum peccatum hominum es-
set, Christus nihilominus esset futurus. Haec conclusio altis rationibus 
confirmatur: si Christus fuit propter delendum hominum peccatum, 
alioqui non futurus, ut inquit Divus Thomas, et peccatum hominum 
non fuit a Deo intentum; sequitur necesario, qud Deus occasione 
sumpta ex peccato, voluit ut esset Chritus; sed hoc videtur absurdum, 
scilicet, quod res praestantissima ómnium, quas Deus fecit, sit facta oc-
casionaliter: ergo… Confirmo: nam si Christus fuit propter nuostrum 
peccatum, alioqui non futurus, sequitur, quod quadam ratione plus 
debet Christus nobis, quam nos debemus Christo: patet; nam nos illi 
debemus ut efficiamur justi atque felices; sed Christi humanitas debet 
nobis, si vera est illorum sententia...

Secundo, principaliter arguo: de Christi incarnatione et ad homines 
adventu, fuit addita humano generi incredibilis quaedam et inmensa 
dignitas; sed humanum genus, homine non peccante, multo dignius 

21  Mag. Luysii Legionensis, Opera, t. IV, p.30.
22  Éste es el título que lleva la 7ª Conclusión, Op. cit., p. 52.



TEÓFILO VIÑAS, OSA712

erat quod isto honore et dignitate afficeretur; ergo etiam si homo non 
peccaret, Deus, humana natura assumpta, humanum genus isto hono-
re et dignitate afficeret. Confirmo ex eo quod dicit Paulus ad Rom. 5, 
10: Si enim, inquit, cum inimici essemus, reconciliati sumus Deo per mortem 
Filii ejus, multo magis, jam reconciliati, salvi erimus in vita ipsius. Ex quo 
sic argumentor: si juxta Pauli sententiam, Deus in isto loco majorem 
curam gerit hominnum, postquam sunt a peccato liberati, quam cum 
erant peccatores; ergo si homines nunquam peccassent, eos multo ma-
gis Deus dilexisset, et majoribus honoribus atque bonis eos affecisset; 
sed peccatores adeo dilexit, ut voluerit pro illis Christum mori, et justis 
et innocentia perseverantibus sine dubio vellet ipsum ese 23.

Aunque la traducción debería ir como nota a pie de página, tiene 
su lógica ponerla en el mismo texto, dada la importancia que tienen 
ambos pasajes. He aquí, por consiguiente, las traducciones de uno y 
otro texto, por si alguien puede encontrar alguna dificultad a la hora 
de ver las razones fundamentales, defendidas por fray Luis de León, 
contrarias a Santo Tomás (con no pequeño dolor por parte del agusti-
no) y a otros seguidores del Aquinate. En el primer texto nos muestra, 
efectivamente, que la causa de la venida de Cristo no fue el pecado 
cometido por el hombre: 

Trad. del primer texto:

«Se deduce claramente que, aunque no existiese pecado alguno 
de los hombres, Cristo habría venido». «Esta conclusión se confirma 
por estas otras razones: Si Cristo vino para borrar el pecado de los 
hombres, por lo demás no habría venido, como dice Santo Tomás y 
que el pecado de los hombres no fue provocado por Dios, se deduce 
necesariamente que Dios, con motivo del pecado, quiso que viniese 
Cristo; pero esto parece un absurdo, es decir, que la cosa más excelen-
tísima de todas las que Dios hizo, se realiza ocasionalmente… ergo… 
(la consecuencia es clara). Lo confirmo: puesto que, si Cristo vino a 
causa de nuestro pecado, por lo demás no existente, se deduce que por 
alguna razón Cristo nos debe más a nosotros que nosotros a Cristo; 
es claro: porque nosotros le debemos a Él que seamos justos y felices, 

23  Oc., Distinctio I, Quaestio III, Conclusio 7ª, pp. 52 ss.



LA VIRGEN MARÍA EN LA VIDA Y EN LOS ESCRITOS DE FRAY LUIS DE... 713

pero la humanidad de Cristo se nos debe a nosotros, si es verdadera la 
afirmación de ellos (de Santo Tomás y sus seguidores), en primer lugar 
porque existe en la naturaleza de las cosas; después porque es feliz; en 
tercer lugar, porque está unida hipostáticamente al Verbo, mayor que 
esto nada se puede pensar». 

Trad. del segundo texto: 

«En segundo lugar, argumento –fray Luis– principalmente: Sobre 
la Encarnación de Cristo y sobre su venida a los hombres, fue dada al 
género humano cierta dignidad increíble e inmensa, pero el género 
humano, no pecando el hombre, era mucho más digno de que lo col-
mase de este amor y dignidad; luego, también, si el hombre no hubiese 
pecado, Dios, asumida la naturaleza humana, habría colmado al gé-
nero humano de honor y dignidad. Lo confirmo por aquello que San 
Pablo dice en la Carta a los Romanos: Si, cuando éramos enemigos, 
fuimos reconciliados con Dios por la muerte de su Hijo, ¡con cuánta 
más razón, estando ya reconciliados, seremos salvados por su vida 
(Rom 5, 10)! Por tanto, si los hombres no hubiesen pecado nunca, Dios 
los habría amado mucho más, y los habría colmado con muchos más 
honores; pero de tal manera amó a los pecadores que quiso que Cristo 
muriese por ellos y quiso que Él viniese, sin duda, para los justos y los 
que perseveran en la inocencia». 

Pues bien, no bastara lo que nos ha dicho el legionense en estos 
dos pasajes, al mostrar que «Cristo habría venido, aunque no hubiese 
existido el pecado de Adán», ha querido él rematar sus afirmaciones 
con una “Última Conclusión”, formulada en estos términos: Etiam si 
fuisset praevisum a Deo, prius quam praedestinasset Christum, nihilominus 
ratio postulat Christum futurum fuisset, etiam homine non pecante (=Aun-
que, el pecado hubiese sido previsto por Dios, antes de que hubiese 
sido predestinado Cristo, sin embargo, la razón pide que Cristo había 
de venir, aunque el hombre no hubiese pecado) 24.

Pasemos, pues, a centrar nuestra atención en la Santísima Virgen, 
tal como aparecía en la mariología en tiempos de fray Luis; podemos 
ver de inmediato que él centra su atención en el análisis de su Con-

24  Opera, t. IV, p. 55.



TEÓFILO VIÑAS, OSA714

cepción Inmaculada. No poco peso tuvo que tener para él, antes de 
exponer su pensamiento –ya hemos dejado constancia de ello–, que 
los grandes teólogos católicos, como Durando, Pedro Lombardo, Ale-
jandro de Hales, San Buenaventura, Gil de Roma, San Bernardo y, 
sobre todo, Santo Tomás, cuyas doctrinas tenía que exponer nuestro 
agustino en sus clases –lo acabamos de ver–, negasen a María tal pre-
rrogativa. Sin embargo, nuestro teólogo sienta, como base, que María 
pudo ser santificada y estar exenta de pecado original, fundándose en 
el concepto mismo del pecado con que nacen todos los hombres. Esta 
posibilidad es una realidad según afirma fray Luis, en la Conclusio 2ª, 
de la Quaestio II, Distinctio III de su Obra y con estas palabras: Beata 
Virgo fuit sanctificata in sua conceptione.

Fray Luis aportará varios argumentos, como prueba de esta ver-
dad, tan claramente afirmada por él. Muestra en el primero de ellos 
que no sólo era razonable sino conveniente que la omnipotencia divina 
se manifestase de todos los modos posibles. El Creador ya lo había 
mostrado en orden a las cosas materiales, al crear el mundo de la 
nada; pero esto era poco; su manifestación debía extenderse a las co-
sas espirituales y dentro de ellas con relación al pecado. Bien patente 
estaba el poder y la virtud divina, al perdonarlo en los adultos; no me-
nos manifiesta, al condonarlo en los niños y más evidentemente aún, 
al santificarlos antes de su nacimiento (San Juan Bautista y el profeta 
Jeremías). Sólo quedaba otro modo de hacerlo y era santificar a la 
criatura en su misma concepción. Esto y sólo esto, precisamente, con-
venía que lo hiciese en la Santísima Virgen María y, de hecho, lo hizo.

El legionense no expone su pensamiento sin pensar darle un fun-
damento. Para ello acude a la Sagrada Escritura y aduce, como prue-
ba, el versículo 1 del salmo 84 (85): Benedixisti, Domine, terram tuam, 
avertisti captivitatem Jacob. Según él debe entenderse aquí “por tierra” a 
la Santísima Virgen, y el verbo avertere quiere significar impedir en ella 
la mancha del pecado original que, a no ser por especial privilegio 
divino, lo habría contraído. Confirma su argumentación con el texto 
del Génesis: Inimicitias ponam inter te et mulierem et semen tuum et semen 
illius; ipsa conteret caput tuum (Gén 3. 15). La mujer de que nos habla 
es María, aunque en el texto hebreo nos enseñe que el germen de la 
mujer (Cristo) es quien más directamente ha de aplastar la cabeza del 
diablo. A ello alude María en su canto del Magnificat cuando dice: 



LA VIRGEN MARÍA EN LA VIDA Y EN LOS ESCRITOS DE FRAY LUIS DE... 715

Quia fecit mihi magna qui potens est (Lc 1, 49). Y luego rematará 
fray Luis con la expresión del Cantar de los Cantares: «Tota pulchra es, 
amica mea» 25. 

El segundo fundamento bíblico está relacionado con el Salvador y 
éstos son sus términos: «Convenía que este fruto benditísimo naciese 
de tierra pura, porque la dignidad del fruto revela la dignidad del ár-
bol. Por eso, el Hijo de Dios, teniendo que entrar en el vientre virginal 
de María, la había preservado de toda mancha para que se pudiese 
cumplir la palabra del Salmo 91, uno de cuyos versículos dice: Domum 
Dei decet sanctitudo (Sal 93, 5) y el 49: Fluminis ímpetus laetificat civitatem 
Dei», versículo éste –dice fray Luis– que comúnmente se aplica a la 
Iglesia, pero que no deja de haber, entre los Santos Padres, quienes lo 
aplican a la Concepción Inmaculada de la Virgen Santísima.

En el tercero nos dice que es mucho más honroso librar a la San-
tísima Virgen de la mancha de todo pecado, original y actual, que 
librarla del dolor corporal en el parto y preservarla de la incineración, 
ya que la mancha del pecado es un defecto “animae et mentis”, que 
es infinitamente más grave 26. En efecto, María “fue librada del dolor 
por encima de la ley común: parirás con dolor… y también de la incine-
ración: cinis es et in cinerem reverteris”. Y, a continuación, nos ofrece 
el testimonio de San Anselmo que lo expresaba en estos términos: 
Decuit Virginem ea puritate nitere, qua major non esset sub Deo; sed, 
si non caruisset peccato originali, daretur alia puritas major, quae fuit 
Angelorum et primi parentis. Ergo … etc. 27 

El cuarto argumento que nos ofrece ahora fray Luis de León 
podríamos llamarlo patrístico o más sencillamente, agustiniano: En 
efecto, San Agustín, en su disputa con Pelagio, nos dejó en su obra De 
Natura et Gratia esta afirmación: «Excepta Virgine de qua propter ho-
norem Filii, cum de peccatis agitur, nullam volo facere quaestionem; 
inde enim scimus quod plus gratiae illi collatum fuerit ad vincendum 
ex omni parte peccatum, quia eum concipere et parere meruit, quem 

25  Cf. Ibíd., Quaestio II, 2ª Conclusio, pp. 105-6. 
26  Magis decuit Virginem liberari a macula, quae est defectus animae et 

mentis, quam librerari a dolore corporis et incineratione ejusdem. Ibid., p. 107.
27  Ibíd., p. 107. 



TEÓFILO VIÑAS, OSA716

constat nullum habuisse peccatum» 28. De este texto deduce fray Luis 
que San Agustín sostiene la inmunidad de María en relación no sólo 
con los pecados actuales sino también con el pecado original que, 
según Pelagio, tal pecado no existía en ninguna persona, mientras 
que para San Agustín todas las personas son portadoras de él, menos, 
la Santísima Virgen, precisamente. Tan conocido es el texto que no 
necesita traducción alguna; tratándose de la Virgen María, ni hablar 
de pecado en ella, “propter honorem Filii”.

Contra esta conclusión de San Agustín argumentaban los tomis-
tas que el santo Obispo se estaba refiriendo en el citado pasaje al 
pecado actual y no al original; sin embargo, si la disputa era con Pe-
lagio, no era precisamente sólo por el pecado actual, ya que el hereje 
podía no admitirlo en María, como no lo admitía en algunos Santos, 
sino que la discusión se centraba propiamente en el pecado original, 
cuya existencia el hereje negaba en todas las personas; y, por tanto, 
tampoco existía en María, pero (y aquí estaba la diferencia) es que en 
ella, claro que lo habría contraído también, de no haber existido una 
intervención especial por parte de Dios. De modo que San Agustín 
en el citado texto se refería no solamente a la ausencia de pecados ac-
tuales en María, sino también a la ausencia del pecado original en ella 
por especial privilegio divino, mientras que todos los seres humanos 
hemos sido portadores del mismo, hasta que el Bautismo lo cancelara. 

Ahondando un poco más en el tema –quinto argumento–, pode-
mos descubrir tres expresiones con valor argumental que, contenidas 
en otros tantos sintagmas empleados por San Agustín en el citado 
pasaje, manifiestan la ausencia absoluta de todo pecado en María: 
a) Cuando se trata de María quiere él que ni siquiera se hable de 
pecado (nullam prorsus, cum de peccatis agitur, vult habere quaestionem); 
b) La gracia conferida a la Virgen fue superior a la otorgada a todos 
los demás seres humanos, para que ella pudiera vencer todo pecado 
(omni ex parte); c) El argumento se refuerza aún más, considerando 
el motivo aducido para afirmar la excelsa santidad de María: nada 
menos que “el honor del Señor” (propter honorem Domini), es decir, el 
honor del Hijo redunda, lógicamente, en el honor de su Madre. Es 

28  De Natura et Gratia XXXVI, t. VI BAC, p. 870. Cf. Ópera Fr Luysii, p. 107.



LA VIRGEN MARÍA EN LA VIDA Y EN LOS ESCRITOS DE FRAY LUIS DE... 717

por esto por lo que María fue predestinada por Dios para concebir y 
dar a luz “al que nos consta que no tuvo pecado alguno” (quem constat 
nullum habuisse peccatum) 29.

El sexto argumento en pro de la Concepción Inmaculada de Ma-
ría es de orden litúrgico, puesto que la Iglesia desde tiempos muy an-
tiguos, ora permitiéndolo en algunos lugares, ora instituyéndolo ella 
misma, ha celebrado un oficio en honor de Santa María, en cuyas 
antífonas y oraciones se dice, expresamente, que careció de pecado 
original. Y, por consiguiente, si esto no fuese verdad, tal celebración 
constituiría un error grave en el culto divino y una confesión contra la 
fe, unos actos que tendrían que haber sido condenados por el Espíritu 
Santo. Luego María fue concebida sin pecado original. Finalmente, 
la proclamación de su Concepción Inmaculada, como dogma, tuvo 
lugar el día 8 de diciembre de 1854, cuando el Papa Pío IX, mediante 
la constitución apostólica Ineffabilis Deus; en ella el Papa hace alusión 
a las palabras de San Agustín. Fiesta Grande debió de haber aquel día 
en el Cielo.

2.  Maternidad Divina de María

Con no menor fervor estudió fray Luis de León las otras prerroga-
tivas o privilegios de la Santísima Virgen María. La primera de ellas y 
que, además, constituye el fundamento de todas las demás, es la Ma-
ternidad Divina, dogma éste que el experto biblista fue a buscar y a 
identificar con toda precisión en la Sagrada Escritura. Es suficiente abrir 
el Evangelio de Lucas para verlo y creerlo: Quod ex te nascetur Sanctum, 
vocabitur Filius Dei (Lc 1, 35). Y ¿qué otra cosa se nos dice en estas 
palabras, sino que la Virgen Santísima es la Madre de Dios? En su 
Opera, t. IV, (Distinctio IV, Quaestio II y 1ª Conclusio) encontramos 
esta clarísima afirmación: «Non solum vere, sed etiam valde proprie 
dicitur, quod Beata Virgo est Mater Dei, et quod Deus est homo; nec 
caret periculo sententia Durandi» 30. El añadido final referido a Du-
rando alertaba sobre el peligro de abrir las puertas a posibles herejías.

29  Cf. Moriones, F., Teología de san Agustín, BAC, Madrid 2004, pp. 181-92.
30  Opera, t. IV, p. 139.



TEÓFILO VIÑAS, OSA718

En efecto, el citado Durando al negar “propiedad y exactitud” a 
la terminología católica usada en este punto podía dar lugar a falsas 
interpretaciones. Para fray Luis, la afirmación de que “María es Madre 
de Dios y que Dios se hizo hombre” es no solamente una expresión ver-
dadera y propia, sino que, por eso mismo, constituye un dogma, ante 
el que no caben las ambigüedades y titubeos del citado Durando. Mas 
este dogma depende de otro: “María es Madre de Jesús”. Según la Sa-
grada Escritura es tan evidente que, solamente por mala voluntad o aver-
sión a la fe cristiana, puede admitirse su negación. Por eso, fray Luis 
deja las pruebas bíblicas y se centra más en los argumentos de razón. 

Acude él a señalar las condiciones de la Maternidad Divina, 
cuando se expresa en estos términos: «Primo, quia ad hoc ut aliqua 
fémina dicatur mater alterius, satis est, ut is, qui nascitur, procedat 
de illius substantia in similitudinem naturae; sed persona Verbi, in 
similitudinem naturae, processit de substantia Virginis; ergo Beata 
Virgo vere dicitur Mater Dei. Secundo, quia hoc nomen, Deus, vere 
supponit pro Christo, et Beata Virgo, vere est Mater Christi; ergo, 
vere est Mater Dei» 31. 

Además de esas rotundas y claras afirmaciones, nos lo decía tam-
bién en varios pasajes de Los Nombres de Cristo: «Y; he aquí uno: cuanto 
a lo primero, Hijo, como sabéis, llamamos no lo que es hecho de otro 
como quiera, sino lo que nace de la substancia de otro, semejante en 
naturaleza al mismo de quien nace… Y así para que uno se diga y sea 
hijo de otro, conviene, lo primero, que sea de su misma substancia; lo 
segundo, que le sea en ella igual y semejante del todo; lo tercero, que 
el mismo nacer le haya hecho semejante así» 32. Y si le preguntamos al 
mismo autor de los Nombres de Cristo por el cómo llegó a descubrir el 
pleno significado del citado nombre, nos responde: «a Cristo, Hijo de 
Dios se le atribuyen cinco nacimientos», que brevemente enumera así:

«Nace según la divinidad, eternamente del Padre. Nació de la Madre 
Virgen, según la naturaleza humana, temporalmente. El resucitar des-
pués de muerto, a nueva y gloriosa vida para más no morir, fue otro 

31  Opera, t. IV, Quaestio II, p. 138. El texto es tan sencillo que no necesita 
traducción alguna.

32  Los Nombres de Cristo, “Hijo de Dios”, t. I, pp. 696-97.



LA VIRGEN MARÍA EN LA VIDA Y EN LOS ESCRITOS DE FRAY LUIS DE... 719

nacer. Nace en cierta manera en la hostia, cuantas veces en el altar los 
sacerdotes consagran aquel pan en su cuerpo. Y, últimamente, nace y 
crece en nosotros mismos siempre que nos santifica y renueva» 33. 

Y, tras hablarnos largo y tendido sobre el primer nacimiento (Hijo 
de Dios Padre), vuelca toda su atención al segundo nacimiento que era el 
que, en aquel momento, cobraba para fray Luis mayor importancia. 
Éstas son sus palabras: 

«Aunque es también segundo en quilates, no por eso no es extraño 
y maravilloso, por doquiera que le miremos, o miremos el qué o el 
cómo o el por qué. Y diciendo de lo primero, el qué de este nacimien-
to, o lo que en este nacimiento se hizo, todo en ello es nuevo, no visto 
antes, ni imaginado que podía ser visto, porque en él nace Dios hecho 
hombre. Y con tener las personas divinas una sola divinidad, y con 
ser tan uno todas tres, no nacieron hechas hombres todas tres, sino la 
persona del Hijo solamente. La cual así se hizo hombre, que no dejó de 
ser Dios, ni mezcló con la naturaleza del hombre la naturaleza divina 
suya, sino quedó una persona sola en dos distintas naturalezas; una 
que tenía de Dios, y otra que recibió de los hombres de nuevo. 

La cual no la crio de nuevo, ni la hizo de barro, como formó la 
primera, sino hízola de la sangre virgen de una Virgen purísima, en 
su vientre de ella misma, sin amancillar su pureza e hizo que fuese 
naturaleza del linaje de Adán, y sin la culpa de Adán, y formó de la 
sangre, que digo, carne, y de la carne hizo cuerpo humano con todos 
sus miembros y órganos, y en el cuerpo puso alma de hombre dotada 
de entendimiento y razón, y con el entendimiento y con el alma y con 
el cuerpo ayuntó su persona, y derramó sobre el alma mil tesoros de 
gracia, y diole juicio y discurso libre, e hízola que viese y gozase de 
Dios, y ordenó que la misma que gozaba de Dios con el entendimiento, 
sintiese disgusto en los sentidos y que fuese juntamente bienaventura-
da y pasible» 34. 

En parecidos términos, aunque con mayor abundancia de datos, 
nos dirá un poco más adelante: 

33  Ibid., p. 700.
34  Nombres de Cristo, “Hijo de Dios”, t. I, pp. 712-13.



TEÓFILO VIÑAS, OSA720

«En el nacimiento segundo, que hizo en la carne, cuando nació de la 
Virgen, aunque muchas cosas de Él fueron extraordinarias y nuevas, 
en otras se guardó en Él la orden común; que la materia de que se for-
mó el cuerpo de Cristo fue sangre, que es la natural de que se forman 
los otros; y después de formado, la Virgen con la sangre y con sus 
espíritus, hinchió de sangre las venas del cuerpo del Hijo y las arterias 
de espíritu, como hacen las otras madres... Ella de su substancia le ali-
mentó, según los que se usa, en cuanto le tuvo en su vientre, y Él creció 
en el cuerpo por todo aquel tiempo por la misma forma que crecen los 
niños. Y así como hubo en esta generación mucho de lo natural y de lo 
que se suele hacer, así lo que fue engendrado por ella salió con muchas 
condiciones de las que tienen los que por vía ordinaria se engendran, 
que tuvo necesidad de comer para reparo de lo que en Él gastaba el 
calor; y obraba en el mantenimiento su cuerpo, le cocía, y le coloraba 
y le apuraba hasta mudarle en sí mismo; y sentía el trabajo, y conocía 
el hambre, y le cansaba el movimiento excesivo, y podía ser herido y 
lastimado y llagado» 35. 

Y después de este minucioso retrato del segundo nacimiento de 
Cristo, es obligada la cita de otro pasaje verdaderamente antológico, 
auténtica joya, engastada por fray Luis en el comentario del nombre 
“Cordero”. Éste es el pasaje:

«Se convence (=se concluye) así de la materia de que se compuso 
como del artífice que le fabricó. Porque la materia fue la misma pureza 
de la sangre santísima de la Virgen, criada y encerrada en sus limpias 
entrañas. De la cual habemos de entender que, aun en ley de sangre, 
fue la más apurada y la más delgada y la más limpia y más apta para 
criarla, y más ajena de todo afecto bruto y de más buenas cualidades 
de todas. Porque allende de lo que el alma puede obrar, y obra según 
los humores del cuerpo… y los bienes del cielo sin cuento que en sí 
tenía la espiritualizaban y santificaban en una cierta manera; así que, 
allende de esto, de suyo era la flor de la sangre, quiero decir, la sangre 
más ajena de las condiciones groseras del cuerpo, y más adelgazada 
en pureza que en género de sangre, después de su Hijo, jamás hubo 
en la tierra…

35  Ibid., pp. 720-21.



LA VIRGEN MARÍA EN LA VIDA Y EN LOS ESCRITOS DE FRAY LUIS DE... 721

Así que la sangre de la Virgen fue la flor de la sangre de que se 
compuso todo el cuerpo de Cristo. Por donde, aun en ley de cuerpo 
y por parte de su misma materia, fue inclinado al bien perfectamen-
te y del todo. Y no sólo aquesta sangre virginal le compuso mientras 
estuvo en el vientre sagrado, mas, después que salió de él, le man-
tuvo vuelta en leche en los pechos santísimos. De donde la divina 
Virgen, aplicando a ellos a su Hijo de nuevo, y enclavando en Él los 
ojos y mirándole y siendo mirada de Él dulcemente, encendida o, a 
la verdad, abrasada en nuevo y castísimo amor, se la daba, si decir 
se puede, más santa y más pura. Y como se encontraban por los ojos 
las dos almas bellísimas, y se trocaban los espíritus, que hacen paso 
por ellos, con los del Hijo, deificada la Madre más, daba al Hijo más 
deificada su leche. Y como en la divinidad nace la luz del Padre, 
que es Luz, así también, cuanto a lo que toca a su cuerpo, nace, de 
pureza, pureza» 36. 

3.  Santa María, Madre y Virgen

“Virgen y Madre junto, de tu hacedor dichosa engendradora”. Así 
cantaba fray Luis en la tercera estrofa de su “Virgen que el sol más 
pura”. En efecto, junto con la Maternidad, la Virginidad es el otro 
singular misterio y privilegio mariano; a él dedica especial atención 
en varios lugares y ocasiones a lo largo de Los Nombres de Cristo. En 
uno de estos lugares encuentra al profeta Isaías, lanzando a los cielos 
esta petición: Derramad, cielos, rocío, y lluevan las nubes al Justo (Is, 45, 8). 
“Adonde, aunque, como veis, va hablando del nacimiento de Cristo 
como de planta que nace en el campo, empero no hace mención ni de 
arado, ni de azada, ni de agricultura, sino solamente de cielo y de nu-
bes y de tierra, a los cuales atribuye todo su nacimiento”, añadiendo 
a continuación: 

«A la verdad que el que cotejare estas palabras que aquí dice Isaías 
con las que acerca de esta misma razón dijo a la benditísima Virgen el 
arcángel Gabriel, verá que son casi las mismas, sin haber entre ellas 
más diferencia de que lo que dijo el arcángel con palabras propias, 

36  Los Nombres de Cristo, “Cordero”, t. I, pp. 816-817.



TEÓFILO VIÑAS, OSA722

porque trataba de negocio presente, Isaías lo significó con palabras 
figuradas y metafóricas, conforme al estilo de los profetas. Allí dijo el 
ángel: El Espíritu Santo vendrá sobre ti. Aquí dice Isaías: Enviaréis, cielos, 
vuestro rocío. Allí dice que la virtud del alto le hará sombra. Aquí pide que 
se extiendan las nubes. Allí: Y lo que nacerá de ti santo, será llamado Hijo 
de Dios. Aquí: Ábrase la tierra y produzca al Salvador. Y sácanos de toda 
duda lo que luego añade diciendo: Y la justicia florecerá juntamente, y Yo, 
el Señor, le crie. Porque no dice: Y Yo, el Señor, la crie, conviene a saber, la 
justicia, de quien dijo que había de florecer juntamente; sino Yo le crie, 
y atribúyese a sí la creación y nacimiento de esa bienaventurada salud, 
y préciase de ella como de hecho singular y admirable, y dice: Yo, Yo; 
como si dijese: Yo solo, y no otro conmigo» 37. 

Entre otros lugares en los que fray Luis encuentra referencias al 
misterio que estamos contemplando –María, Virgen y Madre– figura el 
Salmo 109, versículo 3; sobre él dice el experto biblista agustino: 

«Hay un lugar singular en el Salmo 109, aunque algo oscuro según 
la letra latina; mas según la original, manifiesto y muy claro, en tanto 
grado que los doctores antiguos que florecieron antes de la venida de Je-
sucristo, conocieron de allí y así lo escribieron, que la Madre del Mesías 
había de concebir, virgen, por virtud de Dios y sin obra de varón. Por-
que vuelto el lugar que digo a la letra, dice de esta manera: En resplan-
dores de santidad del vientre y de la aurora, contigo el rocío de tu nacimiento. 
En las cuales palabras, y no por una de ellos, sino casi por todas, se dice 
y se descubre este misterio que digo. Porque lo primero, cierto es que 
habla, en este salmo, con Cristo el profeta. Y lo segundo, también es 
manifiesto que habla en este verso de su concepción y nacimiento; y las 
palabras vientre y nacimiento, que, según la propiedad original, también 
se puede llamar generación, lo demuestran abiertamente.

Mas que Dios solo, sin ministerio de hombre, haya sido el hacedor 
de esta divina y nueva obra en el virginal y purísimo vientre de Nues-
tra Señora, lo primero se ve en aquellas palabras: En resplandores de 
santidad. Que es como decir que había de ser concebido Cristo, no en 
ardores deshonestos de carne y sangre, sino en resplandores santos del 
cielo; no con torpezas de sensualidad, sino con hermosura de santidad 

37  Los Nombres…, “Pimpollo”, pp. 439.



LA VIRGEN MARÍA EN LA VIDA Y EN LOS ESCRITOS DE FRAY LUIS DE... 723

y de espíritu. Y demás de esto, lo que luego se sigue de aurora y de ro-
cío, por galana manera declara lo mismo; porque es una comparación 
encubierta, que, si la descubrimos, sonará así: En el vientre, conviene 
a saber, de tu madre, serás engendrado como en la aurora; esto es, como 
lo que en aquella sazón de tiempo se engendra en el campo con solo 
el rocío, que entonces desciende del cielo; no con riego ni con sudor 
humano» 38.

Pero aún hay más: uno de los pasajes, más elocuente, sobre la 
Virginidad de María, antes, en y después del nacimiento de su Hijo, 
lo encontramos en el comentario al nombre “Hijo de Dios”, como se 
podrá ver: 

«… Y que, naciendo, no puso daño en su Madre, ¿por ventura no 
lo vio Salomón cuando dijo: Tres cosas se me esconden, y cuatro de nada 
no sé: el camino del águila por el aire, el camino de la culebra en la peña, el 
camino de la nave en la mar y el camino del varón en la virgen? (Prov 30, 
18-19). En que, por comparación de tres cosas que, en pasando, nadie 
puede saber por dónde pasaron, porque no dejan rastro de sí, significa 
que, cuando salió este niño varón que decimos, del sagrario virginal 
de su Madre, salió sin quebrar el sagrario y sin hacer daño en él, ni 
dejar de su salida señal, como ni deja de su vuelo el ave en el aire, ni la 
serpiente de su camino en la peña, ni en las mares la nave. Esto, pues, 
es el qué de este nacimiento santísimo» 39.

Por cierto, que antes de lo que nos acaba de decir fray Luis, ya nos 
había dejado estas sencillas y acertadas observaciones: 

«Toda esta compostura de cuerpo y infusión de alma y ayuntamien-
to de su persona divina, y la santificación y el uso de la razón, y la vista 
de Dios y la habilidad para sentir dolor y pesares que dio a lo que a 
su persona ayuntaba, lo hizo todo en un momento y en el primero en 
que se concibió aquella carne; y de un golpe y en un instante solo salió 
en el tálamo de la Virgen a la luz de esta vida un Hombre Dios, un 
niño ancianísimo, una suma santidad en miembros tiernos de infante, 
un saber perfecto en un cuerpo que aún hablar no sabía; y resultó en 

38  Ibid., “Pimpollo”, pp. 439-440.
39  Los Nombres… “Hijo de Dios”, p. 714.



TEÓFILO VIÑAS, OSA724

un punto, con milagro nunca visto, un niño y gigante, un flaco muy 
fuerte; un saber, un poder, un valor no vencible, cercado de desnudez 
y de lágrimas.

Y lo que en el vientre santo se concibió, corriendo los meses, sa-
lió de él sin poner dolor en él y dejándole santo y entero. Y como el 
que nacía era, según su divinidad, rayo -como ahora decíamos-, y era 
resplandor que manaba con pureza y condiciones de luz, y salió de la 
Madre, como el rayo del sol pasa por la vidriera sin daño. Y vimos una 
mezcla admirable; carne con condiciones de Dios, y Dios con condi-
ciones de carne; y divinidad y humanidad juntas; y hombre y Dios, 
nacido de Padre y de Madre, y sin padre y sin madre; sin madre en el 
cielo, y sin padre en la tierra; y finalmente, vimos junta la totalidad de 
lo no criado y lo criado» 40.

En última instancia, el misterio grande de la maternidad y virgini-
dad de María solamente admite una explicación: «Porque Dios es de 
poder infinito» 41. Que Cristo sea concebido “de mujer sin hombre” y 
que nazca de María y la “deje virgen” tiene una única respuesta: por-
que la virginidad en la maternidad es realmente algo prodigioso, con 
todos los caracteres de “milagro nunca visto”. 

4.  Exenta del “fomes peccati”

En la mariología de fray Luis de León hay otros puntos impor-
tantes, expuestos en las páginas del cuarto tomo de sus Obras Latinas; 
el primero y más importante de ellos es el de la exención del fomes, 
defecto éste que se define o consiste en una «inclinación habitual del 
apetito sensitivo, más allá del imperio de la razón». En la Quaestio IV 
de su Opera nuestro teólogo comienza preguntándose si la bienaven-
turada Virgen María se habría librado del fomes en el momento de su 
Concepción Inmaculada. María –responde él– «nunca sintió en su 
cuerpo inclinación al mal, ni estímulo alguno de la carne». 

40  Ibid., p. 713. Bien dice San Agustín que «Dios puede hacer algo que 
nosotros somos incapaces de comprender. En tales materias, la razón del hecho 
es el poder del que lo hace» (Epist. 137, 8). 

41  Ibid.



LA VIRGEN MARÍA EN LA VIDA Y EN LOS ESCRITOS DE FRAY LUIS DE... 725

El argumento más sólido sobre la carencia de la citada inclinación 
del apetito sensitivo en la Virgen es, precisamente, la no existencia del 
pecado original. Y por consiguiente, cuantos admiten la carencia de 
este pecado en ella han de admitir también la ausencia total del fomes. 
Así nos lo dice en la Ultima Conclusión de la Quaestio IV: Qui di-
cunt Beatam Virginem caruisse originali (peccato), et fomitem ese morbidam 
qualitatem, tenentur concedere caruisse fomite: quia, cessante causa fomitis, 
quae est peccatum originale, aufertur effectus, id est, mórbida qualitas, id est, 
fomes, de facto 42.

María, en su Concepción, estuvo exenta de pecado, ante todo 
porque convenía a la ordenada regulación del orden sobrenatural, 
para que así fuera la Madre del Hijo de Dios. Por eso mismo tenía que 
carecer del fomes peccati. Quien admite, pues, la ausencia de pecado se 
impone la negación de sus consecuencias, puesto que donde no existe 
la causa tampoco puede haber sus efectos. Aún más: la santificación 
inicial de la Virgen tuvo valor de justicia original por la abundancia 
de dones derramados en ella. Esto equivale a afirmar que fue total-
mente impecable. Y, por lo mismo, así de rotundo termina afirmando 
fray Luis: «Beata Virgo nec mortaliter nec venialiter peccavit, nec 
potuit peccare» 43.

La Concepción Inmaculada y la exención del fomes es la deriva-
ción obligada del destino de la Virgen, cuya dignidad y pureza inci-
den sobre el honor del Hijo. Desde este punto de vista, más que una 
demostración, las pruebas aducidas por fray Luis son una aprobación 
explícita de la verdad; un hacer ver el hecho sin planteamientos pro-
blemáticos que estorban la visión directa del misterio. La diversidad 
de argumentos que acumula en favor de dicho privilegio e integra en 
su concepción cristológica pone de relieve, una vez más, el concepto 
unitario que él tiene de la teología. De ahí que su afirmación de la 
Inmaculada Concepción incluya la santidad sin pecado y sea el fun-
damento de su Maternidad junto con su Virginidad. 

42  Opera, Quaestio IV, Ultima Conclusio, pp. 129-130.
43  Ibid., p. 132.



TEÓFILO VIÑAS, OSA726

5.  La Asunción de Nuestra Señora

Fray Luis no trata expresamente sobre este privilegio mariano; a 
él únicamente alude muy de paso. La verdad es que con esta sencilla 
alusión manifestaba que en su tiempo y, concretamente para él, la ver-
dad de la Asunción se tenía por más cierta que la Concepción Inmacu-
lada. Y es que, además, la fe en la no corrupción corporal, después de su 
muerte se tenía por totalmente cierta y era argumento en favor del ci-
tado privilegio, sin necesitar otros argumentos. Éstas son sus palabras: 

Tertio, magis decuit Virginem liberari a macula, quae est defectus 
animae et mentis, quam liberari a dolore corporis, et incineratione 
ejusdem; sed liberata fuit a dolore, supra legem communem, quae ha-
bet: ‘In dolore paries filios’, etc., et communiter tenetur quod fuit libe-
rata ab incineratione, supra legem communem: «cinis es, et in cinerem 
reverteris; ergo fuit liberata a macula» 44. 

Por otra parte, fray Luis de León dice expresamente que María 
no fue excluida de la muerte. Y respondiendo a la objeción de quienes 
negaban la Inmaculada Concepción por el hecho de que ella hubiese 
muerto, responderá él que, así como su Hijo, inmune de todo pecado, 
había muerto, resucitando después, María también debía conformar-
se en este sentido con Él, es decir, también ella debía pasar por la 
muerte, antes de ser llevada al cielo. Así nos lo dice en este pasaje:

«Ad primum argumentum, de morte, quae est poena peccati, dici-
mus quod, sicut decens fuit eam liberari a peccato originali, ita etiam 
mori corporaliter, ut filio conformaretur; qui immunis ab omni pec-
cato, subjacuit poenalitatibus. Ad secundum, respondetur quod ista 
propositio omnes peccaverunt in Adam, est intelligenda ex debito, et 
non ex facto» 45. 

44  Ibíd., Quaestio II, 2ª Conclusio, p. 107. A este propósito, S. Muñoz Iglesias 
recoge a pie de página una nota muy oportuna. en la que dice: “Siempre hemos 
creído que ésta es la razón por la que, habiendo en nuestra literatura clásica tantos 
autos sacramentales completa o incidentalmente inmaculistas, no haya ni uno solo 
importante asuncionista. Entre el pueblo tenía más aceptación lo discutido que lo 
admitido por todos como cierto. 

45  Ibíd., p. 109. 



LA VIRGEN MARÍA EN LA VIDA Y EN LOS ESCRITOS DE FRAY LUIS DE... 727

Bibliografía

Fuentes

Mag. Luysii Legionensis Augustiniani Opera, tomus IV, Salmanticae, MD 
CCCXCIII

Fray Luis de León, Obras Completas Castellanas. Los Nombres de Cristo, t. I., 
Poesías, t II, B.A.C., Madrid MLMXCI.

Artículos

Domínguez, U., «Fray Luis de León. Su doctrina mariológica», La Ciudad de 
Dios, vol. CLIV, Enero-Abril, 

1942, pp. 413-437.
Fernández Sainz, F., «María en la Sagrada Escritura según Fray Luis de 

León», Religión y Cultura 7 (1962) 561-592.
Folgado Flórez, S., «Puntos de mariología en fray Luis de León», Estrato 

da Marianum 142 (1991) 405-433.
García, F., Introducciones y Notas a la obra Los Nombres de Cristo y a las 

Poesías.
Leonet, J. M., «La Virginidad en María en Fr. Luis de León», Revista Agusti-

niana de Espiritualidad, 7 (1966) 251-592.
Muñoz Iglesias, S., Fray Luis de León, Teólogo, Ed. Consejo Superior de In-

vestigaciones Científicas, Madrid 1950, pp. 97-122.
Viñas, T., «La Encarnación del Verbo en Fray Luis de León», Revista Agusti-

niana, vol. lv, 168 (2014) 585-609. 

Teófilo Viñas, OSA



TEÓFILO VIÑAS, OSA728


