
MARÍA VIRGEN Y MADRE EN EL “DE SANCTA VIRGINITATE” DE SAN AGUSTÍN 625

María Virgen y Madre en el 
“De sancta virginitate” de san Agustín

Resumen

La virginidad por el Reino de Dios se encuentra fundamentada en varios 
textos del Nuevo Testamento. Las vírgenes consagradas se encuentran ya 
presentes en el primer siglo de la Iglesia, pero será en los siglos tercero y cuar-
to cuando la presencia de la virginidad adquiere gran importancia dentro de 
la Iglesia. A las vírgenes se les otorga gran honor y veneración. Este valor e 
importancia otorgado a la virginidad plantea no pocos problemas dentro de 
la Iglesia. Algunos autores exaltan de tal forma la virginidad que llegan a 
despreciar o minusvalorar el matrimonio. Otros, por el contrario exaltarán 
de tal forma el valor del matrimonio que llegan a despreciar el valor de la vir-
ginidad. En medio de esta polémica San Agustín escribe “De sancta virginita-
te”. Es una de las obras más importantes y más equilibrada que se escribieron 
sobe la virginidad en aquella época. En esta obra la Virgen María ocupa un 
puesto de máxima importancia. San Agustín estudia en profundidad la vir-
ginidad y la maternidad de María en el misterio de la Encarnación. Presenta 
igualmente a María como madre y modelo de la Iglesia. María es igualmente 
modelo de las vírgenes consagradas. En esta obra San Agustín expone los 
principios fundamentales de su pensamiento sobre la Virgen María. 

Palabras clave: Virginidad, María, Iglesia, vírgenes consagradas. 

Abstrat

The virginity for the kingdom of God is found Well based on several texts 
of the New Testament. Praised consecrated Virgins are already found in the 
first century of the church; but it will be the third and the fourth centuries 
when the presence of the viriginity acquired great importance within the 
church. They virgins are granted great honor and veneration. This valor and 
the importance granted to the virginity pose not just a few problems within 
the church. Some authors praise in such a way the virginity that they manage 
to despise or minusvalue the marriage. Others on the contrary, they exalt 
in such a way the value of marriage that they get to despise the value of the 

CiuD-Ra 235-3 (2022) 625-652



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA626

virginity. In the midle of this controversy, Saint Augustin writes “De santa vir-
ginitate”. It is of the most important and well-balanced works that they were 
written about the virginity at that time. In this work the Virgin Mary holds a 
position of most importance. St. Augustin studies in depth the virginity and 
the maternity of Mary In the mystery of the Incarnation, he presents Mary 
likewise as a mother and a model of the church. Mary is equally the model of 
the consecrated virgins. In this work, St. Augstin explains the fundamental 
principles of his thought on the Virgin Mary.

Key words: Virginity, Mary, Church, Consecrated Virgins

1. L a virginidad en la época de San Agustín 1

La virginidad por el Reino de Dios, fundamentada en algunos 
textos del Evangelio (Mt 19, 11-12) y de san Pablo (1 Cor 7, 25-40) 
comenzó a desarrollarse dentro de la Iglesia a partir del siglo primero. 
Varios autores del siglo II hablan ya de ella, pero será a partir del siglo 
III cuando se hará presente en toda la Iglesia: Egipto,Roma, Milán, 
Cartago. Los Padres de la Iglesia hablan ampliamente de ella.

Las condiciones de vida de las vírgenes eran muy diferentes de 
una ciudad a otra, de una región a otra. En un primer tiempo las 
vírgenes habitaban en la casa familiar con sus padres y hermanos. 
Vivían como un miembro más de la familia. Es a partir del siglo IV 
y bajo la influencia del movimiento cenobítico cuando comienzan a 
abandonar la familia para vivir en pequeñas comunidades. Sabemos 
por san Ambrosio que había comunidades de vírgenes en Bolonia 2 y 
en Verona 3.

El voto de virginidad fue en primer lugar un voto privado, pero 
no tardó en ser reconocido por los obispos. Fué en ese momento cuan-
do las vírgenes consagrarán al Señor su virginidad en una ceremonia 
litúrgica y ante todo el pueblo. Esta ceremonia iba acompañada de la 
imposición del velo.

1  García Álvarez, J., «La virginité chez Ambroise et Augustin», en CPE 
103 (2006) 17-32; Grossi, V., “La virgen cristiana en los escritos de Ambrosio y 
Agustín”, en Augustinus 65 (2020) 161-203

2  De virgin, I,60-61,PL 16,205b-205c.
3  Ep 5,19,PL 16,897b.



MARÍA VIRGEN Y MADRE EN EL “DE SANCTA VIRGINITATE” DE SAN AGUSTÍN 627

Las vírgenes llevaban una vida retirada, consagrada a la oración, 
a la lectura de la Palabra de Dios, a la penitencia y a obras de caridad 
con los pobres 4. 

Los obispos, los fieles como la propia familia tenían en gran con-
sideración a las vírgenes. Las consideraban como sus ángeles guardia-
nes o como la presencia de Dios en medio de ellos. En las basílicas 
como en los diferentes lugares de culto había un lugar reservado para 
ellas, al lado del altar. Eran admiradas y veneradas por todos los fieles.

Este honor y veneración que se otorgaba a las vírgenes planteará 
no pocos problemas en la Iglesia a partir de la segunda mitad del 
siglo III y durante todo el siglo IV. Algunos autores exaltan de tal 
forma la virginidad que llegan a minusvalorar e incluso a despreciar 
el matrimonio. Por otra parte, la veneración que los obispos como el 
pueblo cristiano les otorgaban provocará, al menos en algunas de las 
vírgenes, un sentimiento de superioridad e incluso de orgullo que las 
llevará incluso a desobedecer a los obispos.

En Milán, en la época de San Ambrosio, algunos cristianos es-
taban fuertemente influenciados por los escritos y las enseñanzas de 
Joviniano. Joviniano afirmaba que las vírgenes como las viudas y las 
mujeres casadas eran todas iguales ante el Señor. Lo único que con-
taba para el Señor era el bautismo. Todo el resto era absolutamentre 
secundario y sin importancia para la vida cristiana 5.

No pocos fieles habían adoptado esta doctrina de Joviniano. Es la 
razón por la cual el papa Siricio condenó dicha doctrina en el Sínodo 
del 389-390,celebrado en Roma, y obligó a Joviniano a abandonar 
Roma en donde tenía un gran número de seguidores 6. Joviniano se 
refugió en Milán. San Ambrosio lo condenará igualmente en el Síno-
do del 389-390 7 San Jerónimo va a escribir contra él su libro Adversus 
Jovinianum 8 Ahora bien, en este libro San Jerónimo exalta de tal for-

4  De virgin, III,16,PL 16,224c: «Lectione,opere,prece”,
5  Hieronymus, Adv. Jovinianum I,1,3,PL 23,224.
6  Aldama, J. A., «La condenación de Joviniano en el sínodo de Roma», en 

Ephemerides Mariologicae 13 (1963) 107-119
7  Ep. 42,PL 16,1172-1177.
8  PL 23,221-352.



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA628

ma la virginidad que, en cierto modo, desprecia o al menos minusva-
lora el matrimonio. Este libro de San Jerónimo provocará una gran 
reacción en la Iglesia de África en donde el maniqueísmo estaba fuer-
temente implantado. El maniqueísmo prohibía a sus adeptos el matri-
monio ya que lo consideraba como malo en sí mismo. San Jerónimo, 
frente a esta reacción tratará de explicar y precisar su pensamiento 
sobre la virginidad en algunas de sus Cartas 9.

Muy diferente será por el contrario el problema que planteará la 
virginidad en la Iglesia de África y, sobre todo, en Cartago y en Hi-
pona. San Agustín es consciente de los peligros que ciertas vírgenes 
consagradas podían provocar y de hecho provocaban ya en la Iglesia. 
Busca, sobre todo, dar un sentido eclesial a la virginidad consagrada. 
Dos son los problemas que determinan a Agustín a profundizar este 
tema.

El primero de ellos es la relación de la virginidad con el matri-
monio. Este problema venía planteado, en primer lugar por las obras 
de Joviniano 10 y de san Jerónimo. La polémica entre Joviniano y San 
Jerónimo llegó a África y allí va a encontrar un contexto particular.

De una parte se encontraban los paganos. Estos despreciaban la 
virginidad e incluso la consideraban como peligrosa para la huma-
nidad. De otro lado estaban los maniqueos con una fuerte presencia 
en Hipona. Estos consideraban el matrimonio como esencialmente 
malo.

No sabemos cómo ni en qué momento Agustín estuvo al corriente 
de estos problemas. Hacia el 403-404 11 escribe su libro “De bono con-
jugale” sobre el valor cristiano del matrimonio. Como complemento 
de este libro escribirá el “De sancta virginitate” en donde muestra el 
valor de la virginidad consagrada. En efecto el “De bono conjugale” 
puede ser considerado como el primer volumen de una apología de la 
virginidad. Los títulos mismos de estas dos obras son muy significati-

9  Ep. 48,PL 22,493-511;Ep 49,PL 22,511 ss;Ep 50,PL 22,212-516.
10  10 San Agustin conoce bien la doctrina de Joviniano. Hace un resumem 

de ella en De haeresibus 82, PL 42, 45-46 
11  Hombert, P. M., Nouvelles recherches de chronologie augustinienne, Paris 2000, 

109-1369



MARÍA VIRGEN Y MADRE EN EL “DE SANCTA VIRGINITATE” DE SAN AGUSTÍN 629

vos sobre el pensamiento de San Agustín: «De bono conjugale» y “De 
sancta virginitate”.El matrimonio es bueno, pero inferior en santidad 
a la virginidad consagrada. Ahora bien, estos dos libros van juntos y 
no se les puede separar: «Después que yo había escrito sobre el bien 
conyugal, se esperaba que escribiese sobre la santa virginidad.» 12

Pero hay aún otro problema que va a determinar el pensamiento 
de San Agustín sobre la virginidad. En África, como por otra par-
te en Roma y en Milán, las vírgenes consagradas eran numerosas. 
En la vida cuotidiana eran tenidas en gran honor por los fieles; eran 
saludadas con gran respeto y confianza por las jóvenes y las matro-
nas. Muchos cristianos las consideraban como una presencia real de 
la santidad de Dios. En las basílicas había un lugar reservado para 
ellas, cercado al altar, y recibían, antes que los demás fieles, el beso de 
la paz 13.Estos honores provocaban en algunas de ellas orgullo. San 
Agustín es sumamente sensible a este orgullo provocado por los ho-
nores recibidos. A ello hace alusión con frecuencia en sus sermones:

«Conviene, sin duda, que se asigne el primer puesto al siervo de 
Dios que tiene algún cargo en la Iglesia, porque, si no se le asigna, el 
mal será para quien se niega a ello; ningún bien, en cambio, se deriva 
para aquel al que se asigna. Es conveniente, por tanto, que los que es-
tán al frente de la asamblea de los cristianos se sienten en un lugar más 
elevado, para que la misma sede les distinga de los demás y aparezca 
con claridad su ministerio; no para que a causa de ella se inflen, sino 
para que piensen en la carga de la que han de rendir cuentas. ¿Quién 
conoce si aman o no aman esto? Es cosa del corazón y no puede tener 
más juez que Dios» (S 91,5).

Agustín hace incluso un análisis muy profundo y detallado de la 
tentación de buscar los honores y del orgullo que estos honores pue-
den provocar en el corazón 14. 

Ahora bien, este honor que provoca el orgullo encuentra su raíz 
en las vírgenes consagradas en el hecho de creer que la virginidad es 

12  Ret. II,23, PL 32,640.
13  Meer, F. van der, Saint Augustin pasteur d’âmes, Paris 1955, I, 337-348
14  Conf. X,36,59 - 39,64,PL 33, 803-806.



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA630

más efecto de su propia decisión o de su voluntad que un don que Dios 
otorga gratuitamente 15. Esta es la razón por la cual una gran parte de 
su libro “De sancta virginitate” estará consagrado a la humildad como 
base y fundamento de la virginidad. Por otra parte, en el “De sancta 
virginitate” se encuentra presente su doctrina de la gracia frente a los 
pelagianos. Agustín trata de poner en guardia a las vírgenes contra la 
tentación de creer que la virginidad es efecto de su esfuerzo personal. 
Esta es la razón por la cual varios autores juzgan que esta obra fue 
escrita o reescrita hacia el 412 ya que en ella está presente su doctrina 
contra los pelagianos 16.

2.  “De sancta virginitate”: estructura de la obra 17

La estructura literaria del De sancta virginitate es la misma que la 
de la mayor parte de las obras de san Agustín y corresponde a la es-
tructura retórica de los discursos de la época. Esta estructura muestra 
con claridad el pensamiento de san Agustín sobre la virginidad.

El tratado “De sancta virginitate” consta, en primer lugar, de una 
breve Introducción (1,1).Esta introducción enuncia el programa de 
la exposición: «La virginidad no debe solamente ser predicada para 
que se la ame, es necesario igualmente exhortar a las vírgenes a no 
enorgullecerse porque son vírgenes». Agustín informa que acaba de 
escribir un libro “El Bien del Matrimonio”. Que en dicho libro ha es-
tudiado el matrimonio a la luz del Antiguo y del Nuevo Testamento. 
Sin embargo a la luz del Nuevo Testamento, la virginidad se presenta 
como superior al matrimonio. Pero quienes practican la virginidad 
han de guardarse de todo orgullo y de toda vanidad: «En él adverti-
mos a las vírgenes, y ahora volvemos a recordárselo, que no despre-

15  Hombert, P. M., Gloria gratiae. Se glorifier en Dieu, principe et fin de la théologie 
augustinienne de la grâce, Paris 1996, 141-146.

16  Hombert, P. M., Nouvelles recherches de chronologie augustinienne, Paris 2000, 
109-136

17  García Álvarez, J., «Las dimensiones de la virginidad según San Agustín», 
en Burgense 37/1 (1996) 211-214



MARÍA VIRGEN Y MADRE EN EL “DE SANCTA VIRGINITATE” DE SAN AGUSTÍN 631

cien a los padres y a las madres del pueblo de Dios cuando miran la 
excelencia del más alto don que ellas han recibido del cielo.» 18

En la primera parte (2,2-30,30) expone los principios sobre los 
que se fundamenta la virginidad consagrada. Evoca el sentido cristo-
lógico de la virginidad, su puesto en la Iglesia y su sentido escatológi-
co en cuanto la virginidad es ya una anticipación de la vida celestial 
en este mundo. Expone con amplitud la santidad de la virginidad. En 
esta parte habla ampliamente de la Virgen María. Expone la virgini-
dad de María como verdadero modelo de lo que es y ha de ser la vir-
ginidad consagrada. Evoca la virginidad de Cristo, hijo de la Virgen 
María, esposo de las vírgenes y su unión con la Iglesia. Pero lo que 
otorga a la virginidad su dignidad no es el renunciar al matrimonio, 
sino su consagración a Dios.Es el amor sobrenatural a Cristo lo que 
otorga a la virginidad todo su sentido y valor.

En esta primera parte Agustín ofrece tres descripciones de la vir-
ginidad consagrada que nos permiten comprender por qué la virgi-
nidad en cuanto “estado de vida” es para él superior al matrimonio. 
En cada una de estas descripciones de la virginidad encontramos dos 
elementos: la virginidad es una anticipación de la vida celeste y esta 
anticipaión se manifiesta en un cuerpo mortal, corruptible, terrestre. 
La primera de estas descripciones se encuentra en el capítulo 4,4: 
«Mas, como iba a constituirse en ejemplo para las santas vírgenes, a 
fin de evitar que alguien juzgase que solo debía ser virgen la mujer que 
mereciese concebir un hijo incluso sin trato carnal, consagró a Dios su 
virginidad aún antes de saber a quién iba a concebir. De esta manera 
hizo realidad en su cuerpo mortal y terreno una reproducción de la 
vida celeste por decisión personal, no por imposición de otro; porque 
el amor la llevó a esa opción, no porque su condición de esclava la 
obligase a ello. Así, al nacer de una virgen que ya había determinado 
permanecer tal antes de saber quién iba a nacer de ella, Cristo pre-
firió aprobar, antes que imponer, la santa virginidad. Y de ese modo 
quiso que la virginidad fuese libre hasta en la mujer de la que tomó la 
condición de siervo.» 19

18  Virg. 1, 1, PL 40, 397.
19  Virg. 4, 4, PL 40, 398.



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA632

La segunda descripción es semejante a la anterior. Agustín afirma 
que el matrimonio posee bienes particulares, pero que todos estos 
bienes estan en función de la vida pasajera de los seres humanos sobre 
la tierra. A estos bienes propios del matrimonio opone los de la vir-
ginidad: «La integridad virginal y el abstenerse de todo trato carnal, 
fruto de la continencia que nace de la piedad, es participación en la 
vida angélica y anticipo en la carne corruptible de la incorrupción 
perpetua.» 20

La tercera descripción se fundamenta en Mth19,10-12: las vírge-
nes a través de su virginidad consagrada «llevan una vida celeste, una 
vida angélica en un estado de mortalidad terrestre.» 21

En la segunda parte (31,31-52,53) Agustín retoma los principios 
expuestos en la primera parte para profundizarlos y desarrollarlos. 
Hace el análisis de la virginidad a la luz del misterio de la Encarna-
ción. El misterio de la Encarnación es un misterio de humildad. La 
virginidad es seguir a Cristo y seguirle sobre todo a la luz de la humil-
dad. La virgen consagrada no debe enorgullecerse a causa de la supe-
rioridad de su estado frente al de las personas casadas. La humildad 
se encuentra en la base y como fundamento de la virginidad: «¡Oh 
alma piadosamente casta, que has reprimido tu apetito carnal hasta 
renunciar a la posibilidad del matrimonio, que has negado a tu cuerpo 
mortal el continuarse en la propagación de tu descendencia, que has 
sujetado los movimientos de tus miembros según la ley del cielo! No 
te envío para que aprendas la humildad a los publicanos y pecadores, 
que, sin embargo, precederán en el camino hacia el reino de los cielos 
a los orgullosos […] Te envío al Rey del cielo, a quien creó a los hom-
bres y, en bien de los hombres, fue creado entre ellos; […]. Te envío a 
quien, dominando sobre los ángeles inmortales, no desdeñó servir a 
los hombres mortales. […] Ven, acércate a él y aprende de su boca que 
es manso y humilde de corazón.» 22

La tercera parte (53,54-55,56) es una mirada hacia atrás,una sín-
tesis y una profundización de los dicho en las dos partes anteriores.Es 

20  Virg. 13, 12, PL 40, 401.
21  Virg 24, 24, PL 40, 409.
22  Virg. 37, 38, PL 40, 418.



MARÍA VIRGEN Y MADRE EN EL “DE SANCTA VIRGINITATE” DE SAN AGUSTÍN 633

en esta parte en donde San Agustín nos ofrece la verdadera naturaleza 
de la virginidad.La virginidad es mucho más que el hecho negativo de 
no casarse; revela o manifiesta la vida del cielo a los hombres, es decir 
revela los comportamientos de los ángeles a los hombres: «Manifestáis 
a los hombres la vida angélica y las costumbres del cielo. Mas en la 
medida en que sois grandes los que lo sois en el modo indicado, en esa 
misma medida humillaos en todo para hallar gracia ante Dios, no sea 
que oponga resistencia a los orgullosos, humille a quienes se exaltan a 
sí mismos e impida pasar por sus sendas estrechas a los hinchados. En 
realidad, es superflua la preocupación de que falte la humildad donde 
hierve la caridad.» 23 La virginidad del cuerpo ha de ir acompañada 
de la virginidad del corazón, más aún de la virginidad de la fe.

El libro finaliza con una conclusión o epílogo (56,57). En esta 
conclusión san Agustín precisa aún más algunos puntos de su pensa-
miento. En primer lugar, la virginidad tiene realmente valor porque 
está consagrada al Señor, es decir por ser aceptada y vivida debido 
a su santidad. La santidad es conformar nuestro corazón con el cora-
zón de Cristo. Ahora bien, la motivación más profunda de Cristo es 
precisamente la humidad. De aquí que la virginidad ha de estar siem-
pre unida a la humildad. Virginidad y humildad son inseparables. La 
virginidad, por otra parte, tiene una misión propia y específica que 
realizar en este mundo: ser testimonio de la Iglesia del cielo. Y una de 
las características de la vida del cielo es precisamente la alabanza de 
Dios. Las vírgenes han de realizar en esta vida este texto del libro de 
Daniel: «Bendecid, santos y humildes de corazón, al Señor, alabadle y ensal-
zadle por los siglos» (Dn 3,87). Las vírgenes, por medio de su consagra-
ción, han de llegar a ser «santas y humildes de corazón» a imagen de 
Cristo y,al igual que los tres jóvemes en el horno ardiendo alaban sin 
cesar a Dios, ellas, igualmente, en medio de la hoguera de las pasiones 
de este mundo han de alabar continuamente a Dios. «Por tanto, ala-
bad también vosotras a aquel que os ha concedido que entre los ardo-
res de este mundo, aunque no os hayáis desposado, no os abraséis.» 24 

23  Virg. 53, 54, PL 40, 427.
24  Virg. 56, 57, PL 40, 428.



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA634

La Teología de la virginidad en el De sancta virginitate

La doctrina de san Agustín sobre la virginidad es esencialmente 
cristológica 25.San Agustín profundiza el sentido de la virginidad a 
la luz de Cristo. La vida cristiana es un permanente seguir a Cris-
to: Cristo es esencialmente el modelo de la vida. «En todas las cosas 
que hizo el Señor nos enseña cómo hemos de vivir acá» 26. Según el 
Evangelio de san Juan: «Todo por él fue hecho, y ni una sola cosa de 
cuantas existen ha llegado a la existencia sin él» ( Jn 1,3). El Verbo 
de Dios es pues la Forma con la que se tiene que conformar la vida. 
Y para ayudarnos a seguirle, él mismo se acerca a nosotros, se pone 
a nuestro lado. «El Hijo de Dios, que es la Verdad misma, ha puesto 
la Verdad a nuestra misma altura haciéndose hombre»  27. Seguir a 
Cristo, conformar nuestra vida con la suya, es revivir la motivación 
más profunda del misterio de la Encarnación, es decir, la caridad y la 
humildad. La virginidad es, precisamente, la expresión más perfecta, 
después del martirio, de la unión con Cristo.

La virginidad es ciertamente virginidad cristiana por el hecho de 
estar consagrada a Dios. «No tiene su honor la virginidad por ser in-
tegridad, sino por estar consagrada a Dios.» 28 La consagración es la 
unión total y absoluta con Dios. La persona consagrada participa por 
lo mismo de la santidad de Dios. Por esto la virginidad consagrada 
es, para Agustín, una cierta santidad. La llama con suma frecuencia 
“santidad”: «Y con esto, hemos hablado ya lo suficiente, y según la 
medida de nuestras fuerzas, de la santidad, por la que os llamáis san-
tas monjas (santimoniales), y de la humildad, por la que conservaréis 
todo lo que hay de grande en vosotras.» 29. Lo mismo que la naturale-
za humana se santifica, en el misterio de la Encarnación, por su unión 
con el Verbo de Dios, la virginidad del cuerpo se santifica igualmente 
por su unión con Cristo. La virginidad adquiere, por consiguiente, su 

25  García Álvarez, J., «Las dimensiones de la virginidad según San Agustín», 
en Burgense 37/1 (1996) 214-217.

26  S. 75, 2, PL 38, 475.
27  Ciu, XI, 2; PL 41, 318.
28  Virg. 8,8, PL 40, 400.
29  Virg. 56,57, PL 40,428.



MARÍA VIRGEN Y MADRE EN EL “DE SANCTA VIRGINITATE” DE SAN AGUSTÍN 635

valor por el hecho de ser imitación de Cristo. «El gozo de las vírgenes 
de Cristo será de Cristo, en Cristo, con Cristo, tras Cristo, mediante 
Cristo y por Cristo... Con razón le seguís donde quiera que vaya con 
la virginidad del corazón y de la carne. ¿Qué quiere decir seguirle 
sino imitarle? Porque Cristo sufrió por nosotros, dejándonos ejemplo, 
como dice el apóstol san Pedro, para que sigamos sus huellas (1P 2,21). 
En aquello le seguimos en lo que le imitamos; no en cuanto es Hijo 
único de Dios, por quien han sido hechas todas las cosas, sino en 
cuanto hijo del hombre, ofreciéndosenos como ejemplo en todo lo 
necesario.» 30

Conformar pues la vida a la vida de Cristo es vivir en el corazón 
las motivaciones más profundas de Jesús. Y la motivación más profun-
da de Jesús es precisamente la humildad. «Por eso Cristo, el Doctor de 
la humildad, se anonadó primero a sí mismo tomando forma de siervo, hecho 
semejante a los hombres y reducirlo a la condición de hombre. Se humilló a sí 
mismo hecho obediente hasta la muerte, y muerte de Cruz» (Phil 2,7-8). Y en 
lo tocante a su doctrina ¿quien podrá fácilmente explicar con cuanta 
atención inculca la humildad y con cuanta vehemencia e instancia nos 
la intima? ¿Quién podrá acumular todos los testimonios que vienen 
a demostrarnos eso? Cuide de hacerlo o hágalo quien desee escribir 
expresamente sobre la humildad; el fin de esta obra, empero, es otro, 
bien que de tal magnitud, que el primer escollo que hay que evitar es 
la soberbia.» 31

La virginidad es pues vivir el misterio de la Encarnación de Cris-
to en toda su profundidad y plenitud. El misterio de la Encarnación 
es, para San Agustín, el misterio de la humildad de Dios. El funda-
mento de la humildad se encuentra en el amor, en la caridad. Porque 
Dios nos ama, se hace hombre, se hace humilde. La virginidad es, al 
igual que la humildad, efecto del amor 32. Porque se ama a Dios se le 
consagra la virginidad. «Nadie podrá custodiar este bien de la virgi-
nidad si no es el mismo Dios, que lo ha otorgado; y Dios es caridad 
(1 Jn 4,8). Luego el guardián de la virginidad es la caridad y la mo-

30  Virg. 27, 27, PL 40, 411.
31  Virg. 31, 31, PL 40, 413.
32  Ep.Io, tr. Prol. PL 35, 1977.



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA636

rada de la caridad es la humildad. Ahí habita quien dijo que sobre el 
humilde, pacífico y temeroso de sus palabras descansaba su Espíritu... 
Por tanto, ¡oh vírgenes de Dios!, haced esto, hacedlo y seguid al Cor-
dero dondequiera que vaya. Pero antes venid y aprended de El que es 
manso y humilde de corazón, y después le seguiréis. Si amáis, venid 
humildemente al humilde y no os apartéis de El, no sea que caigáis. 
Quien teme apartarse de El, ora y dice: Que no me alcance el pie de la 
soberbia (Ps 35,12) Seguid adelante por el camino de la cumbre con el 
pie de la humildad.» 33

Allí donde el amor está ausente, donde la caridad falta la virginidad 
se hace imposible. Y es la caridad precisamente quien lleva a Dios a 
hacerse hombre, a anonadarse por nosotros, y es el amor, por lo mismo, 
quien ha de llevar a la virginidad a la identificación con Cristo. La vir-
ginidad ha de ser pues la expresión suprema del amor. Si la caridad está 
ausente la virginidad pierde todo su sentido. «Ciertamente es en Cristo 
en quien debemos ver excelente Maestro y ejemplar de la integridad 
virginal. Y ¿qué otra cosa puedo yo mandar acerca de la humildad a 
los continentes sino aquello que él mismo nos intima a todos diciendo: 
Aprended de mí, gue soy manso y humilde de corazón? (Mt 11,25).» 34

San Agustín no cesa de insistir en el hecho de que para guardar la 
virginidad es preciso fijar los ojos del corazón en Jesús, porque es en 
la integridad de este amor en donde se santifica la virginidad. Se es lo 
que se ama 35. Amar a Jesús es identificarnos con él. «Amad con todo 
el corazón al más hermoso de los hijos de los hombres. Tenéis libre el 
corazón y desligado de los vínculos conyugales. Mirad la belleza de 
vuestro amante, contempladle igual al Padre y sumiso a la voluntad 
de la madre; imperando en los cielos y viniendo a servir en la tierra; 
creando todas las cosas y siendo creado entre todas. Lo que los so-
berbios vieron de ilusorio, mirad cuán bello es, con la interna luz de 
vuestra alma, mirad las heridas del crucificado, las cicatrices del resu-
citado, la sangre del que muere, el precio de su fe y el importe de nues-
tro rescate. Pensad cual sera el valor de todas estas cosas; ponderadlo 

33  Virg. 51, 52-52, 53 PL 40, 426-427.
34  Virg. 35, 35, PL. 40, 416.
35  Ep Io, tr 2, 14, PL. 35, 1997.



MARÍA VIRGEN Y MADRE EN EL “DE SANCTA VIRGINITATE” DE SAN AGUSTÍN 637

en la balanza de la caridad. Y todo el amor que tendréis para regalar 
a vuestros esposos prodigádselo a él [...] Que se grave profundamente 
en vuestro corazón quien por vosotras se ha clavado en una cruz. 
Que El posea enteramente en vuestra alma el lugar que no habéis 
querido ceder a otro esposo. No es lícito amar tibiamente a aquel por 
quien habéis renunciado a amar hasta lo que es lícito. Amando de esta 
suerte al que es manso y humilde de corazón, no temo ya en vosotras 
ninguna clase de soberbia.» 36

La virginidad es seguir a Cristo, conformar nuestra vida con la 
suya: «Con razón le seguís, con la virginidad del corazón y de la car-
ne, adondequiera que vaya. En efecto, ¿qué es seguirle sino imitarle? 
[…] Se le sigue en la medida en que se le imita. No en el hecho de ser 
el Hijo único de Dios que hizo todas las cosas, sino en lo que, como 
Hijo del hombre, ofreció en sí para que lo imitases porque conve-
nía.» 37 «Vosotros, por tanto, seguidle cumpliendo con perseverancia 
lo que prometisteis con ardor. Hacedlo mientras aún os es posible, no 
sea que perezca en vosotros el bien de la virginidad, sin poder hacer 
después nada para recuperarlo.» 38

La Virgen María en el “De sancta virginitate”

San Agustín habla ampliamente sobre la Virgen María en su libro 
De sancta virginitate, como habla igualmente de ella y con amplitud 
en sus sermones, en los libros de la controversia pelagiana y en otras 
muchas de sus obras: Enarrationes in psalmos, De Trinitate, De consen-
su evangelistarum, De bono coniugali 39. En el “De sancta virginitate” se 
encuentra ya, en germen, todo cuanto expondrá con amplitud sobre 
María en obras posteriores. 

Ahora bien, cuando San Agustín expone la fe cristiana, no busca 
singularizarse u ofrecernos su pensamiento personal. Busca ser fiel a 

36  Virg. 54, 55-55, 56, PL. 40, 428.
37  Virg. 27,27,PL 40,411.
38  Virg. 29,29,PL 40,412.
39  Álvarez Campos, S., Corpus Marianum Patristicum, III, Burgos 1944, 

266-437; Obregón Barreda, L., María en los Padres de la Iglesia. Antología de textos 
patrísticos, Madrid 1988.



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA638

la Escritura y a la tradición de la Iglesia. Quiere transmitir la verdad 
de la Iglesia. Querer exponer un pensamiento personal sobre los te-
mas de fe será para él otorgar más importancia a lo que él piensa que 
a la verdad misma. El amor de la verdad es la primera característica 
de su pensamiento. Esta es la razón por la que retorna sin cesar a la 
Escritura. En su enseñanza no quiere más que ser fiel a Cristo. Cristo 
es la Verdad. 

Si afirma la virginidad de María es porque la encuentra expresada 
de forma clara y precisa en el Evangelio y en la tradición de la Iglesia, 
tradición expresada en el Símbolo de Fe. Agustín ve en el “Credo” la 
expresión de la fe de la Iglesia. Lo que se encuentra en el “Credo” está 
ya en la Escritura: «Todos los contenidos que vais a oír en el Símbolo 
están ya presentes en las Sagradas Escrituras.» 40 

En las diferentes formulaciones del “Credo” encuentra esta ex-
presión: «Credo in Jesum-Christum Filium eius unicum, Dominum 
nostrum, qui natus est de Spiritu Sancto et de Virgine Maria» (Credo 
de Milan); «Credimus et in Filium eius (unicum) Dominum Nostrum 
Jesum Christum, natum de Spiritu Sancto ex Virgine Maria» (Credo de 
Hipona), «Credimus… in Jesum Christum Filium eius unicum Do-
minum nostrum, natus est de Spiritu Sancto et Virgine Maria» (Credo 
romano) 41.

La primera virtud de María es para San Agustín la virginidad. 
María se consagra total e íntegramente a Dios. Dios es el único para 
ella. Y esta consagración es precisamente el fundamento de su virgi-
nidad. «María consagró su virginidad a Dios aún antes de saber que 
había de concebir, para servir de ejemplo a las futuras santas vírgenes 
y para que no estimaran que sólo debía permanecer virgen la que 
hubiera merecido concebir sin el carnal concúbito. Imitó así la vida 

40  S.212,2,PL 38,1060.
41  Fitzgerald, A. D., Diccionario de San Agustín.San Agustín a través del 

tiempo, Monte Carmelo, Burgos, 2001, 353-354; Vinel, F., Règles de foi, confessions 
de foi, symboles de la foi, en «Connaissance des Pères de l’Eglise» 34 (1989) 22-26; 
Poque, S., Augustin d’Hippone. Sermons pour la Pâque, SC 116, Paris 1966, 62-64.



MARÍA VIRGEN Y MADRE EN EL “DE SANCTA VIRGINITATE” DE SAN AGUSTÍN 639

celeste en el cuerpo mortal por medio del voto y sin estar obligada; 
lo hizo por elección de amor y no por obligación de servidumbre.» 42 

En este texto San Agustín nos ofrece los elementos esenciales de 
la virginidad consagrada: María consagró libremente su virginidad a 
Dios; la consagró por una elección de amor; y a través de su virgini-
dad realiza la vida del cielo en su cuerpo terrestre y mortal, llegando 
a ser modelo para las vírgenes consagradas. María vive, aquí, en la 
tierra, la experiencia de la Iglesia del cielo.

María se ofrece a Dios para ser su signo, su palabra para los hom-
bres. Ella esta poseída por el absoluto de Dios y se deja poseer por El. 
María se consagra totalmente a Dios. Dios es el fundamento de su 
voto de virginidad. «Ya antes de su concepción, ( Jesús) prefirió nacer 
de esa virginidad que ella había consagrado a Dios. Es lo que indican 
las palabras con que María replicó al ángel que le anunciaba que es-
taba encinta: ¿Cómo -dice- acontecerá eso, si no conozco varón? Palabras 
que ciertamente no hubiera pronunciado si no hubiese consagrado 
con anterioridad su virginidad a Dios […] Mas, como iba a consti-
tuirse en ejemplo para las santas vírgenes, a fin de evitar que alguien 
juzgase que solo debía ser virgen la mujer que mereciese concebir un 
hijo incluso sin trato carnal, consagró a Dios su virginidad aun antes 
de saber a quién iba a concebir. De esta manera hizo realidad en su 
cuerpo mortal y terreno una reproducción de la vida celeste por de-
cisión personal, no por imposición de otro; porque el amor la llevó a 
esa opción, no porque su condición de esclava la obligase a ello. » 43 

La virginidad de María es para san Agustín, en primer lugar, una 
verdad de fe, y, a la vez, un misterio 44. La virginidad de María sobre-
pasa la razón. San Agustín es plenamente consciente de ello, como es 
consciente igualmente de los problemas que la virginidad de María 
plantea a la razón: «Si, pues, deseas conocer su nacimiento según la 
carne, que se dignó aceptar por nuestra salvación, escucha y cree «que 

42  Virg. 4, 4, PL. 40, 598
43  Virg 4, 4, PL 40, 598
44  García Álvarez, J., «María, madre y modelo de la Iglesia», en San Agustín. 

Aproximaciones a su pensamiento teológico y espiritual, vol. II, Ed. Augustiniana, Gua-
darrama 2017, 150-155.



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA640

nació del Espíritu Santo y de la virgen María». Aunque, incluso este na-
cimiento, ¿quién lo narrará? ¿Quién puede valorar en su justo punto 
que Dios haya querido nacer como hombre por los hombres, que una 
virgen lo haya concebido sin semen de varón, que lo haya alumbrado 
sin perder la integridad y que después del parto haya permanecido 
íntegra? Nuestro Señor Jesucristo entró, por condescendencia, en el 
seno de la virgen: siendo inmaculado, llenó los miembros de una mu-
jer; hizo grávida a su madre sin privarla de su virginidad; habiéndose 
formado a sí mismo, salió del seno de la madre, conservándolo ínte-
gro. De esta forma colmó de honor materno y de la santidad virginal 
a la mujer de la que se dignó nacer. ¿Quién puede comprender esto? 
¿Quién puede explicarlo? En consecuencia, ¿este mismo nacimiento 
quién lo narrará? ¿Quién tendrá mente capaz de comprender o len-
gua capaz de explicar no sólo que en el principio existía la Palabra ca-
rente de todo comienzo por nacimiento, sino también que la Palabra 
se hizo carne, eligiendo una virgen para convertirla en madre y con-
virtiéndola en madre pero conservándola virgen? En cuanto Hijo de 
Dios, no tuvo madre que lo concibiera y, en cuanto hijo del hombre, 
no tuvo varón que lo engendrara; con su venida trajo la fecundidad 
a la mujer, sin privarla, al nacer él, de su integridad. ¿Qué es esto? 
¿Quién puede decirlo? ¿Quién puede callarlo? ¡Cosa admirable: no 
se nos permite callar lo que somos incapaces de hablar! ¡Predicamos 
con palabras lo que ni con la mente comprendemos! Somos incapaces 
de hablar de tan gran don de Dios por ser pequeños para expresar su 
grandeza, y, no obstante, nos sentimos obligados a alabarlo, no sea 
que nuestro silencio revele ingratitud. Pero, ¡gracias a Dios!, lo que no 
puede expresarse dignamente, puede creerse fielmente» 45.

La virginidad de María revela o manifiesta, en primer lugar, la 
omnipotencia de Dios. Dios es el autor de la virginidad de María: la 
virginidad es un don, una gracia de Dios. No depende exclusivamen-
te de la voluntad humana, sino de la voluntad de Dios.Agustín insite 
sobre la virginidad como don de Dios. 

«Por lo cual, el primer pensamiento de quien vive en virginidad 
ha de ser revestirse de humildad. No piense que es lo que es por mé-

45  S. 215, 3, PL 38, 1073.



MARÍA VIRGEN Y MADRE EN EL “DE SANCTA VIRGINITATE” DE SAN AGUSTÍN 641

ritos propios, (olvidando) que ese don extraordinario desciende más 
bien del Padre de las luces, en quien no se da cambio ni ensombrecimiento 
pasajero.» 46

«¿Y no está dicho con toda claridad a propósito de la continencia 
misma: Y como supiese que nadie puede ser continente si Dios no se lo otorga, el 
mismo conocer de quién era don era ya sabiduría? Pero tal vez la continencia 
sea un don de Dios y, sin embargo, el hombre se otorgue a sí mismo la 
sabiduría, gracias a la cual conoce que la continencia es don de Dios, 
no propio. [...] Ahora bien, conviene que quienes han optado por la 
virginidad posean la sabiduría, no sea que se apaguen sus lámparas.» 47

Ahora bien si San Agustín afirma con fuerza la virginidad de Ma-
ría es para comprender mejor el misterio de la Encarnación. Su doc-
trina sobre la virginidad es esencialmente cristológica y eclesiológica. 

«Creemos en el Hijo de Dios, que ha nacido de la Virgen María por 
obra del Espíritu Santo; creemos que «es» por el don de Dios, esto es, 
por el Espíritu Santo, por quien se nos ha concedido tan gran humil-
dad de tan gran Dios, que se ha dignado asumir un hombre completo 
en el seno de una Virgen, habitar en un cuerpo materno intacto y 
dejarlo intacto al nacer» (De fide et symbolo 4, 8).

Para él, el placer inherente al acto sexual es efecto de la transmi-
sión del pecado original. Una concepción de Cristo con la colabora-
ción del hombre, le habría llevado a afirmar que Cristo había nacido 
con el pecado. Era preciso pues que Cristo naciese de una virgen, al 
margen de toca concupiscencia carnal: «Nuestro Dios nos ha formado 
a todos de una progenie de pecado. Cristo, incluso en cuanto hombre, 
fue hecho de distinta manera: él nació de una virgen; lo concibió una 
mujer no mediante la concupiscencia, sino mediante la fe; él no arras-
tró la herencia del pecado de Adán. Todos nosotros hemos nacido 
teniendo como trámite el pecado; él, que limpió todo pecado, nació 
sin pecado» 48.

46  Virg. 41, 42, PL 40, 421.
47  Virg. 42, 43, PL 40, 421.
48  S. 246, 5, PL 38, 1156.



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA642

Y San Agustín pone en estrecha relación la concepción virginal 
de Jesús y el misterio de la redención. Cristo no asumió la herida, sino 
aquello que la podía curar: una naturaleza humana pura, sin pecado, 
por el hecho de haber sido concebido en el seno de una virgen, la 
Virgen María. «Cristo carece de todo pecado; ni heredó el original 
ni cometió ninguno personal. Vino por cauces distintos al placer de 
la concupiscencia carnal, pues no existió en su concepción el abrazo 
marital. Del cuerpo de la virgen no tomó la herida, sino la medicina; 
no tomó algo que debiera sanar, sino algo con que sanar. Me estoy 
refiriendo al pecado. Sólo él, pues, existió sin pecado.» 49 

San Agustín está totalmente convencido de que la virginidad de 
María fue permanente a lo largo de toda su vida, que fue virgen antes 
del parto, en el parto y después del parto

«También el Apóstol dice acerca del Señor Jesucristo: Nacido de mu-
jer. Pero esto en ningún modo modifica el orden y el contenido de 
nuestra fe, según la cual confesamos que nació del Espíritu Santo y de 
la Virgen María. Ella concibió siendo virgen, siendo virgen dio a luz y 
permaneció siendo virgen.» 50 «Fue virgen al concebir, virgen al parir, 
virgen grávida, virgen encinta, virgen siempre.» 51

Es cierto que la virginidad es la pureza del cuerpo, pero sobre 
la pureza del cuerpo está la puereza del alma, la pureza del corazón, 
más aún, sobre la pureza del corazón está la pureza de la fe, es decir 
la adhesión plena a la voluntad de Dios. La virginidad de la fe es la 
sumisión íntegra tanto del pensamiento como de la voluntad e incluso 
de la afectividad a Dios. Es el cumplimiento pleno del mandamiento 
del Señor: «Amarás al Señor tu Dios con todo tu corazón. Con toda 
tu alma, con todo tu espíritu» (Dt 6, 5). «La virginidad de la carne 
consiste en la pureza del cuerpo;la virginidad del corazón, en la in-

49  S. 294, 11, PL 38, 1341.
50  S. 51,18, RB 91 (1981) 34.
51  S. 186, 1, PL 38, 999.



MARÍA VIRGEN Y MADRE EN EL “DE SANCTA VIRGINITATE” DE SAN AGUSTÍN 643

corruptibilidad de la fe.» 52 «Qué es la virginidad del alma? Es una fe 
íntegra, una esperanza firme y unja caridad sincera.» 53

María, virgen y madre

La virginidad, para San Agustín, va siempre unida, como en Ma-
ría, a la maternidad 54. La virginidad es fruto de la fidelidad total a 
Dios. El amor a Dios lleva inexorablemente al amor de los hombres. 
No hay dos mandamientos: amar a Dios y amar al prójimo, sino un 
solo y único mandamiento. La virginidad es la fidelidad total a Cristo 
y quien es fiel a Cristo llega a ser, según el Evangelio, madre de Cristo 
(Mt 12, 46-50).

«No tienen, pues, motivo para contristarse las vírgenes de Dios por-
que, al profesar la virginidad, no pueden ser madres en sentido físico. 
En efecto, solo la virginidad podía dar a luz decorosamente a aquel a 
quien nadie se le podía asemejar en el modo de nacimiento. Con todo, 
el parto de aquella única santa virgen es la honra de todas las santas 
vírgenes. También ellas son con María madres de Cristo si cumplen la 
voluntad de su Padre. A esto se debe la mayor loa y dicha que aporta 
a María el ser madre de Cristo, conforme a su declaración antes men-
cionada: Todo el que cumple la voluntad de mi Padre que está en los cielos ese 
es mi hermano y hermana y madre.» 55

La Virgen María realizó en su vida con toda perfección la volun-
tad de Dios y, por lo mismo, llegó a ser la madre de Jesús. «Así pues, 
María fue más dichosa por aceptar la fe en Cristo que por concebir la 
humanidad de Cristo. […] De ningún provecho le hubiese sido a Ma-
ría su condición de Madre si no se hubiese sentido más feliz por llevar 
a Cristo en su corazón que por llevarlo en su cuerpo» 56.

52  En. Ps 147, 10, PL 37, 1920.
53  Io ev. tr.13,12, PL 35, 1499.
54  García Álvarez, J., «María, madre y modelo de la Iglesia», en San Agustín, 

Aproximaciones a su pensamiento y espiritualoidad, Ed. Agustiniana, Guadarrama 2017, 
159-162.

55  Virg. 5,5 PL 40 399.
56  Virg. 3,3,PL 40, 398.



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA644

En este misterio de la maternidad divina, María no permanece 
por consiguiente pasiva. Es una persona libre y permanece siempre 
libre. Da un consentimiento totalmente libre a la llamada que Dios le 
hace. Agustín insiste precisamente en la fe de María en el momento 
de la concepción de Cristo. 

«¿Acaso no hizo la voluntad del Padre la Virgen María, que por la 
fe creyó, por la fe concibió, elegida para que nos naciera la Salvación 
en medio de los hombres, creada por Cristo antes de que Cristo fuese 
en ella creado? La cumplió; santa María cumplió ciertamente la volun-
tad del Padre; y por ello significa más para María haber sido discípula 
de Cristo que haber sido madre de Cristo. Más dicha le aporta haber 
sido discípula de Cristo que haber sido su madre. Por eso era María 
bienaventurada, puesto que, antes de darlo a luz, llevó en su seno al 
maestro. […] Por ese motivo, pues, era bienaventurada también Ma-
ría: porque escuchó la palabra de Dios y la guardó: guardó la verdad 
en su mente mejor que la carne en su seno. La Verdad es Cristo, carne 
es Cristo; Cristo Verdad estaba en la mente de María, Cristo carne 
estaba en el seno de María: de más categoría es lo que está en la mente 
que lo que se lleva en el seno.» 57

Cristo nació por la fe en María: «Un ángel hace el anuncio, una 
virgen lo escucha, cree y concibe. En el alma se hace presente la fe, y 
en el vientre, Cristo. Ha concebido una virgen; asombraos: una vir-
gen ha dado a luz; asombraos más aún: después del parto permaneció 
siendo virgen. ¿Quién, pues, narrará este nacimiento?» 58

María, madre y modelo de la Iglesia

María es, para San Agustín madre y modelo de la Iglesia 59. En 
primer lugar admira a María y la sitúa entre los personajes de la Biblia 

57  S. 72A, 7, MA 1, 162.
58  S. 196, 1, PL 38, 1019.
59  García Álvarez, J., «María, madre y modelo de la Iglesia», en San Agustin. 

Aproximaciones a su pensamiento teológico y espiritual, Ed. Agustiniana, Guadarrama, 
a 2017, 163172; Saint Martín, J., L’Eglise vierge, comme Marie, en Oevres de saint 
Augustin, BA 3, 551-452.



MARÍA VIRGEN Y MADRE EN EL “DE SANCTA VIRGINITATE” DE SAN AGUSTÍN 645

que considera como tipos de la Iglesia (Typus Ecclesiae): David 60, la 
mujer encorvada del Evangelio 61, la mujer que desparrama el perfu-
men sobre los pies del Señor 62, la samaritana 63, la hemorroísa 64. 

María sobrepasa todas estas figuras de la Iglesia. Ella es madre y 
modelo de la Iglesia. No se puede separar a María de la Iglesia. Ella 
nos permite comprender su realidad más profunda. María es luz para 
la Iglesia. Nos dice lo que es y lo que ha de ser la Iglesia. María se 
encuentra en su base y como su fundamento. Ciertamente es Cristo 
quien ha hecho a la Iglesia semejante a la Virgen María: virgen y 
madre 65.

La ha hecho madre para nosotros y virgen para él: «La Iglesia 
es, en su totalidad, virgen desposada con un único varón, Cristo, ¡de 
cuánto honor son dignos aquellos miembros suyos que guardan hasta 
en la carne lo que guarda en la fe toda ella, imitando a la madre de su 
esposo y señor! En efecto, también la Iglesia es virgen y madre. […] 
María dio a luz corporalmente a la cabeza de este cuerpo, la Iglesia 
da a luz espiritualmente a los miembros de esa cabeza. En ninguna 
de las dos la virginidad impide la fecundidad; ni en una ni en otra la 
fecundidad aja la virginidad.» 66

María es igualmente madre de los miembros de la Iglesia: «Es 
madre de los miembros de Cristo, nosotros mismos, porque con su 
caridad cooperó a que naciesen en la Iglesia los fieles que son los 
miembros de aquella cabeza.» 67

60  En. Ps. 50, 22, PL 36, 598.
61  Trin. 4, 4, 7, PL 42, 893.
62  En. Ps. 21, II, 2, PL 36, 171.
63  Io. ev. tr. 15, 10, PL 35, 1516.
64  Io. ev. tr. 31,11,PL 35,1641.
65  Borgomeo, P., L’Eglise de ce temps dans la prédication de saint Augustin, Paris 

1972, 173-174.
66  Vir 2, 2, PL 40, 397.
67  Virg.  6, 6, PL 40, 399.



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA646

La Iglesia, como María, ha de ser virgen y madre 68

Para san Agustín la Iglesia es ciertamente la presencia de Cristo 
en medio de nosotros. En ella y por ella Cristo continúa manifestán-
dose y obrando en este mundo. Para San Agustín la Iglesia es la pro-
longación del misterio de la Encarnación. Encontrar a la Iglesia es 
pues encontrar a Cristo. No se puede separar en forma alguna Cristo 
y la Iglesia. No son más que dos aspectos de una misma e idetica 
realidad. «Por cuanto he podido vislumbrar en las páginas sagradas, 
hermanos, a nuestro Señor Jesucristo se le considera y nombra de 
tres modos cuando es anunciado tanto en la ley y los profetas como 
en las cartas apostólicas o en los hechos merecedores de fe que cono-
cemos por el Evangelio. El primero de ellos, anterior a la asunción 
de la carne, es en cuanto Dios y en referencia a la divinidad, igual y 
coeterna a la del Padre. El segundo se refiere al momento en que ha 
asumido ya la carne, en cuanto se lee y se entiende que el mismo que 
es Dios es hombre y el mismo que es hombre es Dios, según una cierta 
propiedad de su excelsitud, por la que no se equipara a los restantes 
hombres, sino que es mediador y cabeza de la Iglesia. El tercer modo 
es lo que en cierta manera denominamos Cristo total, en la plenitud 
de su Iglesia, es decir, cabeza y cuerpo, según la plenitud de cierto 
varón perfecto, de quien somos miembros cada uno en particular.» 69

San Agustín habla con frecuencia de la virginidad de la Iglesia y 
lo hace a la luz de la virginidad de María. Las expresiones que em-
plea para hablar de la Iglesia son las mismas que emplea al hablar de 
María. 

La Iglesia es, como María, virgen por la fe. «Hizo virgen a la 
Iglesia. Es virgen en la fe; tiene pocas vírgenes según la carne, las 
santimoniales; pero, según la fe, todos deben ser vírgenes, tanto las 

68  Agterberg, M., «Saint Augustin, exégète de l’Ecclessia-virgo», en Au-
gustiniana 8 (1958) 237-266; Íd., «L’Ecclessia-virgo et la virginitas mentis des fi-
dèles dans la pensée de saint Augustin», en Augustiniana 9 (1959) 221-276; Íd., 
«L’Ecclesia-Virgo et les sanctimoniales d’après saint Augustin», en Augustiniana 10 
(1960) 5-35; García, J., «Las dimensiones de la virginidad según San Agustín», en 
Burgense 37/1 (1996) 209-226; Heerinckx, J., «Divi Augustini Tractatus De sancta 
virginitate», en Antonianum 6 (1931) 37-58.

69  S. 341, 1, PL 39, 1493.



MARÍA VIRGEN Y MADRE EN EL “DE SANCTA VIRGINITATE” DE SAN AGUSTÍN 647

mujeres como los varones. Ha de existir la castidad, la pureza y la 
santidad referidas a la fe.» 70 «Qué es la virginidad del alma? Una fe 
íntegra, una esperanza firme y una caridad sincera.» 71 

La virginidad es una pertenencia total a Dios. Por ella, como Ma-
ría, el hombre entrega todo su ser a Dios, acepta su Palabra y de Él 
espera la salvación. La Iglesia, posee la virginidad que conserva la 
fe en su integridad. La fe es la orientación del espíritu humano hacia 
Dios, el único a quien nos podemos adherir castamente. Por esto la 
Iglesia es virgen.

Pero la Iglesia es el conjunto de todos los fieles y, por lo mismo, la 
virginidad de la fe ha de ser guardada por cada uno de sus miembros. 
«Nosotros somos la santa Iglesia; pero no dije “nosotros”, como si me 
refiriese sólo a los que estamos aquí, a quienes ahora me oís, sino a 
cuantos por la gracia de Dios somos fieles cristianos en esta Iglesia, 
es decir, en esta ciudad, cuantos hay en esta región, en esta provincia, 
cuantos hay al otro lado del mar y en todo el orbe de la tierra, pues 
el nombre del Señor es alabado desde la salida del sol hasta el ocaso. 
Esta es la Iglesia católica, nuestra verdadera madre y esposa de aquel 
esposo. [...] Vino El y la convirtió en virgen; hizo virgen a la Iglesia.» 72

La virginidad de la fe se corrompe por el error, por la enfermedad 
de la razón y del corazón, es decir, del hombre interior. La virginidad 
se pierde con el desorden del corazón, con el desorden del amor.

Y las vírgnes cosagradas, a imagen de María, desempeñan, según 
San Agustín, una misión propia y específica en la Iglesia: recuerdan a 
todos los fieles la virginidad de la fe. Las vírgenes tienen que ser ver-
daderos testigos de la virginidad de María, es decir, de una fe íntegra, 
de una esperanza firme y de una caridad sincera. «Custodiad vuestros 
oídos y la virginidad de vuestra mente, como desposadas por el amigo 
del esposo a un solo varón para mostraros a Cristo como vírgenes cas-
tas. Vuestra virginidad, pues, está en la mente. La virginidad corporal 

70  S. 213, 8, PLS 2, 541.
71  Io eu. tr. 13, 12, PL 35, 1499.
72  S. 213, 8, PLS 2, 540.



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA648

la poseen pocos en la Iglesia; la virginidad de la mente debe hallarse 
en todos los fieles.» 73

Dentro de la Iglesia la virginidad posee igualmente, para San 
Agustín, una dimensión esenialmente escatologica.

La virginidad es, ha de ser signo del Reino de los cielos para los 
hombres de este mundo. La virginidad es una especie de “memoria de 
Dios”. Por esto San Agustín no cesa de decir: «La integridad virginal 
y el abstenerse de todo contacto carnal por la religiosa continencia 
tiene algo de participación angélica; es la ascensión a la incorruptibi-
lidad perpetua en la carne corruptible.» 74

La virginidad consagrada es, en cierto modo, una participación 
de la vida de los ángeles, más aún, una imitación de la vida celeste. 
Es, por consiguiente, a la luz de la vida del cielo cómo es preciso con-
templarla. «Sea cualquiera vuestro sexo, acordaos los hombres y las 
mujeres de hacer sobre la tierra vida de ángeles. Los ángeles no se ca-
san ni toman mujer, y tales seremos nosotros después de resucitados. 
¡Cuántos mejores vosotros empezando a ser antes de la muerte lo que 
serán los hombres después de la resurrección!» 75

La virginidad tiene una misión sumamente clara para la Iglesia: 
revelar, mostrar la vida del cielo a los hombres y recordarles que nues-
tra morada definitiva no se encuentra en este mundo; que aquí, en la 
tierra, no somos mas que peregrinos: «La virginidad manifiesta la vida 
de los ángeles a los hombres, las costumbres del cielo a los hombres 
de la tierra» 76. La vida de los ángeles es un permanente y continuo 
cántico de alabanza a Dios. Y la virginidad, por lo mismo, ha de ser 
vivida como un cántico permanente de alabanza al Señor. «¡Alabad al 
Señor más dulcemente, porque le pensáis más dulcemente; esperadle 
con más gozo, porque le servís con más empeño; amadle con más 
ardor, porque le agradáis más intensamente. Ceñidos los lomos y las 
candelas encendidas, esperad al Señor para cuando venga a las bodas. 

73  En. Ps. 147, 10, PL 37, 1920.
74  Virg. 12, 12, PL 40, 401.
75  S. 132, 3, PL 38, 736.
76  Virg. 53, 54, PL 40, 427.



MARÍA VIRGEN Y MADRE EN EL “DE SANCTA VIRGINITATE” DE SAN AGUSTÍN 649

Llevaréis a las bodas del Cordero un cántico nuevo que tañeréis con 
vuestras cítaras. No como el que canta toda la tierra, y del que se dice: 
Cantad al Señor un cántico nuevo, cantad al Señor, mundo universo, sino un 
cántico como nadie podrá salmodiarlo, sino vosotros.» 77

La virginidad es pues, una continua y permanente alabanza de 
Dios. Y ella lo será si, en primer lugar, es efecto del amor; es el amor 
quien hace cantar y es, precisamente, el amor quien da sentido a la 
virginidad. «No tiene su honor la virginidad por ser integridad, sino 
por estar consagrada a Dios» 78. Puesto que amamos nos ofrecemos 
totalmente e íntegramente a Dios como Cristo se ofreció al Padre en 
la cruz hasta quedar absolutamente sin nada, hasta morir.

La virginidad es seguir a Cristo, conformar la vida con la vida 
de Cristo. «Mas he aquí que el Cordero avanza por el camino virgi-
nal; ¿cómo le podrán seguir los que perdieron la virginidad y ya no 
podrán recuperarla? ¡Id, pues, vosotras, tras El, vírgenes suyas! Id 
vosotras tras El, que por la virginidad podéis seguirle dondequiera 
que vaya... Seguidle pues vosotras custodiando con perseverancia lo 
que con ardor prometisteis. Obrad mientras podéis para que vuestro 
don no se pierda, pues una vez ajado, no podréis hacer que retorne.» 79

La virginidad es pues, para san Agustín, como un cántico nuevo 
que resuena en medio de la asamblea de los fieles según el salmo 149: 
«Cantad al Señor un cántico nuevo, alabadle en la asamblea de los fieles». Más 
aún, San Agustín ve a las vírgenes en medio de este mundo a la luz de 
los tres jóvenes que el rey Nabucodonosor arrojó en la hoguera. Estos 
tres jóvenes, con la ayuda de Dios, caminaban en medio de las llamas 
alabando a Dios y bendiciendo su nombre (Dn 3,19, 24). La hoguera, 
dirá Agustín, es este mundo; las vírgenes, en medio del fuego de este 
mundo, proclaman con sus vidas y ante todo el mundo: «Que todos sepan 
que tu eres el único Dios y Señor, glorificándote en toda la tierra» (Dn 3,45). 
«Por tanto, alabad también vosotras a aquel que os ha concedido que 
entre los ardores de este siglo, aunque no os hayáis desposado, no os 
abraséis. Y orando también por mí, bendecid al Señor los santos y humildes 

77  Virg. 53, 54, PL 40, 427.
78  Virg. 8, 8, PL 40, 400.
79  Virg. 29, 29, PL 40, 412.



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA650

de corazón, cantadle un himno y ensalzadle por los siglos.» 80 La virginidad es 
pues un cántico de alabanza a la gloria de Dios semejante al de los ánge-
les del cielo. Ha de ser pues vivida en un ambiente de adoración y en la 
alegría de la contemplación de Dios. El verdadero cántico de alabanza 
es, para Agustín, una vida íntegramente consagrada a Dios.

María, modelo de las vírgenes

La Virgen María es, para San Agustín, modelo de la verdadera 
virginidad y de la misión que las vírgnenes consagradas han de reali-
zar en la Iglesia 81. 

Las vírgenes llegarán a ser madres de Cristo si en verdad cumplen 
la voluntad de Dios, si viven su virginidad como María la vivió, con una 
fe íntegra, con una esperanza firme y con una caridad sincera. «No tie-
nen pues ningún motivo para contristarse las vírgenes de Dios porque al 
guardar la virginidad no pueden ser madres según la carne. Solamente 
la virginidad ha podido dar a luz dignamente a quien no tuvo igual en 
su nacimiento. Pero este alumbramiento de una santa Virgen es el honor 
de todas las santas vírgenes. También ellas son, con María, madres de 
Cristo si es que hacen la voluntad de su Padre. Por esto es por lo que 
María es más laudable y más dichosa madre de Cristo, según la citada 
sentencia: Quien hace la voluntad de mi Padre, que está en los cielos, ése es mi 
hermano, y mi hermana, y mi madre (Mt. 12,50) Este parentesco es el que 
ostenta espiritualmente Cristo en el pueblo que redimió.» 82

María es pues el modelo de la virginidad y con su vida nos mues-
tra la naturaleza de la virginidad consagrada y su misión en la Iglesia. 
La virginidad es “memoria del Reino de los cielos”; su misión es hacer 
presente en medio de este mundo la Iglesia del cielo. Las vírgenes han 
de ser, por lo mismo, la Virgen María de la Iglesia de hoy. María, se-
gún San Agustín, nos manifiesta el sentido más profundo de la Iglesia 
y el misterio de la virginidad consagrada.

80  Virg. 29, 219, PL 40, 412.
81  García Álvarez, J., «Las dimensiones de la virginidad según San Agustín», 

en Burgense 37/1 (1996) 222-226.
82  Virg. 5, 5, PL 40, 399.



MARÍA VIRGEN Y MADRE EN EL “DE SANCTA VIRGINITATE” DE SAN AGUSTÍN 651

«Exultad de gozo, vírgenes de Cristo; la madre de Cristo es compañe-
ra vuestra. No pudistéis dar a luz a Cristo, pero por Cristo renunciasteis 
a dar a luz. Quien no ha nacido de vosotras, ha nacido para vosotras. Sin 
embargo, si os acordáis, como debéis, de su palabra, también vosotras 
sois sus madres si hacéis la voluntad del Padre. El fue quien dijo: Quien 
hiciere la voluntad de mi Padre, ése es mi hermano, y mi hermana, y mi madre 
(Mt 12,50)... En la persona de María, la virginidad piadosa dió a luz a 
Cristo; en la persona de Ana, la viudedad entrada en años conoció a 
Cristo en su pequeñez; en la persona de Isabel, la castidad conyugal y 
la fecundidad de una anciana se puso a su servicio. Todos los miembros 
fieles, según sus grados, ofrecieron a su cabeza los que, por gracia de 
él, pudieron ofrecerle. Por tanto, dado que Cristo es la verdad, la paz y 
la justicia, concebidle mediante la fe, dadle a luz mediante las obras de 
forma que lo que hizo el seno de María respecto a la carne de Cristo lo 
haga vuestro corazón respecto a la ley de Cristo. Pues, ¿cómo vais a estar 
excluidas del parto de la virgen, si sois miembros de Cristo?. María dió 
a luz a vuestra cabeza, y la Iglesia a vosotras. También ésta es madre y 
virgen: madre por las entrañas de caridad, virgen por la integridad de la 
fe y la piedad. Engendra a los pueblos, pero todos son miembros de uno 
solo, del que ella es cuerpo y esposa, siendo también en esto semejante 
a aquella virgen que también es madre de la unidad entre muchos.» 83.

San Agustín hace una clara distinción entre la Iglesia del cielo y la 
Iglesia de este mundo. No son dos Iglesias radicalmente diferentes sino 
una misma e idéntica Iglesia. La Iglesia de este mundo es una Iglesia 
peregrina, en camino hacia la Iglesia del cielo. Como el Pueblo de Israel 
la Iglesia camina en este mundo como en un desierto y en medio de la 
obscuridad. Tiene necesidad de luz y de puntos de referencia para orien-
tar su caminar. Y es aquí en donde radica la misión propia y específica 
de la virginidad de María para San Agustín. La virginidad de María es 
signo que orienta a los fieles hacia la Patria, memoria que les recuerda sin 
cesar la Iglesia del cielo. La misión de las vírgenes consagradas es, por lo 
mismo, una misión, como la de María, esencialmente eclesial.

Jaime García Álvarez, OSA

83  S. 192, 2, PL 38, 1012.



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA652


	_GoBack

