CruD-Ra 235-3 (2022) 625-652

Maria Virgen y Madre en el
“De sancta virginitate” de san Agustin

RESUMEN

La virginidad por el Reino de Dios se encuentra fundamentada en varios
textos del Nuevo Testamento. Las virgenes consagradas se encuentran ya
presentes en el primer siglo de la Iglesia, pero sera en los siglos tercero y cuar-
to cuando la presencia de la virginidad adquiere gran importancia dentro de
la Iglesia. A las virgenes se les otorga gran honor y veneracién. Este valor e
importancia otorgado a la virginidad plantea no pocos problemas dentro de
la Iglesia. Algunos autores exaltan de tal forma la virginidad que llegan a
despreciar o minusvalorar el matrimonio. Otros, por el contrario exaltaran
de tal forma el valor del matrimonio que llegan a despreciar el valor de la vir-
ginidad. En medio de esta polémica San Agustin escribe “De sancta virginita-
te”. Es una de las obras mas importantes y mas equilibrada que se escribieron
sobe la virginidad en aquella época. En esta obra la Virgen Maria ocupa un
puesto de maxima importancia. San Agustin estudia en profundidad la vir-
ginidad y la maternidad de Maria en el misterio de la Encarnacién. Presenta
igualmente a Maria como madre y modelo de la Iglesia. Maria es igualmente
modelo de las virgenes consagradas. En esta obra San Agustin expone los
principios fundamentales de su pensamiento sobre la Virgen Maria.

PALABRAS CLAVE: Virginidad, Maria, Iglesia, virgenes consagradas.

ABSTRAT

The virginity for the kingdom of God is found Well based on several texts
of the New Testament. Praised consecrated Virgins are already found in the
first century of the church; but it will be the third and the fourth centuries
when the presence of the viriginity acquired great importance within the
church. They virgins are granted great honor and veneration. This valor and
the importance granted to the virginity pose not just a few problems within
the church. Some authors praise in such a way the virginity that they manage
to despise or minusvalue the marriage. Others on the contrary, they exalt
in such a way the value of marriage that they get to despise the value of the




626 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

virginity. In the midle of this controversy, Saint Augustin writes “De santa vir-
ginitate”. It is of the most important and well-balanced works that they were
written about the virginity at that time. In this work the Virgin Mary holds a
position of most importance. St. Augustin studies in depth the virginity and
the maternity of Mary In the mystery of the Incarnation, he presents Mary
likewise as a mother and a model of the church. Mary is equally the model of
the consecrated virgins. In this work, St. Augstin explains the fundamental
principles of his thought on the Virgin Mary.

KEY WORDS: Virginity, Mary, Church, Consecrated Virgins

1. LA VIRGINIDAD EN LA EPOCA DE SAN AGUSTIN !

La virginidad por el Reino de Dios, fundamentada en algunos
textos del Evangelio (Mt 19, 11-12) y de san Pablo (1 Cor 7, 25-40)
comenzo a desarrollarse dentro de la Iglesia a partir del siglo primero.
Varios autores del siglo IT hablan ya de ella, pero sera a partir del siglo
IIT cuando se hara presente en toda la Iglesia: Egipto,Roma, Milan,
Cartago. Los Padres de la Iglesia hablan ampliamente de ella.

Las condiciones de vida de las virgenes eran muy diferentes de
una ciudad a otra, de una regién a otra. En un primer tiempo las
virgenes habitaban en la casa familiar con sus padres y hermanos.
Vivian como un miembro mas de la familia. Es a partir del siglo IV
y bajo la influencia del movimiento cenobitico cuando comienzan a
abandonar la familia para vivir en pequenias comunidades. Sabemos
por san Ambrosio que habia comunidades de virgenes en Bolonia 2y
en Verona 3.

El voto de virginidad fue en primer lugar un voto privado, pero
no tardo en ser reconocido por los obispos. Fué en ese momento cuan-
do las virgenes consagraran al Sefior su virginidad en una ceremonia
litargica y ante todo el pueblo. Esta ceremonia iba acompanada de la
imposicion del velo.

1 GARCIA ALVAREZ, J., «La virginité chez Ambroise et Augustin», en CPE
103 (2006) 17-32; GROSSI, V., “La virgen cristiana en los escritos de Ambrosio y
Agustin”, en Augustinus 65 (2020) 161-203

2 De virgin, 1,60-61,PL 16,205b-205c.

3 Ep5,19,PL 16,897b.



MARIA VIRGEN Y MADRE EN EL “DE SANCTA VIRGINITATE”DE SAN AGUSTIN ~ 627

Las virgenes llevaban una vida retirada, consagrada a la oracion,
a la lectura de la Palabra de Dios, a la penitencia y a obras de caridad
con los pobres 4.

Los obispos, los fieles como la propia familia tenian en gran con-
sideracion a las virgenes. Las consideraban como sus angeles guardia-
nes o como la presencia de Dios en medio de ellos. En las basilicas
como en los diferentes lugares de culto habia un lugar reservado para
ellas, al lado del altar. Eran admiradas y veneradas por todos los fieles.

Este honor y veneracioén que se otorgaba a las virgenes planteara
no pocos problemas en la Iglesia a partir de la segunda mitad del
siglo III y durante todo el siglo IV. Algunos autores exaltan de tal
forma la virginidad que llegan a minusvalorar e incluso a despreciar
el matrimonio. Por otra parte, la veneracién que los obispos como el
pueblo cristiano les otorgaban provocara, al menos en algunas de las
virgenes, un sentimiento de superioridad e incluso de orgullo que las
llevara incluso a desobedecer a los obispos.

En Milan, en la época de San Ambrosio, algunos cristianos es-
taban fuertemente influenciados por los escritos y las ensefianzas de
Joviniano. Joviniano afirmaba que las virgenes como las viudas y las
mujeres casadas eran todas iguales ante el Senor. Lo tinico que con-
taba para el Sefor era el bautismo. Todo el resto era absolutamentre
secundario y sin importancia para la vida cristiana 5.

No pocos fieles habian adoptado esta doctrina de Joviniano. Es la
razon por la cual el papa Siricio condené dicha doctrina en el Sinodo
del 389-390,celebrado en Roma, y oblig6 a Joviniano a abandonar
Roma en donde tenia un gran nimero de seguidores 6. Joviniano se
refugié en Milan. San Ambrosio lo condenara igualmente en el Sino-
do del 389-390 7 San Jerénimo va a escribir contra él su libro Adversus
Jovinianum 8 Ahora bien, en este libro San Jerénimo exalta de tal for-

4 De virgin, I111,16,PL 16,224c: «Lectione,opere,prece”,
5 Hieronymus, Adv. Jovinianum 1,1,3,PL 23,224,

6 ALDAMA, J. A., «<La condenacion de Joviniano en el sinodo de Roma», en
Ephemerides Mariologicae 13 (1963) 107-119

7 Ep. 42,PL 16,1172-1177.
8 PL 23,221-352.



628 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

ma la virginidad que, en cierto modo, desprecia o al menos minusva-
lora el matrimonio. Este libro de San Jerénimo provocara una gran
reaccion en la Iglesia de Africa en donde el maniqueismo estaba fuer-
temente implantado. El maniqueismo prohibia a sus adeptos el matri-
monio ya que lo consideraba como malo en si mismo. San Jerénimo,
frente a esta reaccion tratara de explicar y precisar su pensamiento
sobre la virginidad en algunas de sus Cartas 9.

Muy diferente sera por el contrario el problema que planteara la
virginidad en la Iglesia de Africa y, sobre todo, en Cartago y en Hi-
pona. San Agustin es consciente de los peligros que ciertas virgenes
consagradas podian provocar y de hecho provocaban ya en la Iglesia.
Busca, sobre todo, dar un sentido eclesial a la virginidad consagrada.
Dos son los problemas que determinan a Agustin a profundizar este
tema.

El primero de ellos es la relacion de la virginidad con el matri-
monio. Este problema venia planteado, en primer lugar por las obras
de Joviniano 10y de san Jeronimo. La polémica entre Joviniano y San
Jeronimo llego a Africa y alli va a encontrar un contexto particular.

De una parte se encontraban los paganos. Estos despreciaban la
virginidad e incluso la consideraban como peligrosa para la huma-
nidad. De otro lado estaban los maniqueos con una fuerte presencia
en Hipona. Estos consideraban el matrimonio como esencialmente
malo.

No sabemos c6mo ni en qué momento Agustin estuvo al corriente
de estos problemas. Hacia el 403-404 11 escribe su libro “De bono con-
jugale” sobre el valor cristiano del matrimonio. Como complemento
de este libro escribira el “De sancta virginitate” en donde muestra el
valor de la virginidad consagrada. En efecto el “De bono conjugale”
puede ser considerado como el primer volumen de una apologia de la
virginidad. Los titulos mismos de estas dos obras son muy significati-

9 Ep. 48 PL 22,493-511;Ep 49,PL 22,511 ss;Ep 50,PL 22,212-516.

10 10 San Agustin conoce bien la doctrina de Joviniano. Hace un resumem
de ella en De haeresibus 82, PL 42, 45-46

11 HOMBERT, P. M., Nouvelles recherches de chronologie augustinienne, Paris 2000,
109-1369



MARIA VIRGEN Y MADRE EN EL “DE SANCTA VIRGINITATE”DE SAN AGUSTIN 629

vos sobre el pensamiento de San Agustin: «De bono conjugale» y “De
sancta virginitate”.El matrimonio es bueno, pero inferior en santidad
a la virginidad consagrada. Ahora bien, estos dos libros van juntos y
no se les puede separar: «Después que yo habia escrito sobre el bien
conyugal, se esperaba que escribiese sobre la santa virginidad.» 12

Pero hay atin otro problema que va a determinar el pensamiento
de San Agustin sobre la virginidad. En Africa, como por otra par-
te en Roma y en Milan, las virgenes consagradas eran numerosas.
En la vida cuotidiana eran tenidas en gran honor por los fieles; eran
saludadas con gran respeto y confianza por las jévenes y las matro-
nas. Muchos cristianos las consideraban como una presencia real de
la santidad de Dios. En las basilicas habia un lugar reservado para
ellas, cercado al altar, y recibian, antes que los demas fieles, el beso de
la paz 13.Estos honores provocaban en algunas de ellas orgullo. San
Agustin es sumamente sensible a este orgullo provocado por los ho-
nores recibidos. A ello hace alusiéon con frecuencia en sus sermones:

«Conviene, sin duda, que se asigne el primer puesto al siervo de
Dios que tiene algin cargo en la Iglesia, porque, si no se le asigna, el
mal serd para quien se niega a ello; ningtin bien, en cambio, se deriva
para aquel al que se asigna. Es conveniente, por tanto, que los que es-
tan al frente de la asamblea de los cristianos se sienten en un lugar mas
elevado, para que la misma sede les distinga de los demas y aparezca
con claridad su ministerio; no para que a causa de ella se inflen, sino
para que piensen en la carga de la que han de rendir cuentas. {Quién
conoce si aman o no aman esto? Es cosa del corazon y no puede tener
mas juez que Dios» (S 91,5).

Agustin hace incluso un analisis muy profundo y detallado de la
tentacion de buscar los honores y del orgullo que estos honores pue-
den provocar en el corazén 4.

Ahora bien, este honor que provoca el orgullo encuentra su raiz
en las virgenes consagradas en el hecho de creer que la virginidad es

12 Ret. 11,23, PL 32,640.
13 MEER, F. VAN DER, Saint Augustin pasteur d’ames, Paris 1955, 1, 337-348
14 Conf X,36,59 - 39,64,PL 33, 803-806.



630 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

mas efecto de su propia decision o de su voluntad que un don que Dios
otorga gratuitamente 15. Esta es la razon por la cual una gran parte de
su libro “De sancta virginitate” estara consagrado a la humildad como
base y fundamento de la virginidad. Por otra parte, en el “De sancta
virginitate” se encuentra presente su doctrina de la gracia frente a los
pelagianos. Agustin trata de poner en guardia a las virgenes contra la
tentacion de creer que la virginidad es efecto de su esfuerzo personal.
Esta es la razon por la cual varios autores juzgan que esta obra fue
escrita o reescrita hacia el 412 ya que en ella esta presente su doctrina
contra los pelagianos 16.

2. “DE SANCTA VIRGINITATE”: ESTRUCTURA DE LA OBRA !7

La estructura literaria del De sancta virginitate es la misma que la
de la mayor parte de las obras de san Agustin y corresponde a la es-
tructura retérica de los discursos de la época. Esta estructura muestra
con claridad el pensamiento de san Agustin sobre la virginidad.

El tratado “De sancta virginitate” consta, en primer lugar, de una
breve Introduccién (1,1).Esta introduccion enuncia el programa de
la exposicion: «La virginidad no debe solamente ser predicada para
que se la ame, es necesario igualmente exhortar a las virgenes a no
enorgullecerse porque son virgenes». Agustin informa que acaba de
escribir un libro “El Bien del Matrimonio”. Que en dicho libro ha es-
tudiado el matrimonio a la luz del Antiguo y del Nuevo Testamento.
Sin embargo a la luz del Nuevo Testamento, la virginidad se presenta
como superior al matrimonio. Pero quienes practican la virginidad
han de guardarse de todo orgullo y de toda vanidad: «En él adverti-
mos a las virgenes, y ahora volvemos a recordarselo, que no despre-

15 HOMBERT, P. M., Gloria gratiae. Se glorifier en Dieu, principe et fin de la théologie
augustinienne de la grace, Paris 1996, 141-146.

16 HOMBERT, P. M., Nouvelles recherches de chronologie augustinienne, Paris 2000,
109-136

17  GARcia ALVAREZ,J., «Las dimensiones dela virginidad segiin San Agustin»,
en Burgense 37/1 (1996) 211-214



MARIA VIRGEN Y MADRE EN EL “DE SANCTA VIRGINITATE”DE SAN AGUSTIN 631

cien a los padres y a las madres del pueblo de Dios cuando miran la
excelencia del mas alto don que ellas han recibido del cielo.» 18

En la primera parte (2,2-30,30) expone los principios sobre los
que se fundamenta la virginidad consagrada. Evoca el sentido cristo-
légico de la virginidad, su puesto en la Iglesia y su sentido escatologi-
co en cuanto la virginidad es ya una anticipacién de la vida celestial
en este mundo. Expone con amplitud la santidad de la virginidad. En
esta parte habla ampliamente de la Virgen Maria. Expone la virgini-
dad de Maria como verdadero modelo de lo que es y ha de ser la vir-
ginidad consagrada. Evoca la virginidad de Cristo, hijo de la Virgen
Maria, esposo de las virgenes y su union con la Iglesia. Pero lo que
otorga a la virginidad su dignidad no es el renunciar al matrimonio,
sino su consagracion a Dios.Es el amor sobrenatural a Cristo lo que
otorga a la virginidad todo su sentido y valor.

En esta primera parte Agustin ofrece tres descripciones de la vir-
ginidad consagrada que nos permiten comprender por qué la virgi-
nidad en cuanto “estado de vida” es para él superior al matrimonio.
En cada una de estas descripciones de la virginidad encontramos dos
elementos: la virginidad es una anticipacion de la vida celeste y esta
anticipaion se manifiesta en un cuerpo mortal, corruptible, terrestre.
La primera de estas descripciones se encuentra en el capitulo 4,4:
«Mas, como iba a constituirse en ejemplo para las santas virgenes, a
fin de evitar que alguien juzgase que solo debia ser virgen la mujer que
mereciese concebir un hijo incluso sin trato carnal, consagré a Dios su
virginidad aun antes de saber a quién iba a concebir. De esta manera
hizo realidad en su cuerpo mortal y terreno una reproduccién de la
vida celeste por decisioén personal, no por imposicion de otro; porque
el amor la llev6 a esa opcion, no porque su condicién de esclava la
obligase a ello. Asi, al nacer de una virgen que ya habia determinado
permanecer tal antes de saber quién iba a nacer de ella, Cristo pre-
firi6 aprobar, antes que imponer, la santa virginidad. Y de ese modo
quiso que la virginidad fuese libre hasta en la mujer de la que tomo la
condicion de siervo.» 19

18 Virg. 1, 1, PL 40, 397.
19 Virg. 4, 4, PL 40, 398.



632 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

La segunda descripcion es semejante a la anterior. Agustin afirma
que el matrimonio posee bienes particulares, pero que todos estos
bienes estan en funcién de la vida pasajera de los seres humanos sobre
la tierra. A estos bienes propios del matrimonio opone los de la vir-
ginidad: «La integridad virginal y el abstenerse de todo trato carnal,
fruto de la continencia que nace de la piedad, es participaciéon en la
vida angélica y anticipo en la carne corruptible de la incorrupcién
perpetua.» 20

La tercera descripcion se fundamenta en Mth19,10-12: las virge-
nes a través de su virginidad consagrada «llevan una vida celeste, una
vida angélica en un estado de mortalidad terrestre.» 21

En la segunda parte (31,31-52,53) Agustin retoma los principios
expuestos en la primera parte para profundizarlos y desarrollarlos.
Hace el analisis de la virginidad a la luz del misterio de la Encarna-
cion. El misterio de la Encarnacion es un misterio de humildad. La
virginidad es seguir a Cristo y seguirle sobre todo a la luz de la humil-
dad. La virgen consagrada no debe enorgullecerse a causa de la supe-
rioridad de su estado frente al de las personas casadas. La humildad
se encuentra en la base y como fundamento de la virginidad: «iOh
alma piadosamente casta, que has reprimido tu apetito carnal hasta
renunciar a la posibilidad del matrimonio, que has negado a tu cuerpo
mortal el continuarse en la propagacion de tu descendencia, que has
sujetado los movimientos de tus miembros segun la ley del cielo! No
te envio para que aprendas la humildad a los publicanos y pecadores,
que, sin embargo, precederan en el camino hacia el reino de los cielos
a los orgullosos [...] Te envio al Rey del cielo, a quien creé6 a los hom-
bres y, en bien de los hombres, fue creado entre ellos; [...]. Te envio a
quien, dominando sobre los angeles inmortales, no desdeno servir a
los hombres mortales. [...] Ven, acércate a él y aprende de su boca que
es manso y humilde de corazon.» 22

La tercera parte (53,54-55,56) es una mirada hacia atras,una sin-
tesis y una profundizacién de los dicho en las dos partes anteriores.Es

20 Virg. 13, 12, PL 40, 401.
921 Virg 24, 24, PL 40, 409.
922 Virg. 37, 38, PL 40, 418.



MARIA VIRGEN Y MADRE EN EL “DE SANCTA VIRGINITATE”DE SAN AGUSTIN 633

en esta parte en donde San Agustin nos ofrece la verdadera naturaleza
de la virginidad.La virginidad es mucho mas que el hecho negativo de
no casarse; revela o manifiesta la vida del cielo a los hombres, es decir
revela los comportamientos de los angeles a los hombres: «<Manifestais
a los hombres la vida angélica y las costumbres del cielo. Mas en la
medida en que sois grandes los que lo sois en el modo indicado, en esa
misma medida humillaos en todo para hallar gracia ante Dios, no sea
que oponga resistencia a los orgullosos, humille a quienes se exaltan a
si mismos e impida pasar por sus sendas estrechas a los hinchados. En
realidad, es superflua la preocupacién de que falte la humildad donde
hierve la caridad.» 23 La virginidad del cuerpo ha de ir acompanada
de la virginidad del corazon, mas atn de la virginidad de la fe.

El libro finaliza con una conclusion o epilogo (56,57). En esta
conclusion san Agustin precisa ain mas algunos puntos de su pensa-
miento. En primer lugar, la virginidad tiene realmente valor porque
esta consagrada al Sefor, es decir por ser aceptada y vivida debido
a su santidad. La santidad es conformar nuestro corazén con el cora-
z6n de Cristo. Ahora bien, la motivacion mas profunda de Cristo es
precisamente la humidad. De aqui que la virginidad ha de estar siem-
pre unida a la humildad. Virginidad y humildad son inseparables. La
virginidad, por otra parte, tiene una misién propia y especifica que
realizar en este mundo: ser testimonio de la Iglesia del cielo. Y una de
las caracteristicas de la vida del cielo es precisamente la alabanza de
Dios. Las virgenes han de realizar en esta vida este texto del libro de
Daniel: «Bendecid, santos y humildes de corazon, al Serior, alabadle y ensal-
zadle por los siglos» (Dn 3,87). Las virgenes, por medio de su consagra-
ciéon, han de llegar a ser «santas y humildes de corazén» a imagen de
Cristo y,al igual que los tres jovemes en el horno ardiendo alaban sin
cesar a Dios, ellas, igualmente, en medio de la hoguera de las pasiones
de este mundo han de alabar continuamente a Dios. «Por tanto, ala-
bad también vosotras a aquel que os ha concedido que entre los ardo-
res de este mundo, aunque no os haydis desposado, no os abraséis.» 24

93 Virg. 53, 54, PL 40, 427.
94 Virg. 56, 57, PL 40, 428.



634 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

La Teologia de la virginidad en el De sancta virginitate

La doctrina de san Agustin sobre la virginidad es esencialmente
cristologica 25.San Agustin profundiza el sentido de la virginidad a
la luz de Cristo. La vida cristiana es un permanente seguir a Cris-
to: Cristo es esencialmente el modelo de la vida. «En todas las cosas
que hizo el Sefior nos ensefia como hemos de vivir aca» 26. Segtn el
Evangelio de san Juan: «Todo por él fue hecho, y ni una sola cosa de
cuantas existen ha llegado a la existencia sin €l» (Jn 1,3). El Verbo
de Dios es pues la Forma con la que se tiene que conformar la vida.
Y para ayudarnos a seguirle, él mismo se acerca a nosotros, se pone
a nuestro lado. «El Hijo de Dios, que es la Verdad misma, ha puesto
la Verdad a nuestra misma altura haciéndose hombre» 27. Seguir a
Cristo, conformar nuestra vida con la suya, es revivir la motivacion
mas profunda del misterio de la Encarnacion, es decir, la caridad y la
humildad. La virginidad es, precisamente, la expresion mas perfecta,
después del martirio, de la unién con Cristo.

La virginidad es ciertamente virginidad cristiana por el hecho de
estar consagrada a Dios. «No tiene su honor la virginidad por ser in-
tegridad, sino por estar consagrada a Dios.» 28 La consagracion es la
union total y absoluta con Dios. La persona consagrada participa por
lo mismo de la santidad de Dios. Por esto la virginidad consagrada
es, para Agustin, una cierta santidad. La llama con suma frecuencia
“santidad”: <Y con esto, hemos hablado ya lo suficiente, y segun la
medida de nuestras fuerzas, de la santidad, por la que os llamais san-
tas monjas (santimoniales), y de la humildad, por la que conservaréis
todo lo que hay de grande en vosotras.» 29. Lo mismo que la naturale-
za humana se santifica, en el misterio de la Encarnacién, por su unién
con el Verbo de Dios, la virginidad del cuerpo se santifica igualmente
por su unién con Cristo. La virginidad adquiere, por consiguiente, su

25 GARCIA ALVAREZ,]., <Las dimensiones de la virginidad segtin San Agustin»,
en Burgense 37/1 (1996) 214-217.

26 S. 75, 2, PL 38, 475.

97 Ciu, X1, 2; PL 41, 318.
98 Virg. 8,8, PL 40, 400.
29 Virg. 56,57, PL 40,428.



MARIA VIRGEN Y MADRE EN EL “DE SANCTA VIRGINITATE”DE SAN AGUSTIN ~ 635

valor por el hecho de ser imitacion de Cristo. «El gozo de las virgenes
de Cristo sera de Cristo, en Cristo, con Cristo, tras Cristo, mediante
Cristo y por Cristo... Con razén le seguis donde quiera que vaya con
la virginidad del corazén y de la carne. éQué quiere decir seguirle
sino imitarle? Porque Cristo sufri6 por nosotros, dejandonos ejemplo,
como dice el apostol san Pedro, para que sigamos sus huellas (1P 2,21).
En aquello le seguimos en lo que le imitamos; no en cuanto es Hijo
unico de Dios, por quien han sido hechas todas las cosas, sino en
cuanto hijo del hombre, ofreciéndosenos como ejemplo en todo lo
necesario.» 30

Conformar pues la vida a la vida de Cristo es vivir en el corazén
las motivaciones mas profundas de Jesus. Y la motivacién mas profun-
da de Jesus es precisamente la humildad. «Por eso Cristo, el Doctor de
la humildad, se anonado primero a si mismo tomando forma de siervo, hecho
semejante a los hombres y reducirlo a la condicion de hombre. Se humillo a s
mismo hecho obediente hasta la muerte, y muerte de Cruz» (Phil 2,7-8). Y en
lo tocante a su doctrina {quien podra facilmente explicar con cuanta
atencion inculca la humildad y con cuanta vehemencia e instancia nos
la intima? ¢Quién podra acumular todos los testimonios que vienen
a demostrarnos eso? Cuide de hacerlo o hagalo quien desee escribir
expresamente sobre la humildad; el fin de esta obra, empero, es otro,
bien que de tal magnitud, que el primer escollo que hay que evitar es
la soberbia.» 31

La virginidad es pues vivir el misterio de la Encarnaciéon de Cris-
to en toda su profundidad y plenitud. El misterio de la Encarnacién
es, para San Agustin, el misterio de la humildad de Dios. El funda-
mento de la humildad se encuentra en el amor, en la caridad. Porque
Dios nos ama, se hace hombre, se hace humilde. La virginidad es, al
igual que la humildad, efecto del amor 32. Porque se ama a Dios se le
consagra la virginidad. «Nadie podra custodiar este bien de la virgi-
nidad si no es el mismo Dios, que lo ha otorgado; y Dios es caridad
(1 Jn 4,8). Luego el guardian de la virginidad es la caridad y la mo-

30 Virg. 27, 27, PL 40, 411.
31 Virg. 31, 31, PL 40, 413.
32 Ep.o, tr. Prol. PL 35, 1977.



636 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

rada de la caridad es la humildad. Ahi habita quien dijo que sobre el
humilde, pacifico y temeroso de sus palabras descansaba su Espiritu...
Por tanto, ioh virgenes de Dios!, haced esto, hacedlo y seguid al Cor-
dero dondequiera que vaya. Pero antes venid y aprended de El que es
manso y humilde de corazén, y después le seguiréis. Si amais, venid
humildemente al humilde y no os apartéis de El, no sea que caigais.
Quien teme apartarse de El, ora y dice: Que no me alcance el pie de la
soberbia (Ps 35,12) Seguid adelante por el camino de la cumbre con el
pie de la humildad.» 33

Alli donde el amor esta ausente, donde la caridad falta la virginidad
se hace imposible. Y es la caridad precisamente quien lleva a Dios a
hacerse hombre, a anonadarse por nosotros, y es el amor, por lo mismo,
quien ha de llevar a la virginidad a la identificacién con Cristo. La vir-
ginidad ha de ser pues la expresion suprema del amor. Si la caridad esta
ausente la virginidad pierde todo su sentido. «Ciertamente es en Cristo
en quien debemos ver excelente Maestro y ejemplar de la integridad
virginal. Y {qué otra cosa puedo yo mandar acerca de la humildad a
los continentes sino aquello que él mismo nos intima a todos diciendo:
Aprended de mi, gue soy manso y humilde de corazon? (Mt 11,25).» 34

San Agustin no cesa de insistir en el hecho de que para guardar la
virginidad es preciso fijar los ojos del corazon en Jesus, porque es en
la integridad de este amor en donde se santifica la virginidad. Se es lo
que se ama 35, Amar a Jesus es identificarnos con él. «<Amad con todo
el corazon al mas hermoso de los hijos de los hombres. Tenéis libre el
corazoén y desligado de los vinculos conyugales. Mirad la belleza de
vuestro amante, contempladle igual al Padre y sumiso a la voluntad
de la madre; imperando en los cielos y viniendo a servir en la tierra;
creando todas las cosas y siendo creado entre todas. Lo que los so-
berbios vieron de ilusorio, mirad cuan bello es, con la interna luz de
vuestra alma, mirad las heridas del crucificado, las cicatrices del resu-
citado, la sangre del que muere, el precio de su fe y el importe de nues-
tro rescate. Pensad cual sera el valor de todas estas cosas; ponderadlo

33 Virg. 51, 52-52, 53 PL 40, 426-427.
34 Virg. 35, 35, PL. 40, 416.
35 Eplo, tr 2, 14, PL. 35, 1997,



MARIA VIRGEN Y MADRE EN EL “DE SANCTA VIRGINITATE”DE SAN AGUSTIN 637

en la balanza de la caridad. Y todo el amor que tendréis para regalar
a vuestros esposos prodigadselo a €l [...] Que se grave profundamente
en vuestro corazén quien por vosotras se ha clavado en una cruz.
Que El posea enteramente en vuestra alma el lugar que no habéis
querido ceder a otro esposo. No es licito amar tibiamente a aquel por
quien habéis renunciado a amar hasta lo que es licito. Amando de esta
suerte al que es manso y humilde de corazon, no temo ya en vosotras
ninguna clase de soberbia.» 36

La virginidad es seguir a Cristo, conformar nuestra vida con la
suya: «Con razon le seguis, con la virginidad del corazon y de la car-
ne, adondequiera que vaya. En efecto, iqué es seguirle sino imitarle?
[...] Se le sigue en la medida en que se le imita. No en el hecho de ser
el Hijo unico de Dios que hizo todas las cosas, sino en lo que, como
Hijo del hombre, ofrecié en si para que lo imitases porque conve-
nia.» 37 «Vosotros, por tanto, seguidle cumpliendo con perseverancia
lo que prometisteis con ardor. Hacedlo mientras aun os es posible, no
sea que perezca en vosotros el bien de la virginidad, sin poder hacer
después nada para recuperarlo.» 38

La Virgen Maria en el “De sancta virginitate”

San Agustin habla ampliamente sobre la Virgen Maria en su libro
De sancta virginitate, como habla igualmente de ella y con amplitud
en sus sermones, en los libros de la controversia pelagiana y en otras
muchas de sus obras: Enarrationes in psalmos, De Trinitate, De consen-
su evangelistarum, De bono coniugali 39. En el “De sancta virginitate” se
encuentra ya, en germen, todo cuanto expondra con amplitud sobre
Maria en obras posteriores.

Ahora bien, cuando San Agustin expone la fe cristiana, no busca
singularizarse u ofrecernos su pensamiento personal. Busca ser fiel a

36 Virg. 54, 55-55, 56, PL. 40, 428.
37 Virg. 27,27,PL 40,411.
38 Virg. 29,29,PL 40,412.

39 AwvarREZ CAMPOS, S., Corpus Marianum Patristicum, 111, Burgos 1944,
266-437, OBREGON BARREDA, L., Maria en los Padres de la Iglesia. Antologia de textos
patristicos, Madrid 1988.



638 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

la Escritura y a la tradicion de la Iglesia. Quiere transmitir la verdad
de la Iglesia. Querer exponer un pensamiento personal sobre los te-
mas de fe sera para él otorgar mas importancia a lo que €l piensa que
a la verdad misma. El amor de la verdad es la primera caracteristica
de su pensamiento. Esta es la razén por la que retorna sin cesar a la
Escritura. En su ensefianza no quiere mas que ser fiel a Cristo. Cristo
es la Verdad.

Si afirma la virginidad de Maria es porque la encuentra expresada
de forma clara y precisa en el Evangelio y en la tradicion de la Iglesia,
tradicion expresada en el Simbolo de Fe. Agustin ve en el “Credo” la
expresion de la fe de la Iglesia. Lo que se encuentra en el “Credo” esta
ya en la Escritura: «Todos los contenidos que vais a oir en el Simbolo
estan ya presentes en las Sagradas Escrituras.» 40

En las diferentes formulaciones del “Credo” encuentra esta ex-
presién: «Credo in Jesum-Christum Filium eius unicum, Dominum
nostrum, qui natus est de Spiritu Sancto et de Virgine Maria» (Credo
de Milan); «Credimus et in Filium eius (unicum) Dominum Nostrum
Jesum Christum, natum de Spiritu Sancto ex Virgine Maria» (Credo de
Hipona), «Credimus... in Jesum Christum Filium eius unicum Do-
minum nostrum, natus est de Spiritu Sancto et Virgine Maria» (Credo
romano) 41.

La primera virtud de Maria es para San Agustin la virginidad.
Maria se consagra total e integramente a Dios. Dios es el unico para
ella. Y esta consagracion es precisamente el fundamento de su virgi-
nidad. «Maria consagré su virginidad a Dios atin antes de saber que
habia de concebir, para servir de ejemplo a las futuras santas virgenes
y para que no estimaran que s6lo debia permanecer virgen la que
hubiera merecido concebir sin el carnal concubito. Imité asi la vida

40 S.212,2,PL 38,1060.

41 FI1TZGERALD, A. D., Diccionario de San Agustin.San Agustin a través del
tiempo, Monte Carmelo, Burgos, 2001, 353-354; VINEL, F., Regles de foi, confessions
de foi, symboles de la foi, en «Connaissance des Péres de 'Eglise» 34 (1989) 22-26;
POQUE, S., Augustin d’Hippone. Sermons pour la Piaque, SC 116, Paris 1966, 62-64.



MARIA VIRGEN Y MADRE EN EL “DE SANCTA VIRGINITATE”DE SAN AGUSTIN 639

celeste en el cuerpo mortal por medio del voto y sin estar obligada;
lo hizo por eleccién de amor y no por obligacion de servidumbre.» 42

En este texto San Agustin nos ofrece los elementos esenciales de
la virginidad consagrada: Maria consagré libremente su virginidad a
Dios; la consagré por una elecciéon de amor; y a través de su virgini-
dad realiza la vida del cielo en su cuerpo terrestre y mortal, llegando
a ser modelo para las virgenes consagradas. Maria vive, aqui, en la
tierra, la experiencia de la Iglesia del cielo.

Maria se ofrece a Dios para ser su signo, su palabra para los hom-
bres. Ella esta poseida por el absoluto de Dios y se deja poseer por El.
Maria se consagra totalmente a Dios. Dios es el fundamento de su
voto de virginidad. «Ya antes de su concepcion, (Jesus) prefirié nacer
de esa virginidad que ella habia consagrado a Dios. Es lo que indican
las palabras con que Maria replic6 al angel que le anunciaba que es-
taba encinta: ¢Como -dice- acontecerd eso, si no conozco varon? Palabras
que ciertamente no hubiera pronunciado si no hubiese consagrado
con anterioridad su virginidad a Dios [...] Mas, como iba a consti-
tuirse en ejemplo para las santas virgenes, a fin de evitar que alguien
juzgase que solo debia ser virgen la mujer que mereciese concebir un
hijo incluso sin trato carnal, consagré a Dios su virginidad aun antes
de saber a quién iba a concebir. De esta manera hizo realidad en su
cuerpo mortal y terreno una reproduccion de la vida celeste por de-
cisién personal, no por imposicién de otro; porque el amor la llevé a
esa opcion, no porque su condicién de esclava la obligase a ello. » 43

La virginidad de Maria es para san Agustin, en primer lugar, una
verdad de fe, y, a la vez, un misterio 44. La virginidad de Maria sobre-
pasa la razén. San Agustin es plenamente consciente de ello, como es
consciente igualmente de los problemas que la virginidad de Maria
plantea a la razén: «Si, pues, deseas conocer su nacimiento segtin la
carne, que se digné aceptar por nuestra salvacion, escucha y cree «que

42 Virg. 4, 4, PL. 40, 598
43 Virg 4, 4, PL 40, 598

44  GARCIA ALVAREZ,J., «Maria, madre y modelo de la Iglesia», en San Agustin.
Aproximaciones a su pensamiento teoldgico y espiritual, vol. II, Ed. Augustiniana, Gua-
darrama 2017, 150-155.



640 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

nacio del Espiritu Santo y de la virgen Maria». Aunque, incluso este na-
cimiento, ¢quién lo narrara? ¢Quién puede valorar en su justo punto
que Dios haya querido nacer como hombre por los hombres, que una
virgen lo haya concebido sin semen de varén, que lo haya alumbrado
sin perder la integridad y que después del parto haya permanecido
integra? Nuestro Sefior Jesucristo entr6, por condescendencia, en el
seno de la virgen: siendo inmaculado, llen6 los miembros de una mu-
jer; hizo gravida a su madre sin privarla de su virginidad; habiéndose
formado a si mismo, sali6 del seno de la madre, conservandolo inte-
gro. De esta forma colmé de honor materno y de la santidad virginal
a la mujer de la que se dign6 nacer. {Quién puede comprender esto?
{Quién puede explicarlo? En consecuencia, ¢este mismo nacimiento
quién lo narrara? {Quién tendrd mente capaz de comprender o len-
gua capaz de explicar no s6lo que en el principio existia la Palabra ca-
rente de todo comienzo por nacimiento, sino también que la Palabra
se hizo carne, eligiendo una virgen para convertirla en madre y con-
virtiéndola en madre pero conservandola virgen? En cuanto Hijo de
Dios, no tuvo madre que lo concibiera y, en cuanto hijo del hombre,
no tuvo varén que lo engendrara; con su venida trajo la fecundidad
a la mujer, sin privarla, al nacer €él, de su integridad. {Qué es esto?
{Quién puede decirlo? {Quién puede callarlo? iCosa admirable: no
se nos permite callar lo que somos incapaces de hablar! iPredicamos
con palabras lo que ni con la mente comprendemos! Somos incapaces
de hablar de tan gran don de Dios por ser pequefios para expresar su
grandeza, y, no obstante, nos sentimos obligados a alabarlo, no sea
que nuestro silencio revele ingratitud. Pero, igracias a Dios!, lo que no
puede expresarse dignamente, puede creerse fielmente» 45.

La virginidad de Maria revela o manifiesta, en primer lugar, la
omnipotencia de Dios. Dios es el autor de la virginidad de Maria: la
virginidad es un don, una gracia de Dios. No depende exclusivamen-
te de la voluntad humana, sino de la voluntad de Dios.Agustin insite
sobre la virginidad como don de Dios.

«Por lo cual, el primer pensamiento de quien vive en virginidad
ha de ser revestirse de humildad. No piense que es lo que es por mé-

45 S. 215, 3, PL 38, 1073.



MARIA VIRGEN Y MADRE EN EL “DE SANCTA VIRGINITATE”DE SAN AGUSTIN 641

ritos propios, (olvidando) que ese don extraordinario desciende mas
bien del Padre de las luces, en quien no se da cambio ni ensombrecimiento
pasajero.» 46

«éY no esta dicho con toda claridad a proposito de la continencia
misma: Y como supiese que nadie puede ser continente si Dios no se lo otorga, el
mismo conocer de quién era don era ya sabiduria? Pero tal vez la continencia
sea un don de Dios y, sin embargo, el hombre se otorgue a si mismo la
sabiduria, gracias a la cual conoce que la continencia es don de Dios,
no propio. [...] Ahora bien, conviene que quienes han optado por la
virginidad posean la sabiduria, no sea que se apaguen sus lamparas.» 47

Ahora bien si San Agustin afirma con fuerza la virginidad de Ma-
ria es para comprender mejor el misterio de la Encarnacion. Su doc-
trina sobre la virginidad es esencialmente cristolégica y eclesiologica.

«Creemos en el Hijo de Dios, que ha nacido de la Virgen Maria por
obra del Espiritu Santo; creemos que «es» por el don de Dios, esto es,
por el Espiritu Santo, por quien se nos ha concedido tan gran humil-
dad de tan gran Dios, que se ha dignado asumir un hombre completo
en el seno de una Virgen, habitar en un cuerpo materno intacto y
dejarlo intacto al nacer» (De fide et symbolo 4, 8).

Para él, el placer inherente al acto sexual es efecto de la transmi-
sion del pecado original. Una concepcion de Cristo con la colabora-
cion del hombre, le habria llevado a afirmar que Cristo habia nacido
con el pecado. Era preciso pues que Cristo naciese de una virgen, al
margen de toca concupiscencia carnal: «Nuestro Dios nos ha formado
a todos de una progenie de pecado. Cristo, incluso en cuanto hombre,
fue hecho de distinta manera: él naci6é de una virgen; lo concibi6 una
mujer no mediante la concupiscencia, sino mediante la fe; él no arras-
tr6 la herencia del pecado de Adan. Todos nosotros hemos nacido
teniendo como tramite el pecado; €él, que limpi6é todo pecado, nacié
sin pecado» 48.

46 Virg. 41, 42, PL 40, 421.
47 Virg. 42, 43, PL 40, 421.
48 S. 246, 5, PL 38, 1156.



642 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

Y San Agustin pone en estrecha relacion la concepcién virginal
de Jests y el misterio de la redencién. Cristo no asumi6 la herida, sino
aquello que la podia curar: una naturaleza humana pura, sin pecado,
por el hecho de haber sido concebido en el seno de una virgen, la
Virgen Maria. «Cristo carece de todo pecado; ni heredé el original
ni cometi6é ninguno personal. Vino por cauces distintos al placer de
la concupiscencia carnal, pues no existi6 en su concepcion el abrazo
marital. Del cuerpo de la virgen no tomo la herida, sino la medicina;
no tomo algo que debiera sanar, sino algo con que sanar. Me estoy
refiriendo al pecado. Sélo €l, pues, existi6 sin pecado.» 49

San Agustin esta totalmente convencido de que la virginidad de
Maria fue permanente a lo largo de toda su vida, que fue virgen antes
del parto, en el parto y después del parto

«También el Apéstol dice acerca del Sefior Jesucristo: Nacido de mu-
jer. Pero esto en ningtin modo modifica el orden y el contenido de
nuestra fe, segtn la cual confesamos que naci6 del Espiritu Santo y de
la Virgen Maria. Ella concibi6 siendo virgen, siendo virgen dio a luz y
permanecio siendo virgen.» 50 «Fue virgen al concebir, virgen al parir,

virgen gravida, virgen encinta, virgen siempre.» 51

Es cierto que la virginidad es la pureza del cuerpo, pero sobre
la pureza del cuerpo esta la puereza del alma, la pureza del corazon,
mas aun, sobre la pureza del corazon esta la pureza de la fe, es decir
la adhesion plena a la voluntad de Dios. La virginidad de la fe es la
sumision integra tanto del pensamiento como de la voluntad e incluso
de la afectividad a Dios. Es el cumplimiento pleno del mandamiento
del Senor: «<Amaras al Sefior tu Dios con todo tu corazon. Con toda
tu alma, con todo tu espiritu» (Dt 6, 5). «La virginidad de la carne
consiste en la pureza del cuerpo;la virginidad del corazon, en la in-

49 S. 294, 11, PL 38, 1341.
50 S. 51,18, RB 91 (1981) 34.
51 S. 186, 1, PL 38, 999.



MARIA VIRGEN Y MADRE EN EL “DE SANCTA VIRGINITATE”DE SAN AGUSTIN ~ 643

corruptibilidad de la fe.» 52 «Qué es la virginidad del alma? Es una fe
integra, una esperanza firme y unja caridad sincera.» 53

Maria, virgen y madre

La virginidad, para San Agustin, va siempre unida, como en Ma-
ria, a la maternidad 54. La virginidad es fruto de la fidelidad total a
Dios. El amor a Dios lleva inexorablemente al amor de los hombres.
No hay dos mandamientos: amar a Dios y amar al préjimo, sino un
solo y unico mandamiento. La virginidad es la fidelidad total a Cristo

y quien es fiel a Cristo llega a ser, segtin el Evangelio, madre de Cristo
(Mt 12, 46-50).

«No tienen, pues, motivo para contristarse las virgenes de Dios por-
que, al profesar la virginidad, no pueden ser madres en sentido fisico.
En efecto, solo la virginidad podia dar a luz decorosamente a aquel a
quien nadie se le podia asemejar en el modo de nacimiento. Con todo,
el parto de aquella tnica santa virgen es la honra de todas las santas
virgenes. También ellas son con Maria madres de Cristo si camplen la
voluntad de su Padre. A esto se debe la mayor loa y dicha que aporta
a Maria el ser madre de Cristo, conforme a su declaraci6n antes men-
cionada: Todo el que cumple la voluntad de mi Padre que estd en los cielos ese
es mi hermano y hermana y madre.» 55

La Virgen Maria realiz6 en su vida con toda perfeccion la volun-
tad de Dios y, por lo mismo, lleg6 a ser la madre de Jesus. «Asi pues,
Maria fue mas dichosa por aceptar la fe en Cristo que por concebir la
humanidad de Cristo. [...] De ningtan provecho le hubiese sido a Ma-
ria su condicion de Madre si no se hubiese sentido mas feliz por llevar
a Cristo en su corazén que por llevarlo en su cuerpo» 56.

52 En. Ps 147, 10, PL 37, 1920.
53 To ev. tr.13,12, PL 35, 1499.

54  GARcCiA ALVAREZ,J., «Maria, madre y modelo de la Iglesia», en San Agustin,
Aproximaciones a su pensamiento y espiritualoidad, Ed. Agustiniana, Guadarrama 2017,
159-162.

55 Virg. 5,5 PL 40 399.
56 Virg. 3,3,PL 40, 398.



644 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

En este misterio de la maternidad divina, Maria no permanece
por consiguiente pasiva. Es una persona libre y permanece siempre
libre. Da un consentimiento totalmente libre a la llamada que Dios le
hace. Agustin insiste precisamente en la fe de Maria en el momento
de la concepcion de Cristo.

«éAcaso no hizo la voluntad del Padre la Virgen Maria, que por la
fe creyo, por la fe concibio, elegida para que nos naciera la Salvacion
en medio de los hombres, creada por Cristo antes de que Cristo fuese
en ella creado? La cumpli6; santa Maria cumpli6 ciertamente la volun-
tad del Padre; y por ello significa mas para Maria haber sido discipula
de Cristo que haber sido madre de Cristo. Mas dicha le aporta haber
sido discipula de Cristo que haber sido su madre. Por eso era Maria
bienaventurada, puesto que, antes de darlo a luz, llevé en su seno al
maestro. [...] Por ese motivo, pues, era bienaventurada también Ma-
ria: porque escucho la palabra de Dios y la guardé: guardoé la verdad
en su mente mejor que la carne en su seno. La Verdad es Cristo, carne
es Cristo; Cristo Verdad estaba en la mente de Maria, Cristo carne
estaba en el seno de Maria: de mas categoria es lo que estd en la mente
que lo que se lleva en el seno.» 57

Cristo naci6 por la fe en Maria: «Un angel hace el anuncio, una
virgen lo escucha, cree y concibe. En el alma se hace presente la fe, y
en el vientre, Cristo. Ha concebido una virgen; asombraos: una vir-
gen ha dado a luz; asombraos mas atin: después del parto permanecio
siendo virgen. ¢ Quién, pues, narrara este nacimiento?» 58

Maria, madre y modelo de la Iglesia

Maria es, para San Agustin madre y modelo de la Iglesia 59. En
primer lugar admira a Maria y la sitiia entre los personajes de la Biblia

57 S.72A,7 MA 1, 162.

58 S. 196, 1, PL 38, 1019.

59 GARCiA ALVAREZ, J., «Maria, madre y modelo de la Iglesia», en San Agustin.
Aproximaciones a su pensamiento teoldgico y espiritual, Ed. Agustiniana, Guadarrama,

a 2017, 163172; SAINT MARTIN, J., L’Eglise vierge, comme Marie, en Oevres de saint
Augustin, BA 3, 551-452.



MARIA VIRGEN Y MADRE EN EL “DE SANCTA VIRGINITATE”DE SAN AGUSTIN 645

que considera como tipos de la Iglesia (Tjpus Ecclesiae): David 60, la
mujer encorvada del Evangelio 6!, la mujer que desparrama el perfu-
men sobre los pies del Senor 62, la samaritana 63, la hemorroisa 64.

Maria sobrepasa todas estas figuras de la Iglesia. Ella es madre y
modelo de la Iglesia. No se puede separar a Maria de la Iglesia. Ella
nos permite comprender su realidad mas profunda. Maria es luz para
la Iglesia. Nos dice lo que es y lo que ha de ser la Iglesia. Maria se
encuentra en su base y como su fundamento. Ciertamente es Cristo
quien ha hecho a la Iglesia semejante a la Virgen Maria: virgen y
madre 65,

La ha hecho madre para nosotros y virgen para él: «La Iglesia
es, en su totalidad, virgen desposada con un nico varén, Cristo, ide
cuanto honor son dignos aquellos miembros suyos que guardan hasta
en la carne lo que guarda en la fe toda ella, imitando a la madre de su
esposo y sefior! En efecto, también la Iglesia es virgen y madre. [...]
Maria dio a luz corporalmente a la cabeza de este cuerpo, la Iglesia
da a luz espiritualmente a los miembros de esa cabeza. En ninguna
de las dos la virginidad impide la fecundidad; ni en una ni en otra la
fecundidad aja la virginidad.» 66

Maria es igualmente madre de los miembros de la Iglesia: «Es
madre de los miembros de Cristo, nosotros mismos, porque con su
caridad cooper6 a que naciesen en la Iglesia los fieles que son los
miembros de aquella cabeza.» 67

60 En. Ps. 50, 22, PL 36, 598.
61 Trin. 4, 4, 7, PL 42, 893.

62 En. Ps. 21, 11, 2, PL 36, 171.
63 To. ev. tr. 15, 10, PL 35, 1516.
64 To. ev. tr. 31,11,PL 35,1641.

65 BORGOMEO, P., L'Eglise de ce temps dans la prédication de saint Augustin, Paris
1972, 173-174.

66 Vir 2, 2, PL 40, 397.
67 Virg. 6, 6, PL 40, 399.



646 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

La Iglesia, como Maria, ha de ser virgen y madre 68

Para san Agustin la Iglesia es ciertamente la presencia de Cristo
en medio de nosotros. En ella y por ella Cristo continia manifestan-
dose y obrando en este mundo. Para San Agustin la Iglesia es la pro-
longacion del misterio de la Encarnacién. Encontrar a la Iglesia es
pues encontrar a Cristo. No se puede separar en forma alguna Cristo
y la Iglesia. No son mas que dos aspectos de una misma e idetica
realidad. «Por cuanto he podido vislumbrar en las paginas sagradas,
hermanos, a nuestro Sefior Jesucristo se le considera y nombra de
tres modos cuando es anunciado tanto en la ley y los profetas como
en las cartas apostolicas o en los hechos merecedores de fe que cono-
cemos por el Evangelio. El primero de ellos, anterior a la asuncién
de la carne, es en cuanto Dios y en referencia a la divinidad, igual y
coeterna a la del Padre. El segundo se refiere al momento en que ha
asumido ya la carne, en cuanto se lee y se entiende que el mismo que
es Dios es hombre y el mismo que es hombre es Dios, segtin una cierta
propiedad de su excelsitud, por la que no se equipara a los restantes
hombres, sino que es mediador y cabeza de la Iglesia. El tercer modo
es lo que en cierta manera denominamos Cristo total, en la plenitud
de su Iglesia, es decir, cabeza y cuerpo, segun la plenitud de cierto
varén perfecto, de quien somos miembros cada uno en particular.» 69

San Agustin habla con frecuencia de la virginidad de la Iglesia y
lo hace a la luz de la virginidad de Maria. Las expresiones que em-
plea para hablar de la Iglesia son las mismas que emplea al hablar de
Maria.

La Iglesia es, como Maria, virgen por la fe. «Hizo virgen a la
Iglesia. Es virgen en la fe; tiene pocas virgenes segin la carne, las
santimoniales; pero, segun la fe, todos deben ser virgenes, tanto las

68 AGTERBERG, M., «Saint Augustin, exégete de I’Ecclessia-virgo», en Au-
gustiniana 8 (1958) 237-266; Ip., «L’Ecclessia-virgo et la virginitas mentis des fi-
deles dans la pensée de saint Augustin», en Augustiniana 9 (1959) 221-276; Ip.,
«’Ecclesia-Virgo et les sanctimoniales d’apres saint Augustin», en Augustiniana 10
(1960) 5-35; GARCIA, J., «Las dimensiones de la virginidad segin San Agustin», en
Burgense 37/1 (1996) 209-226; HEERINCKX, J., «<Divi Augustini Tractatus De sancta
virginitate», en Antonianum 6 (1931) 37-58.

69 S. 341, 1, PL 39, 1493.



MARIA VIRGEN Y MADRE EN EL “DE SANCTA VIRGINITATE”DE SAN AGUSTIN ~ 647

mujeres como los varones. Ha de existir la castidad, la pureza y la
santidad referidas a la fe.» 70 «Qué es la virginidad del alma? Una fe
integra, una esperanza firme y una caridad sincera.» 71

La virginidad es una pertenencia total a Dios. Por ella, como Ma-
ria, el hombre entrega todo su ser a Dios, acepta su Palabra y de El
espera la salvacion. La Iglesia, posee la virginidad que conserva la
fe en su integridad. La fe es la orientacion del espiritu humano hacia
Dios, el unico a quien nos podemos adherir castamente. Por esto la
Iglesia es virgen.

Pero la Iglesia es el conjunto de todos los fieles y, por lo mismo, la
virginidad de la fe ha de ser guardada por cada uno de sus miembros.
«Nosotros somos la santa Iglesia; pero no dije “nosotros”, como si me
refiriese solo a los que estamos aqui, a quienes ahora me ois, sino a
cuantos por la gracia de Dios somos fieles cristianos en esta Iglesia,
es decir, en esta ciudad, cuantos hay en esta region, en esta provincia,
cuantos hay al otro lado del mar y en todo el orbe de la tierra, pues
el nombre del Senor es alabado desde la salida del sol hasta el ocaso.
Esta es la Iglesia catélica, nuestra verdadera madre y esposa de aquel
esposo. [...] Vino El y la convirti6 en virgen; hizo virgen a la Iglesia.» 72

La virginidad de la fe se corrompe por el error, por la enfermedad
de la razén y del corazoén, es decir, del hombre interior. La virginidad
se pierde con el desorden del corazén, con el desorden del amor.

Y las virgnes cosagradas, a imagen de Maria, desempenan, segin
San Agustin, una misién propia y especifica en la Iglesia: recuerdan a
todos los fieles la virginidad de la fe. Las virgenes tienen que ser ver-
daderos testigos de la virginidad de Maria, es decir, de una fe integra,
de una esperanza firme y de una caridad sincera. «Custodiad vuestros
oidos y la virginidad de vuestra mente, como desposadas por el amigo
del esposo a un solo varén para mostraros a Cristo como virgenes cas-
tas. Vuestra virginidad, pues, esta en la mente. La virginidad corporal

70 S. 213, 8, PLS 2, 541.
71 To eu. tr. 13, 12, PL 35, 1499.
72 S. 213, 8, PLS 2, 540.



648 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

la poseen pocos en la Iglesia; la virginidad de la mente debe hallarse
en todos los fieles.» 73

Dentro de la Iglesia la virginidad posee igualmente, para San
Agustin, una dimension esenialmente escatologica.

La virginidad es, ha de ser signo del Reino de los cielos para los
hombres de este mundo. La virginidad es una especie de “memoria de
Dios”. Por esto San Agustin no cesa de decir: «La integridad virginal
y el abstenerse de todo contacto carnal por la religiosa continencia
tiene algo de participacién angélica; es la ascension a la incorruptibi-
lidad perpetua en la carne corruptible.» 74

La virginidad consagrada es, en cierto modo, una participacion
de la vida de los angeles, mas atin, una imitacién de la vida celeste.
Es, por consiguiente, a la luz de la vida del cielo cémo es preciso con-
templarla. «Sea cualquiera vuestro sexo, acordaos los hombres y las
mujeres de hacer sobre la tierra vida de angeles. Los angeles no se ca-
san ni toman mujer, y tales seremos nosotros después de resucitados.
iCuantos mejores vosotros empezando a ser antes de la muerte lo que
seran los hombres después de la resurreccion!» 7>

La virginidad tiene una misiéon sumamente clara para la Iglesia:
revelar, mostrar la vida del cielo a los hombres y recordarles que nues-
tra morada definitiva no se encuentra en este mundo; que aqui, en la
tierra, no somos mas que peregrinos: «La virginidad manifiesta la vida
de los angeles a los hombres, las costumbres del cielo a los hombres
de la tierra» 76. La vida de los angeles es un permanente y continuo
cantico de alabanza a Dios. Y la virginidad, por lo mismo, ha de ser
vivida como un cantico permanente de alabanza al Senor. «iAlabad al
Senor mas dulcemente, porque le pensais mas dulcemente; esperadle
con mas gozo, porque le servis con mas empefno; amadle con mas
ardor, porque le agradais mas intensamente. Cefidos los lomos y las
candelas encendidas, esperad al Sefor para cuando venga a las bodas.

73 En. Ps. 147, 10, PL 37, 1920.
74 Virg. 12, 12, PL 40, 401.

75 S. 132, 3, PL 38, 736.

76 Virg. 53, 54, PL 40, 427.



MARIA VIRGEN Y MADRE EN EL “DE SANCTA VIRGINITATE”DE SAN AGUSTIN 649

Llevaréis a las bodas del Cordero un cantico nuevo que taferéis con
vuestras citaras. No como el que canta toda la tierra, y del que se dice:
Cantad al Sefior un cantico nuevo, cantad al Sefior, mundo universo, sino un
cantico como nadie podra salmodiarlo, sino vosotros.» 77

La virginidad es pues, una continua y permanente alabanza de
Dios. Y ella lo sera si, en primer lugar, es efecto del amor; es el amor
quien hace cantar y es, precisamente, el amor quien da sentido a la
virginidad. «No tiene su honor la virginidad por ser integridad, sino
por estar consagrada a Dios» 78. Puesto que amamos nos ofrecemos
totalmente e integramente a Dios como Cristo se ofreci6 al Padre en
la cruz hasta quedar absolutamente sin nada, hasta morir.

La virginidad es seguir a Cristo, conformar la vida con la vida
de Cristo. «Mas he aqui que el Cordero avanza por el camino virgi-
nal; {como le podran seguir los que perdieron la virginidad y ya no
podran recuperarla? ild, pues, vosotras, tras El, virgenes suyas! Id
vosotras tras El, que por la virginidad podéis seguirle dondequiera
que vaya... Seguidle pues vosotras custodiando con perseverancia lo
que con ardor prometisteis. Obrad mientras podéis para que vuestro
don no se pierda, pues una vez ajado, no podréis hacer que retorne.» 79

La virginidad es pues, para san Agustin, como un cantico nuevo
que resuena en medio de la asamblea de los fieles segtn el salmo 149:
«Cantad al Sefior un cdntico nuevo, alabadle en la asamblea de los fieles». Mas
ain, San Agustin ve a las virgenes en medio de este mundo a la luz de
los tres jovenes que el rey Nabucodonosor arrojé en la hoguera. Estos
tres jovenes, con la ayuda de Dios, caminaban en medio de las llamas
alabando a Dios y bendiciendo su nombre (Dn 3,19, 24). La hoguera,
dira Agustin, es este mundo; las virgenes, en medio del fuego de este
mundo, proclaman con sus vidas y ante todo el mundo: «Que todos sepan
que tu eres el unico Dios y Sefior, glorificindote en toda la tierra» (Dn 3,45).
«Por tanto, alabad también vosotras a aquel que os ha concedido que
entre los ardores de este siglo, aunque no os hayais desposado, no os
abraséis. Y orando también por mi, bendecid al Serior los santos y humildes

77 Virg. 53, 54, PL 40, 427.
78 Virg. 8, 8, PL 40, 400.
79 Virg. 29, 29, PL 40, 412.



650 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

de corazon, cantadle un himno y ensalzadle por los siglos.»80 La virginidad es
pues un cantico de alabanza a la gloria de Dios semejante al de los ange-
les del cielo. Ha de ser pues vivida en un ambiente de adoracién y en la
alegria de la contemplacion de Dios. El verdadero cantico de alabanza
es, para Agustin, una vida integramente consagrada a Dios.

Maria, modelo de las virgenes

La Virgen Maria es, para San Agustin, modelo de la verdadera
virginidad y de la mision que las virgnenes consagradas han de reali-
zar en la Iglesia 81,

Las virgenes llegaran a ser madres de Cristo si en verdad cumplen
la voluntad de Dios, si viven su virginidad como Maria la vivio, con una
fe integra, con una esperanza firme y con una caridad sincera. «No tie-
nen pues ningun motivo para contristarse las virgenes de Dios porque al
guardar la virginidad no pueden ser madres segun la carne. Solamente
la virginidad ha podido dar a luz dignamente a quien no tuvo igual en
su nacimiento. Pero este alumbramiento de una santa Virgen es el honor
de todas las santas virgenes. También ellas son, con Maria, madres de
Cristo si es que hacen la voluntad de su Padre. Por esto es por lo que
Maria es mas laudable y mas dichosa madre de Cristo, segtin la citada
sentencia: Quien hace la voluntad de mi Padre, que estd en los cielos, ése es mi
hermano, y mi hermana, y mi madre (Mt. 12,50) Este parentesco es el que
ostenta espiritualmente Cristo en el pueblo que redimi6.» 82

Maria es pues el modelo de la virginidad y con su vida nos mues-
tra la naturaleza de la virginidad consagrada y su mision en la Iglesia.
La virginidad es “memoria del Reino de los cielos”; su misi6n es hacer
presente en medio de este mundo la Iglesia del cielo. Las virgenes han
de ser, por lo mismo, la Virgen Maria de la Iglesia de hoy. Maria, se-
gun San Agustin, nos manifiesta el sentido mas profundo de la Iglesia
y el misterio de la virginidad consagrada.

80 Virg. 29, 219, PL 40, 412.

81 GARCIA ALVAREZ,]., «Las dimensiones de la virginidad segtin San Agustin»,
en Burgense 37/1 (1996) 222-226.

82 Virg. 5, 5, PL 40, 399.



MARIA VIRGEN Y MADRE EN EL “DE SANCTA VIRGINITATE”DE SAN AGUSTIN 651

«Exultad de gozo, virgenes de Cristo; la madre de Cristo es comparie-
ra vuestra. No pudistéis dar a luz a Cristo, pero por Cristo renunciasteis
a dar a luz. Quien no ha nacido de vosotras, ha nacido para vosotras. Sin
embargo, si os acordais, como debéis, de su palabra, también vosotras
sois sus madres si hacéis la voluntad del Padre. El fue quien dijo: Quien
hiciere la voluntad de mi Padre, ése es mi hermano, y mi hermana, y mi madre
(Mt 12,50)... En la persona de Maria, la virginidad piadosa di6 a luz a
Cristo; en la persona de Ana, la viudedad entrada en anos conoci6 a
Cristo en su pequenez; en la persona de Isabel, la castidad conyugal y
la fecundidad de una anciana se puso a su servicio. Todos los miembros
fieles, segun sus grados, ofrecieron a su cabeza los que, por gracia de
él, pudieron ofrecerle. Por tanto, dado que Cristo es la verdad, la paz y
la justicia, concebidle mediante la fe, dadle a luz mediante las obras de
forma que lo que hizo el seno de Maria respecto a la carne de Cristo lo
haga vuestro corazoén respecto ala ley de Cristo. Pues, icomo vais a estar
excluidas del parto de la virgen, si sois miembros de Cristo?. Maria dié
a luz a vuestra cabeza, y la Iglesia a vosotras. También ésta es madre y
virgen: madre por las entranas de caridad, virgen por la integridad de la
fe y la piedad. Engendra a los pueblos, pero todos son miembros de uno
solo, del que ella es cuerpo y esposa, siendo también en esto semejante
a aquella virgen que también es madre de la unidad entre muchos.» 83.

San Agustin hace una clara distincion entre la Iglesia del cielo y la
Iglesia de este mundo. No son dos Iglesias radicalmente diferentes sino
una misma e idéntica Iglesia. La Iglesia de este mundo es una Iglesia
peregrina, en camino hacia la Iglesia del cielo. Como el Pueblo de Israel
la Iglesia camina en este mundo como en un desierto y en medio de la
obscuridad. Tiene necesidad de luz y de puntos de referencia para orien-
tar su caminar. Y es aqui en donde radica la mision propia y especifica
de la virginidad de Maria para San Agustin. La virginidad de Maria es
signo que orienta a los fieles hacia la Patria, memoria que les recuerda sin
cesar la Iglesia del cielo. La misi6n de las virgenes consagradas es, por lo
mismo, una misién, como la de Maria, esencialmente eclesial.

JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

83 S. 192, 2, PL 38, 1012.






	_GoBack

