CruD-Ra 236-1 (2023) 143-166

Redescubrir la interioridad con san Agustin

De Agustin de Hipona y la filosofia medieval, a las nuevas
perspectivas de pensamiento de Maria Zambrano en nuestros
dias: interioridad y mistica del corazén

RESUMEN

San Agustin ha elaborado un pensamiento sobre el conocimiento dando un
giro al pensamiento platénico del que toma elementos y que une al Evange-
lio: asi, por iluminacién divina muestra una via no tanto intelectual como
sapiencial, no tanto genérica de un mundo de las ideas sino de la persona
del Verbo encarnado, Jesus. Muestra que asi la persona, imagen de Dios,
puede entrar dento de si, conocer la verdad, y trascenderse a si misma, y en-
contrarse con los demas. Agustin sera el gran protagonista del pensamiento
medieval, estara presente sobre todo en san Buenaventura y otros misticos.
En el siglo XX, Maria Zambrano propone las Confesiones de Agustin como
un camino para recuperar la interioridad y la verdad (la «verdad» de la mo-
dernidad no es transformativa y por tanto no es verdad). La agonia de Europa
—-seglin Zambrano—- nos hace mas urgente el resurgir de ese pensamiento de
Agustin, modelo para salir de la crisis de hoy.

PALABRAS CLAVE: interioridad, san Agustin, iluminacion, verdad, nihilismo,
Filosofia Medieval

ABSTRACT

Saint Augustine has elaborated a thought on knowledge, giving a twist to
the Platonic thought from which he takes elements and unites the Gospel:
thus, by divine illumination he shows a path that is not so much intellectual
as sapiential, not so much generic of a world of ideas. But of the person of
the Incarnate Word, Jesus. He shows that in this way the person, image of
God, can enter within himself, know the truth, and transcend himself, and
meet others. Augustine will be the great protagonist of medieval thought, he
will be present above all in Saint Bonaventure and other mystics. In the 20th
century, Maria Zambrano proposes the Confessions of Agustin as a way to




144 LLUCIA POU SABATE

recover interiority and truth (the «truth» of modernity is not transformative
and therefore it is not true). The agony of Europe —according to Zambrano-
makes it more urgent for us to revive that thought of Agustin, a model to get
out of today’s crisis.

KEYWORDS: interiority, Saint Augustine, enlightenment, truth, nihilism, Me-
dieval Philosophy

1. SAN AGUSTIN , FIGURA TRANSVERSAL DEL MEDIEVO

El joven Agustin de Hipona-Cartago, buscador de la verdad, vi-
vi6 hace 1600 afios y es de plena actualidad, muchos nos hemos que-
dado impresionados al leer sus Confesiones. Sobre todo el viaje interior
de conocerse a si mismo a través de la memoria. Pablo VI dijo: «Se
puede decir que todo el pensamiento de la antigiiedad confluye en
su obra y de esa se derivan corrientes de pensamiento que penetran
toda la tradicion doctrinal de los siglos sucesivos» !. Inaugura un estilo
donde muestra su interioridad en una visiéon humanista que hace de
puente entre el mundo antiguo y el moderno, como algunos le han
llamado el primer hombre moderno. Y sin duda es quien mas influye
en el pensamiento medieval, por ejemplo Tomas de Aquino lo cita
mas de 5000 veces, una cifra igual que las Sentencias de Pedro Lom-
bardo que acoge como en una enciclopedia toda la tradicion hasta el
momento.

Pero esta interioridad no esta cerrada en el intimismo; en «La
ciudad de Dios» analiza la cultura de su tiempo mostrando como todo
aquello sera sustituido por una nueva concepcion de la persona, pa-
rece que se rie Agustin de la religiéon romana decadente que en reali-
dad son ritualismo y supersticiones, pagana y falta de racionalidad. El
«intellige ut credas, crede ut intelligas»2 es una acunacion de lo que
hoy llamamos la racionalidad de la fe, fe y razén van de la mano: «la
fe tiene sus propios ojos, con los cuales ve de alguna manera que es
verdadero lo que todavia no se ve»3.

1 PABLO VI, Acta Apostolica Sedis: 62 (1970), 426.

2 AGUSTIN DE HIPONA, Sermones: XLIII, 7, 9: «entiende para que puedas
creer, cree para que puedas entender».

3 SAN AGUSTIN, Cartas: 120,2.8.



REDESCUBRIR LA INTERIORIDAD CON SAN AGUSTIN. DE AGUSTIN DE... 145

Querria subrayar su nocién de interioridad, que es transversal a
lo largo de la historia. Por ejemplo en la educacién, dira Agustin que
le obligaban sus padres a hacer cosas buenas, pero al ser obligado ya
no hacian bien, pues sin libertad no hay bien.

No conocia nada de neoplatonismo hasta que alguien le dio un
libro de los platonicos (aunque no sabemos si eran unos Dialogos de
Platon, las Enéadas de Plotino o libros de Porfirio, pero por su forma
de construir sus primeros escritos me atrevo a asegurar que conoce
perfectamente los dialogos platonicos; y lo que dira de su madre fi-
l6sofa Ménica se correlaciona perfectamente con Diotima en el Ban-
quete). Y ahi descubre un nuevo método para descubrir la verdad, la
interioridad (su lema pasara a ser «entra en ti, purifica tu corazén y
trasciéndete a ti mismo, y encontraras asi la verdad», por decirlo de
forma resumida). En el Libro III de Confesiones vemos en forma de
plegaria ese proceso de busqueda y recogerse y tener la sensacion de
que algo le elevaba, y esto fue a partir de la lectura del Hortensio de
Ciceron4. Esto le conmocioné. Hasta entonces eran sus fuerzas las
que le empujaban, ahora es algo interior que le hace buscar la sabidu-
ria, hay algo que tira de él.

Sale del maniqueismo y probablemente seria con la ayuda de Plo-
tino descubre el platonismo: de la iluminacion llega a la interioridad;
habia un problema referente a que el alma es universal, no hay espi-
ritu individual, el alma se contempla a si misma en muchos espejos.
{Coémo compaginar la unidad y la multiplicidad, digamos hoy la ola y
el mar? El nous es uno y unico como la luz, parece que no es el almala
que desciende al cuerpo sino un rayo de la inica luz que se envia, una
sombra del alma. El espiritu individual —sigue diciendo Plotino— en la
unidad del cosmos espiritual, la iluminacién como irradiacion... «el
alma ilumina como es iluminada»®. E] hombre puede desparramarse
en lo material o subir hacia el conocimiento a la luz, ser iluminado
y asi «el hombre, al igual que el alma, nunca esta al mismo nivel». Y
ese ascenso puede conducir mas alla del alma, hacia el nous e incluso

4 «Cémo ardia en deseos de remontar el vuelo de las cosas terrenas hacia ti»
(Confesiones 111, 4,8).
5 PLOTINO, Enéadas 11 9,2.



146 LLUCIA POU SABATE

hacia el Uno®. El hombre conoce al nous porque €l mismo se convier-
te en nous; experimenta el Uno porque se vuelve Uno, se torna Dios,
luz, ella se reconoce Dios. No se distingue ontologia de noética. En
el ascenso mistico se confunde conocimiento y ser. Igual conservado
esta esto en la filosofia arabe: la parte espiritual del hombre, intellectus
agens, es Unico para todos los hombres (en Aristoteles parece eso). En
Agustin el hombre ve sin perder la autonomia. Se aparta de lo sen-
sorial y entra en si. En la luz espiritual de la verdad, que brilla y es
Dios, ver lo verdaderamente real y captar la verdad, eso es lo esencial
en Agustin. El sustrato de todo ello en Agustin es la persona como
imagen de Dios (Trinitaria). Imagen es presencia divina en el espiritu
humano: memoria Dei, verbum Dei, dilectio Dei. En el mundo intelligibilis
que es la esencia del espiritu humano, participacion en el conocimien-
to. El reflejo de la luz divina en el ser humano es el presupuesto y la
unica razoén por la que €l es espejo de conocimiento. Es la vision cris-
tiana de la unidad de todas las almas, y esto pasard a Buenaventura.

Era un buscador de una plenitud donde la verdad y amor se com-
penetraran, se veia como una habitacion inhabitable, queria huir en
su corazon, huir de mi mismo. Y después de probar el sufrimiento a
la muerte de su amigo del alma, ve que «la verdad estaba en mi, mas
intimo a mi que lo mas interior de mi mismo, mas elevada que lo mas
elevado de mi»7.

En Milan, el obispo Ambrosio le ayuda a salir de la desconfianza
en la verdad. Después del «iToma y lee!» y de su conversion con el
pasaje de las Cartas de San Pablo, comenz6 su andadura en la Iglesia,
hasta ser obispo de Hipona (hoy Anaba, en la costa de Argelia) cuatro
anos después, en el anio 395, donde estuvo hasta el 430, que murié.

Su humanismo se aliment6 de la cultura clasica, de modo espe-
cial neoplaténica, y sobre todo cristiana. Su finura en el tratamiento
de la conciencia es tan actual como la que propone Newman, que la
redescubri6 en el pasado siglo. El racionalismo y el fideismo han sido
asi relegados como incompletos, pues absolutizan una visién parcial

6 PLOTINO, Enéadas V1 54.

7 SAN AGUSTIN, Confesiones, 3,6,11. Ver también 9,1,1: «y en su lugar entrabas
ta... mas interior que todo secreto, mas sublime que todos los honores».



REDESCUBRIR LA INTERIORIDAD CON SAN AGUSTIN. DE AGUSTIN DE... 147

de la persona, la razon o la voluntad. La conciencia es una voz que
responde a una luz que nos ha puesto Dios. Contaba un gurua que es
como si le preguntas a un ave cual es el ala mas importante; si pudie-
ra nos diria que las dos alas son necesarias para volar: asi la fe y el
pensar. La fe no puede ir en contra de la razén. No hay una verdad
religiosa y una cientifica, sino una sola verdad. Agustin escuch¢ a la
fe, pero no exalté6 menos a la razoén: la razén es importante porque es
quien demuestra «a quién hay que creer». Por lo tanto, «también la
fe tiene sus ojos propios, con los cuales ve de alguna manera que es
verdadero lo que todavia no ve». Y «la fe que no sea pensada no es fe»,
sigue diciéndonoss.

La luz no vendra del sol del bien platénico, ni del amor que con la
belleza esta en Platon en la cuspide en sus dltimas obras, ni en lo Uno
que esta por encima de todo ello, sino en Dios: «la causa del universo
creado, la luz de la verdad que percibimos, y la fuente de la felicidad
que gustamos», dird en La ciudad de Dios. Esto es super-interesante,
porque no nos conocemos con introspeccion, sino con el espejo de la
verdad que es Jesus. Es mas, a imagen de Dios somos, de la Trinidad,
y es la memoria del Padre, nuestra autoconciencia, precisamente la
que nos supone la identidad, pues en verdad sabernos amados por el
Padre nos hace seguros de saber quiénes somos... la inteligencia nos
muestra el Verbo y el amor el Espiritu, que son las tres cualidades o
potencias espirituales de la persona. Esto tiene grandes implicaciones,
que cuando se abandonaron por desgracia en la filosofia se redujo, se
empobreci6 todo con el binomio inteligencia-voluntad abandonando
la memoria y perdiendo nuestra identidad... nuestra autoconciencia
(hablo otra vez de ella Heidegger). O sea que la memoria, aunque no
tenga un acto externo como tienen las otras dos potencias, sino que es
el recuerdo un acto de aporte a ellas, digamos interno, es muy valioso

8 Fey razon son «las dos fuerzas que nos llevan a conocer» (Contra academicos,
III, 20, 43). Sus dos formulas (cf. Sermones, 43, 9) indican esta sintesis entre fe y
razoén: crede ut intelligas («cree para comprender»), intellige ut credas («comprende
para creer»). Armonia entre fe y razén que es de gran actualidad, como reflexio-
naba en la carta apostolica Augustinum Hipponensem Juan Pablo II citando una carta
de Agustin: «A mi me parece que hay que conducir de nuevo a los hombres...
a la esperanza de encontrar la verdad» (Ep., 1, 1): en BENEDICTO XVI, Audiencia,
30.01.2008, en https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2008/
documents/hf_ben-xvi_aud_20080130.html



148 LLUCIA POU SABATE

y no hay que dejarla de lado para no perder una visién holistica de la
persona.

Pues esa presencia profunda y misteriosa de Dios en el hombre
es lo mas profundo de ese modo de estar Dios como «substancia crea-
dora del mundo», como verdad iluminadora, como amor que atrae,
mas intimo que lo mas intimo que hay en el hombre y mas alto que
lo mas alto que hay en €l. Agustin se buscaba fuera, y una y otra vez
dira que era en su interioridad donde se encontr6 y encontr6 a Dios
en una bisqueda que no cesa: «Nos hiciste para Ti y nuestro corazén
no descansara hasta reposar en Ti» (Confesiones, 1,1).

Esta fue su propuesta «psicologica», definir la persona a imagen
de las personas divinas, en el tratado De Trinitate profundiz6 en esa
imagen del Padre en la memoria, del Hijo en la inteligencia y del Es-
piritu en el amor del hombre, estudiando con ello al mismo tiempo el
misterio de la fe y la naturaleza del espiritu humano.

2. LA EDAD MEDIA, LA ESCOLASTICA Y LA ILUMINACION
AGUSTINIANA

La teoria de la iluminacién esta ligada al conocimiento interior y
trascendente, y esta presente en las mejores tradiciones espirituales.
Por ejemplo, la Biblia empieza con esta frase que es la primera palabra
que pronuncia Dios: «Exista laluz» (Gn 1,3). La vida va unida a la luz,
ala creacion y la providencia. Ya Heraclito la vio como el origen y ley
universal de todo. La ontologia de la luz esta en la Republica de Platon,
el bien para el mundo inteligible es como el sol para el sensible. Y esto
es fundamental en Plotino: asdmaton (no corpéreo, espiritual), logos
(palabra), eidos (idea). La teoria de la iluminacién hace referencia a la
teoria del conocimiento pero no sélo es noética (pensamiento), hay
una ontologia (ser real) de la luz y hace referencia a ella, como el co-
nocimiento hace referencia al ser. Esta metafisica pudo elaborar con
al confluencia judia-arabe-griega.

La Edad media recoge este legado agustiniano, y el legado arabe
que de algiin modo nos comunica la iluminacion oriental, que Plotino
ya conoci6 en su viaje a Persia, y que el mundo griego y helenistico



REDESCUBRIR LA INTERIORIDAD CON SAN AGUSTIN. DE AGUSTIN DE... 149

nos transmitio, pero ahora se dara una visiéon renovada de la tematica
iluministica medieval a través de los arabes. Su vision sera ahora pre-
dominantemente emanacionista. Se compara con frecuencia la mente
con la luna, y a Dios con el sol.9 La naturaleza de nuestra alma es
verdaderamente divina, y a través del amor podemos llegar a ese co-
nocimiento, una iluminacién que une la concepcién aristotélica con
neoplaténica, para llegar a una intuicién ultima y directa de Dios.
Avicena sera uno de esos puntos de encuentro entre presupuestos neo-
platonicos agustinianos, Aristételes y el pseudo-Dionisio para quien
la iluminacién se mueve unicamente en el ambito de lo teologal y
mistico10. Para los arabes, hay unos grados jerarquicos, una corriente
ascendente cuyo ultimo grado es dar paso a amor, alcanzar esa luz
divina...

Roberto Grosseteste (1175-1253) sera representante de esta linea
agustiniana; dira: «lux in omni uiuente est principium cognitionis et uitae,
calore disponente»11. Dios es la luz increada y purisima, de la que parti-
cipan todos los seres y a través del conocimiento podemos alcanzarla.
«Proprium est primum principium cognitionis et lux»12. Luz, movimiento,
conocimiento y Dios resumidos en el concepto de luz. Irradiacién di-
vina en el ser humano. Es la tesis agustiniana de la realidad de la luz,
no el sentido metaforico: influentiae o podria decirse efluencias porque
no le importa hablar de emanacién también en la creacion.

En Pedro de Trabes se habla de «movimiento constitutivo», esto
esta en el corazon del ser y algo visto desde fuera. Sera algo propio de
la modernidad que sea algo constitutivo, en el medievo esta fuerza se
veia desde fuera.

El legado griego se vera reforzado por la influencia arabe, dejan-
do abierta la discusion sobre el entendimiento agente y las formas de

9 FOSBERY,A., LaDoctrinadelalluminacionyelMedievo,Mar del Plata: Universidad
FASTA, puede consultarse en (1.9.2022): http://redi.ufasta.edu.ar:8080/xmlui/
bitstream/handle/123456789/96/La_Doctrina_de_la_Iluminaci%C3%B3n_y_el
Medioevol.pdf?sequence=1

10 FOSBERY, A., cit., 137.

11 GROSSETESTE, R., De intelligentiis 8,6.

12 Ip., 14,8.



150 LLUCIA POU SABATE

explicar que nuestro conocimiento no es panteista. Gilson ha venido
a llamar esa corriente el «agustinismo avicenisante» 13.

Pero el siglo XIII supuso una ruptura, a partir de que en la Uni-
versidad de Paris irrumpe la ensefianza de Aristételes (en la version
de Avicena, Avicebréon y Averroes y sus comentarios, pero también
la traduccion influenciada por esa influencia arabe). El corpus del
Estagirita no se conocia entero hasta ese momento, su Logica si, y se
da un choque con la orientacion platénica-agustiniana que marcara
una ruptura con los Padres de la Iglesia. A lo largo del siglo hubo esta
irrupcion poco a poco, no sin trabas: primero se prohibe (1210 en el
sinodo parisino, 1215 en la Universidad excepto para los de Teologia,
en 1231 por parte del Papa). Después de un rechazo explicito al prin-
cipio, y una lectura «benévola» entre los franciscanos (san Buenaven-
tura), hay una recepcion acritica con el llamado averroismo latino
de Boecio de Dacia y Siger de Brabante con la doctrina de la doble
verdad (puede ser algo verdad en filosofia y no serlo en teologia), y la
recepcion critica de los dominicos con un proceso de depuracion de
paganismo y de influencias de avicenismo y averroismo: San Alberto
Magno y Santo Tomas de Aquino. Como resumen, digamos que de
ahi surgen como dos vias, la agustiniana que seguiran los francisca-
nos, y que curiosamente fomentara el progreso a través de la expe-
riencia, y el desarrollo de las ciencias experimentales; y la abstrac-
cion que lideraran los dominicos, con su metafisica, que me parece
que conduce al racionalismo. También la traduccion e interpretacion
arabe de Aristoteles favorece esta abstraccion que conllevara en los
sufis musulmanes una via inmanentista que seguira presente en la
historia 14.

13 Textos recogidos en In., 141.

14 Se vio con desconfianza alguna tesis del Aquinate, y la siguiente generacion
fue la de Duns Scoto (1265-1307) que recela de la filosofia aristotélica. Vuelve a
identificar la gracia con la caridad y para él la voluntad es sede de la gracia, y
es la voluntad la que determina con su acto amoroso la futura bienaventuranza,
con lo que los racionalistas lo atacaran de voluntarista.



REDESCUBRIR LA INTERIORIDAD CON SAN AGUSTIN. DE AGUSTIN DE... 151

3. SAN BUENAVENTURA, INTERIORIDAD E ILUMINACION

La interioridad agustiniana pas6 al Medievo sobre todo en la teo-
ria de la iluminacion interior, sigue en la historia por la linea fran-
ciscana de San Buenaventura, donde domina la visién de la persona
humana como imagen divina. Ahi esta la base de su iluminacién. San
Buenaventura (1217-1274) fue mistico y escribi6 mucho, entre otras
cosas su «Jtinerario de la mente hacia Dios»> que es como un camino de
ascension espiritual hasta el primer principio, y sera muy influyen-
te en la mistica posterior. Siguiendo a San Agustin, dird que somos
hechos a imagen de Dios, esa ejemplaridad se retomara en nuestro
tiempo; y que las tres facultades del alma son la memoria, el entendi-
miento y la voluntad. La iluminacion es componente natural de todo
conocimiento: «intimum animace est eius summum», tiene su mas noble y
propia en el interior del hombre, que a la vez es lo mas elevado en él.
«In anima namque humana est idem intimum et supremum». Se intenta huir
de un panteismo que una visiéon simple de Agustin podria llevar. La
iluminacion que es participar de las razones eternas (un nuevo mundo
de las ideas cristiano) con las imagenes de semejanza abstraidas de los
objetos (en el orden natural). Cuando hay contemplacion, «se ilumina
un rayo del paraiso perdido y supera por un momento la oscuridad
del desierto al que nos ha arrojado la miseria del pecado»15.

La criatura espiritual, imago Dei tiene a Dios por objeto, no sélo
es «de él», sino que «lo conoce». La irradiacién hacia debajo de toda
criatura que viene de arriba, se complementa con una irradiacion que
vuelve reflejada a Dios por la respuesta: «ser imagen de Dios y estar
en un contacto inmediato de conocimiento con Dios son para Buena-
ventura una y la misma cosa»16. Es la doctrina de la iluminacioén y la

de imago Dei de Agustin.

En el siglo XIII esta doctrina sera sustituida por la de la abstrac-
cion aristotélica, que dara la razén dominante en el espiritu de Occi-
dente. Y la iluminacién que viene de lo alto sera sustituida por la que
el hombre se da a si mismo. Pero curiosamente sera por la metafisica

15 II Sent d. 23,a 2, q 3 c.

16 RATZINGER, J., Obras completas II, Madrid, BAC (2013) (a partir de ahora:
JROC), 655.



152 LLUCIA POU SABATE

de la luz agustiniana-franciscana que se dara lugar a progreso en prin-
cipios fisico-matematicos, la noética de la luz sera fuente del progreso:
Roger Bacon eleva el experimento a criterio de verdad; como «tiene
que implicar experiencia, exige la iluminacion, es decir la experiencia
interior de la luz divina, y no un mero conocimiento abstractivo de las
realidades espirituales»!7. La experiencia mistica es por la ilumina-
cion la demostracion de ella, experiencia interior, algo empirico-ex-
perimental. «Experientia» que es clave en la mistica franciscana, sera
fuente de la modernidad en sus avances cientificos, no asi el aristote-
lismo y su sistematica 8.

La sintesis agustiniana no opone luz a la palabra pues son lo mis-
mo, y se ve en el evangelista Juan donde el verbo es la palabra que es
la luz del mundo, quien la tiene «no camina en tinieblas» (Jn 8,12);
porque ha conocido «la luz verdadera» (1 Jn 2,8).

Y por supuesto la iluminacién agustiniana sera en su trascen-
dencia fuente de inspiracién para los trascendentales de Kant y su
trascendentalismo. Tanto uno como otro huyen de escépticos (Kant
huira de Hume) y ven que de la experiencia no viene un conocimiento
cierto, para Agustin sera la consciencia trascendente, y para Kant la
trascendental 19,

La linea agustiniana y neoplatonica no desaparecen en San Al-
berto Magno. Ademas, en ese tiempo se descubre el [falso] Dionisio
Aeropagita que se concibe como la gran revelacion teniéndolo por
el personaje novotestamentario. Tomas de Aquino, discipulo de Al-
berto, tendra una sintesis que perdurara en los siglos posteriores, fue
una «relacion dialogal que supo establecer con el pensamiento arabe
y hebreo de su tiempo»20. Tendra como modelo en cierto modo la
Summa de Alejandro de Hales (1185-1245) que us6 como texto en Pa-
ris las Sentencias de Pedro Lombardo y las comenté. En Santo Tomas
aparecen dos 6rdenes de modo muy definido, se pierde la historicidad
del acto salvifico. Pero ya se habia roto la unidad agustiniana, en par-

17 RATZINGER, J., JROC II, 558.
18 1Ibid, 659.
19 Ibid, 658.
20 J. PaBLo 11, Fides et ratio, 43.



REDESCUBRIR LA INTERIORIDAD CON SAN AGUSTIN. DE AGUSTIN DE... 153

te por culpa del Pseudo-Dionisio al que daran demasiada autoridad
siendo en realidad un apécrifo muy posterior. El orden natural y so-
brenatural, que dara lugar a muchas explicaciones como la llamada
ley natural, en realidad va rompiendo la realidad histérica en el orden
natural y el sobrenatural... todo ello debera recomponerlo Henry de
Lubac en el siglo XX y el Vaticano II para volver a una vision histori-
cay no abstracta-metafisica pero no real.

Con ello, el elemento formal de todo conocimiento y certeza es la
iluminacion divina (siguiendo a Agustin), y el conocimiento se forma
con la abstraccion a partir de la realidad presente (conocimiento por
los sentidos de Aristoteles), pero no sigue el intelectualismo tomista
(no tanto tomasiano, pues €l ha sido también mal interpretado). Hoy
dirfamos que hay un conocimiento cientifico y otro sapiencial mas
interior. La historicidad del acto salvifico se compagina con el saber
metafisico. En cambio, surge la teologia reformada donde es sélo acto
salvifico, no hay metafisica.

Como hemos dicho mas arriba, tenemos ahi definidas dos vias,
la dominica donde predomina la razoén, y la franciscana donde pre-
domina el corazon; la primera busca razones, la segunda la sagrada
Escritura2l. Racionalismo en la teoria, corazon e intuicion en la mis-
tica. Estas dos lineas seran causa de problemas precisamente por su
separacion, por perder una unidad en la persona. Ya la persona no
es seguin la forma trinitaria agustiniana que hemos dicho antes, de
inteligencia, amor y memoria; ahora es razon y voluntad, dando lugar
al racionalismo, especialmente desde Descartes, y voluntad de poder,
sobre todo desde Nietzsche y Marx entre otros.

21 La labor de Tomas de Aquino, de la mano del Papado, fue la de mostrar
la teologia como ciencia, pues definir ciencia como «conocimiento por sus causas»
relegaba a la teologia como no cientifica. Por ejemplo, la causalidad aristotélica
echaba por tierra la linea de Pedro Lombardo de que Dios estaba en el alma;
esa interioridad suponia un panteismo si se refiere a una causa formal. Por eso
dira Tomas que la gracia es un «accidente», algo que no es substancia. El dilema
sigue hasta el siglo XX que se sitda la gracia como causa formal extrinseca, tam-
bién llamada ejemplar (las aportaciones de Scheeben con su obra Las maravillas
de la gracia divina fueron decisivas al respecto). Por la ejemplaridad se acerca a
la participacion platonica y en la teologia se muestra como «participacion de la
naturaleza divina» (como dice san Pedro en su carta).



154 LLUCIA POU SABATE

Hemos repasado el momento culmen de la Filosofia medieval y
la Escolastica con los tres grandes pensadores que fueron coetaneos:
Alberto, Buenaventura y Tomas. Hemos visto que en germen, se en-
cuentran aqui, a mi entender, las dos vias que se separaran en la era
moderna: la experiencia interior y el saber en cuanto a conocimiento
pero desligado de la ciencia sapiencial interna y que por tanto no
«transforma». Veamos como lo descubre asi Maria Zambrano, en el
contexto de Heidegger y otros filosofos del siglo XX.

4. MODERNIDAD EN LA VISION DE LA INTERIORIDAD, SEGUN EL
LEGADO FILOSOFICO QUE RECOGE MARIA ZAMBRANO EN
EL SIGLO XX

Zambrano es una filésofa que descubre que la Modernidad ha
absolutizado el psiquismo, dejando a la persona sin alma. Ve la difi-
cultad del racionalismo en vivir con plenitud la interioridad de la per-
sona, y para ello construye un método, que acabara en la razdn pocética,
y que en la década de los anos 1940-1950, se concretara en descubrir
esa mirada transparente, conversion del corazon, un saber sobre el
alma que se manifiesta en las Confesiones de San Agustin, género lite-
rario unico que es necesario releer hoy para un redescubrimiento de
la interioridad, pues se perdi6 esa interioridad en la edad Moderna.

{Qué es la dimension interior de la persona? Vemos que es la que
puede desplegar actos espirituales de conocimiento, memoria, afecti-
vidad, en mi intimidad soy quien soy; y al mismo tiempo es apertura:
nucleo de la radical apertura del ser personal a otras personas, capa-
cidad de manifestarse, revelar lo que se es y también el estado vital
de un modo consciente. Me parece que la definicién de persona del
Vaticano II (Gaudium et Spes 22.24) bebe de ahi, como también el per-
sonalismo (fue repetido constantemente por Juan Pablo II: que Cristo
revela a la persona quien es, y que la persona se realiza a si misma con
el don de si). Al manifestarse, la persona da de lo suyo, y desde la inti-
midad esa donacién que se manifiesta en palabras y acciones muestra
su ser personal, y no solo da, sino que sobre todo se da, en un acto
pleno de libertad. Es el acto mas pleno de la comunicacion humana; y
el vacio existencial del que hablaba Viktor Frankl muestra la angustiosa



REDESCUBRIR LA INTERIORIDAD CON SAN AGUSTIN. DE AGUSTIN DE... 155

busqueda de sentido, la necesidad de interioridad. Por su interioridad,
la persona es un microcosmos, y decide su propio destino; ahi toca lo
mas profundo de su realidad. Como en un iceberg, se manifiesta hacia
fuera una pequena cantidad de lo que esta sumergido sin verse.

Y se ha perdido la interioridad en la modernidad, se ha perdido el
alma. Se ha entendido la interioridad como algo psiquico, olvidando
que la persona es mucho mas. La interioridad atraviesa el cuerpo y se
expresa por medio del cuerpo, pero esta mas alla del cuerpo, mas alla
del cerebro. Es la estructura personal que se manifiesta en la accion
y se realiza a través de la accion. En la interioridad, en el alma, la
autodeterminacion de la persona se construye con el amor, la libertad
(eleccion y decision), que es dinamica y al servicio de la verdad que se
busca con la inteligencia. Y podemos establecer diferentes niveles de
«profundidad» entre ellos, desde el alma pasando por la mente, senti-
mientos y emociones, sensaciones.... Esta experiencia de interioridad,
del corazon esta presente en la historia del pensamiento, y Zambrano
ve a san Agustin como la forma adecuada para ese método, dice que
€l asume la tradicién del pensamiento y espiritualidad Oriental y la
supera. Y ve a Descartes y el racionalismo como primer factor de
pérdida del alma, hasta Nietzsche y el vitalismo. La modernidad, con
las excepciones del Romanticismo y el movimiento Surrealista sobre
todo, cae en la absolutizacion del psiquismo en la persona.

Propone un método lleno de vitalidad que aunque bebe de la in-
teligencia tragica de Unamuno (y existencialismo de Kierkegaard y
otros) esta lleno de esperanza??. La filosofia de Zambrano, como la
de san Agustin, participa del ambiente de crisis de sendas épocas,
pero las supera23. Resuenan en ella continuamente las palabras de san
Agustin: «No vayas mirando fuera de ti, entra en ti mismo, porque la

22 Por eso sigue a Antonio Machado en su ver a Jesis de Nazaret en el
mar, mas que en la cruz, lo que supone entender la vida como un camino lleno
de esperanza, sin ahondar en el sufrimiento como hacen los existencialistas: el
dolor esta presente pero no absolutiza esa experiencia vital.

23 Agustin con la vision personal de sus Confesiones y su proyeccion social
esperanzada de La Ciudad de Dios. Zambrano en la razon poética y el amor como
centralidad de toda su obra, especialmente en las tres obras que mas se centran
en nuestro tema: La Confesion, género literario y método filosofico; La agonia de Europa;
y Un saber sobre el alma.



156 LLUCIA POU SABATE

verdad habita en el interior del hombre»24. Por ejemplo, frecuente-
mente vuelve en sus obras, una y otra vez, a ese «ver» en «presencia y
en figura» de San Juan de la Cruz.

Ella, como san Agustin, ve en la interioridad (con sus crisis, con-
version, confesion...) una apertura al amor a los demas, que se ma-
nifestard tanto en las relaciones personales como en la proyeccién
social. Estos sirve para la crisis de Agustin al comienzo de Europa, y
en su actual agonia.

La riqueza creativa de la interioridad lleva a que la actividad hu-
mana sea asi concreacion; y que la vida se vea como un camino donde
hay otros que nos acompanan, un viaje con otro. Y esta otredad nos
permite aprender a mirar. A todo esto nos lleva el Método que inaugu-
ra con la Confesion - interiorizacion: un método abierto a la trascen-
dencia. Abrir los ojos a una mirada transparente.

Agustin de Hipona en la lectura de Heidegger y de Hanna Arendt

Maria Zambrano subraya que el patrimonio de san Agustin no
solo es teologico, sino filosofico; y bebiendo en Heidegger y Hannah
Arendt, nos muestra que es el método para superar el racionalismo y
redescubrir el alma, la interioridad de la persona. Heidegger valoro
el pensamiento de san Agustin como una aportacioén decisiva para
el analisis de la existencia y para la fenomenologia. Y especialmen-
te Las Confesiones. En el itinerario de su fenomenologia, es transito
hacia Ser y tiempo: nos da una lectura fenomenolégica-existencial;
y un método para llevar a cabo la tarea del analisis filos6fico como
analisis fenomenolégico. Son los temas que trata relevantes para una
fenomenologia existencial, pero sobre todo es el propio itinerario es-
piritual con que son expuestos esos temas, como una sucesion de
experiencias, narradas desde el interior de la propia conciencia, lo
que hace de san Agustin, principalmente, un pensador atractivo para
la fenomenologiaZ2>.

24 SAN AGUSTIN, De vera religione 39, 72.

25 Heidegger dedica su seminario de 1921 a Agustin y el neoplatonismoy Hanah
Arendt su Tesis doctoral a S. Agustin El concepto del amor en San Agustin; Max
Scheller con su Etica de los valores (donde habla del caracter originario del amor,



REDESCUBRIR LA INTERIORIDAD CON SAN AGUSTIN. DE AGUSTIN DE... 157

Husserl dira que en el itinerario personal de san Agustin, lo ab-
soluto, la idea de Dios, se descubre después de poner entre paréntesis
la experiencia natural del mundo, en una vuelta a la interioridad de
la conciencia. Esto se explica existencialmente como una reconduc-
cion o reduccion de la vida a su fundamento teolégico. Heidegger
y Arendt ven que serd precisamente por la memoria como Agustin
llega hasta su interior y alli vuelve a su origen, y encuentra su auto-
consciencia. La memoria (perdida en la Edad Media y recuperada
aqui por Heidegger) es la facultad que hace posible el conocimiento
de uno mismo. Y esto se realiza a través del amor, en el encuentro
de Dios como un 7% Memoria que es basica para el conocimiento y
la autoconsciencia: siguiendo el De Trinitate agustiniano, podemos
decir que sin memoria no puede haber identidad26. En la memoria es
donde anidan los recuerdos entrafiables: Maria Zambrano recordara
la primera excursion con su padre, uniendo sus cabezas para mirar
un limén. Esa ternura sera basica para la concepcion de su «mirar
juntos». La persona descubre en su memoria algo mas alto que ella
misma, que da sentido a la existencia: la autoconsciencia. Proceso
que san Agustin describe en sus Confesiones: narracion del interior
de la memoria, que no se hace ante uno mismo sino ante Dios, para
ayudar a los demas, a partir de la experiencia personal, de crisis y
vulnerabilidad27.

respecto al conocimiento); PALOMAR, A., Fenomenologia, metafisica y deconstruccion:
ensayo sobre la lectura arendtiana de Agustin de Hipona, 2015: en https://digitum.um.es/
digitum/handle/10201/47761. Zambrano bebe de ellos, y en 1986 en el prologo
a Hacia un saber sobre el alma dice que el Ordo amoris de Max Scheler fue mas
decisivo para ella que el concepto de angustia de Kierkegaard: ZAMBRANO, M.,
Obras completas, vol. 11 (libros 1940-1949). Barcelona, Galaxia Gutenberg 2016, 61.

26 Juan Pablo II habl6 mucho de ello en su libro Memoria e identidad, Madrid,
La esfera de los libros, 2005.

27 Zubiri indica que en san Agustin tiene su origen la metafisica de la
subjetividad porque s6lo en la interioridad se alumbra el caracter de la mismidad
como algo absoluto en el hombre, algo que no podia darse dentro de la metafisica
del cosmos del mundo griego (cf. PALOMAR, A., Fenomenologia, cit.).



158 LLUCIA POU SABATE

El amor, sede de toda la antropologia agustiniana. Interioridad,
comunion, mistica y mirada del corazon

Segun la antigua fisica griega y sobre todo aristotélica, explica
Etiene Gilson28, cada cuerpo es trasportado por una especie de peso
natural hacia un lugar determinado del universo. Tendencia conna-
tural que hace, por ejemplo, que el fuego dejado a si mismo suba, y
que una piedra caiga. Asi Agustin hace la analogia con el amor de la
persona que seria como el peso que transporta a la persona hacia el
lugar natural de su reposo: «Pondus meus amor meus; eo feror quocumque
feror» (mi amor es mi peso; por €l soy llevado dondequiera que voy).29
Nuestro peso es el amor que tenemos (San Juan de la Cruz bebera mu-
cho de esto). Y el alma vive en agitacion hasta que todo encuentra su
sitio, su reposo. Naturalmente, ese movimiento —que Dios causa— no
es por ningun determinismo sino segun nuestra voluntad, mediante
la intuicion del corazon.

En la interioridad es donde encontramos la soledad, y ahi nos en-
riquecemos también a través de las crisis personales, y surge el sentido
de otredad, de comunion y de apertura a los demas, mirar juntos. Pues
ese corazon (lugar donde la persona late y mana, desde donde vive) es
también lugar del encuentro, los que se aman son asi morada el uno para
el otro, inhabitar reciprocamente. Y siguiendo lo que Ortega llamara
«encontrarse existiendo» dira el poeta: «iqué alegria vivir sintiéndose
vivido!» (Pedro Salinas).

El habitar poéticamente de Heidegger sera un sentirse en casa'y ex-
presarlo en la belleza de la poesia, en una traducciéon de esta vivencia
intima en la hospitalidad, como expansion del propio corazén, y eso
seran también las Confesiones. De manera que este proceso de interio-
rizacion (hacia dentro) se abre de modo expansivo en un hacia fuera,

28 GILSON, E., Introduzione allo studio di Sant’Agostino. Genova, Marietti, 1989,
154-155.

29  Confesiones XIII, 9, 10. En una carta afirma: «El cuerpo, con su propio
peso, se mueve hacia arriba o hacia abajo, hasta llegar al lugar al que tiende, y
entonces descansa...; del mismo modo las almas tienden a aquellas cosas que aman,
de modo que descansen en ellas alcanzandolas (Epistola 55, 10, 18). [Y] adondequiera
que el alma es llevada, es lleva por el amor como por su peso (animus quippe velut
pondere, amore fertur quocumque fertur)» (Epistola 157, 2, 10).



REDESCUBRIR LA INTERIORIDAD CON SAN AGUSTIN. DE AGUSTIN DE... 159

configurando la relacién con los demas. Y esto sera en las relaciones
personales, y en la vision de la historia. La interioridad se traduce en
una exterioridad: vision de Europa y su afan transformador. Como
en la utopia platonica de Repiiblica, no se puede tener la iluminacion
del Sol (el Bien) y no dejar de procurar el bien de los demas (ahora ya
con el Bien enriquecido no ya con el Uno plotiniano, sino con Dios
de un modo personal y afectuoso). Por eso el amor de corazon tiene
peso concreto, no es un amor universal abstracto que no atiende a las
necesidades de los demas cercanos. Y sera un amor lleno de ternura,
que es quiza lo que mas necesita nuestro tiempo, como cantan los poe-
tas. Filosofia y belleza, amor y poesia vuelven a juntarse. Zambrano
no dejara de repetir en sus escritos esa necesidad de «presencia y de
figura» aludiendo a la poesia de Juan de la Cruz, el sentirse mirada que
hemos dicho. La persona no es solo rationalis naturae individua substan-
tia (Boecio) sino que es también «ser-con-los-demas». Podriamos decir
que la persona es co-ser, ser con los demas, y asi la vida es «coser y
cantar» (es decir hay entonces gozo, plenitud). Todo se integra en ello,
también las «situaciones limites» que diria Jaspers, nos enriquecen en
una maduracién, en un proceso que se va descubriendo: «Y td eras
interior a mi mas honda interioridad y superior a cuanto habia en mi
de superior» (Confesiones, 1, 5). Y la «interioridad» permite la empatia,
basica en las relaciones con los demas. La persona puede vivir plena-
mente el habitar en ella, y ser hospitalaria para albergar a los demas.
Ese «meterse» en el otro, es compenetracion, compasioén, empatia.
Platén trat6 del tema de mediacién que hace el amor, tanto entre la
persona y Dios, como con los semejantes; y va unido a la belleza (en
El Banquete y Fedro se identifica el amor con esa bisqueda de bondad
y belleza, donde se encuentra la felicidad):

«De todas las formas de posesion divina (entusiasmo) ésta se revela
ser la mejor, tanto para el sujeto como para el que le esta asociado; y la
presencia de este delirio en el que ama a los cuerpos bellos, hace decir
de €l que esta loco de amor» (Fedro 249 d-e).

Se hace presente asi, por la belleza, la superacion de lo corporal
y vivir en la unidad, sin dejar de tener las cosas que antes veiamos dis-
persas. El alma se eleva, como reza Agustin: «<[u Don nos enciende y
por él somos llevados hacia arriba: enardecémonos y caminemos»



160 LLUCIA POU SABATE

(Confesiones, 13,9,10). Su alma encendida se eleva yendo hacia donde
se desea, «donde no deseemos otra cosa mas que permanecer eter-
namente» (ibid.) en la contemplacion gozosa de lo inmutable. Es la
soledad del vuelo del pdjaro solitario que esta en Dios, resuena siempre
el: «No salgas de ti mismo, vuelve a ti, en el interior del hombre habita
la verdad; y si encuentras que tu naturaleza es mudable, levantate por
encima de ti mismo» (De vera rel., 39). La interioridad es asi paso a la
trascendencia, del nicleo del yo se pasa a la Verdad, mas alla: «levan-
tate por encima de ti mismo».

La confesion: el alma, y la verdad transformativa

La verdad para Agustin no es algo teérico sino vital, que nos me-
jora. «La filosofia moderna no ha pretendido reformar la vida. Por el
contrario, quiso transformar la verdad»; y la verdad que no es «trans-
formadora» no es verdad, dirda Zambrano una y otra vez. La razoén sin
verdad no es tal, pues la verdad es ley para la razon, criterio para que
la razon juzgue las cosas. Y la modernidad no hizo tal: «...se tuvo que
pensar en reformar la verdad, ya que no se reformaba la vida»30. Se
hace necesario volver a la vida, en una trayectoria donde «cada dia
cabia menos la verdad. No la podian aceptar en su vida y para salvar
la vida, para no reformarla, reformaron la idea tradicional de verda-
d»31; «cuando la vida no se ha convertido, anda confusa y dispersa»,
es decir: «dej6 de haber alma y espiritu, si por espiritu entendemos
la posibilidad infinita de toda vida y su necesidad»32. Esta verdad
transformativa es la maravilla que encontramos en san Agustin, por
eso llega al alma del lector. Produce en nosotros lo que vivio6 el que la
escribio:

«Pero es que la Confesion es ejecutiva en algun otro sentido; alcan-

za algo que quiere transmitir; cuando leemos una Confesion auténtica

30 ZAMBRANO, M., Obras... vol. II, cit., p. 75.
31 Ibid., 76.
32 Ibid., 78



REDESCUBRIR LA INTERIORIDAD CON SAN AGUSTIN. DE AGUSTIN DE... 161

sentimos repetirse aquello en nosotros mismos, y si no lo repetimos no
logramos la meta de su secreto»33.

La verdad transformativa de las Confesiones: crisis e interioridad,
amor y esperanza

«La verdad transforma la vida»34. Y {qué pasa con la Filosofia
que no transforma? No tiene verdad, solo razén. Se han destruido las
palabras agustinianas de volver a uno mismo y abrir los ojos a algo
mas alla de lo que somos, una esperanza basada hacia un saber sobre el
alma reclama un orden de nuestro interior.

«El género literario llamado confesién muestra lo que el hombre ha
de hacer para descubrirse y, asi, entrar en el camino de la identidad. Si
se la pudiera captar se diria que sea, al par, un ensimismamiento y un
desprendimiento. Un desprendimiento que llega a ser un exorcismo
en que el ser aparte y arroja del corazon lo que le entenebrece: una
purificacion extrema, por tanto»35.

Para encontrar un sentido a la vida necesitamos eso. El racio-
nalismo y otras formas modernas de filosofia no lo han captado. La
verdad es transformativa, y si no, no es verdad. Ha de llegar al corazon,
con intimidad que se hace apertura y entrega, busqueda de «presen-
cia y de figura» (citando a San Juan de la Cruz), como un conato de
la necesidad de ver y sentirse mirado, que forma parte esencial de la
transparencia del corazon, que a su vez es la esencia de la filosofia de
Zambrano.

Una preocupacion de Zambrano, siguiendo a su maestro Orte-
ga, es la unidad de la vida, hecha pedazos en la modernidad36. Los
limites de filosofia y espiritualidad no estan definidos aqui, precisa-
mente porque entra algo que no es meramente racional sin dejar de

33 Ibid., 83.

34 Ibid., 73.

35 ZAMBRANO, M., Obras completas, vol. 111, Barcelona, Galaxia Gutenberg,
2011, 1089.

36 ZAMBRANO, M., Obras... vol. 11, cit., p. 87.



162 LLUCIA POU SABATE

serlo: algo vital que es la interioridad, las razones del corazon. Ahi se
vive la interioridad de la persona que supera a la propia persona en
su trascendencia: interior intimo meo, mas intimo a mi que mi propia
intimidad (Confesiones, 3,6,11). Es notar que la vida nuestra esta siendo
sostenida, por una mano invisible que muestra alguien que nos ama,
y para Zambrano sobre todo alguien que nos mira. La mirada expresa
esa interioridad. El que ama desea sentir la mirada del amado. Por
eso —dira— la religion cristiana es de libertad, porque no es la religion
del amor solamente sino del «sentirse amado», aunque uno no lo me-
rezca. El «sentirse mirado con una mirada de amor» es fundamental
en ese proceso de interiorizacién, de transformacion.

Para Agustin, era el Amor divino, encuentro fecundante con el
El pura comunicabilidad, se desvanece entonces toda soledad como
la niebla con el sol. El camino de la soledad a la comunién atravie-
sa la interioridad. Es el encuentro, sobre el que puede descubrirse la
otredad (Bernardo de Claraval escribié que «nunca estoy menos solo
que cuando estoy solo»). Ahi se descubre el encuentro, la unién entre
interioridad, trascendencia y amor.

El fil6sofo de Hipona, senala Zambrano, tiene una aceptacion de
la realidad que es la base de lo demas. La aceptacion abre camino a
la esperanza, y asi se abre a un «éxtasis» o salida de uno mismo, para
albergar algo mas grande.

«San Agustin, en su confesion, huye de siy acepta la realidad, por
la que se siente cercado (...) Porque san Agustin acepta la realidad
desentendiéndose de si, arrojando su iniquidad. Mas ha sido para en-
contrarse a si mismo, para recobrarse (...) Y es que al encontrar la
realidad nos encontramos a nosotros mismos, entramos en ella y, sin
suponer nada parecido a ninguna identificacién mistica, lo cierto es
que cuando entramos en esa realidad descubierta nos revelamos a no-
sotros mismos»37.

Formamos parte de una realidad mas alta, y al reconocer nuestra
vulnerabilidad nos abrimos a un conocimiento superior, que no es
intelectual solamente sino sapiencial (sapientia es saborear, gustar).

37 Ibid., 90.



REDESCUBRIR LA INTERIORIDAD CON SAN AGUSTIN. DE AGUSTIN DE... 163

La agonia de Europa y el resurgir de Agustin, modelo para
salir de la crisis de hoy

Después de explicar como la evidencia (al modo de Descartes)
da la base para su método, Zambrano proyecta también socialmente
el método, para la salvacion de Europa. La agonia de Europa sera otro
libro donde habla Zambrano de esa interioridad. San Agustin, que
inicia la vida europea, es el descubrimiento de un fondo insobornable
de libertad que reside en la interioridad humana, una interioridad
inabarcable, y en ella, la reivindicacién del corazén y su participacién
en el conocimiento de la verdad. Y es desde este fondo insobornable
desde donde surge la tension de vivir entre dos mundos, el de aca
abajo y el que se encuentra en el horizonte, inalcanzable, lo que pro-
porciona la sabiduria de saber vivir en el fracaso, sabiduria que habia
perdido el hombre europeo y que se encontraba en la raiz de la crisis
en la que se hallaba inmerso.

El hombre nuevo surge de esa interioridad: este hombre nuevo es
el hombre interior, el que oye con Agustin: «vuelve en ti mismo; en el
interior del hombre habita la verdad» (noli foras ire. In teipsum redi, in
interiore homine hdbitat veritas (De vera religione, c. 39, n.72). El hombre
europeo ha nacido con estas palabras. La verdad estd en su interior; se
da cuenta por primera vez de su interioridad y por eso puede reposar
en ella; por eso es independiente, y algo mas que independiente, libre.
Y esa interioridad, con su transparencia del corazén, capacidad de
amar, etc., no tiene limite, es insondable: infinita. Esta es la proyec-
cion que le da Zambrano. Subraya que san Agustin, a mas de ser cris-
tiano, era africano, casi espanol. Y vino a nutrir a Europa acercandole
la sabiduria de esa olvidada y relegada Africa3s.

Todavia en algunos rincones de Espaia, dira Zambrano que el
peor insulto lanzado a un individuo es el de desalmado, o desmadreado,
que es lo mismo, asi se perdié el alma y con ella el corazén. Aqui
habla Zambrano del sentido etimolégico griego de la palabra persona
como mascara, y recuerda aquel arte de Picasso y de sus figuras de
mascaras negras, que ocultan la persona. Y de Chirico, que pintara fi-
guras futuristas que resultaran ser el vacio, el vacio de un teatro aban-

38 Ibid., 373-374.



164 LLUCIA POU SABATE

donado por sus actores. Estamos en la noche oscura de lo humano, dira
Zambrano: se esconde tras de la mascara, y el mundo vuelve a estar
deshabitado. En este proceso del saber sobre el alma, ira trabajando
Zambrano aspectos espirituales bebiendo también de la tradicion an-
tigua como Plotino (la luz interior), o moderna como Scheler (el orden
del corazon, siguiendo las trazas de Agustin de Hipona)39. Ira trazan-
do aspectos de su método como al teoria del delirio, la razon poética, y
a medida que va desarrollando con mas detalles cuanto hemos dicho
aqui, lo va alinando con autores que va leyendo y escogiendo ideas,
en obras posteriores.

CONCLUSION

Se ha olvidado la interioridad al priorizar la razén, y es necesario
redescubrirla para dar prioridad al corazon, en el sentido de lo mas
profundo de nuestro ser, pues alli es donde se libran las auténticas
batallas. En la antigiiedad, hasta San Agustin, la verdad era cosa de la
mente y San Agustin nos muestra que solo se puede llegar a la verdad
a través de la interioridad humana y la trascendencia que se nos abre
con ella, a través del Verbo, que nos busca aunque no lo sepamos y
nos va guiando dulcemente, también a través de las penalidades. Ma-
ria Zambrano descubre esos saberes del alma que permaneceran como
un Ahumus a lo largo de la historia del mundo occidental... que necesi-
ta recuperar ese humanismo, especialmente en las crisis de poderes
que ahora estamos sufriendo. Agustin pasé por una crisis europea
también muy grande, y nos dio pistas lacidas para salir de ella, que
pueden servirnos a nosotros. Elementos esenciales de ese proceso son
el platonismo y la filosofia griega, que en Agustin se unen a la espiri-
tualidad oriental, todo ello en la cristiana, elaborando una teoria de la
iluminacién que es sobre todo noética, pero que en la edad Media se
hara también ontologica. Esta interioridad a través de la doctrina de
la iluminacién va recorriendo el pensamiento en la Edad Media, con
su vertiente mistica. Apareceran alli dos caminos que seran el abs-

39 En De Trinitate X1V, 7, 10; CARRON DE LA TORRE, A., Maria Zambrano
y San Agustin: diafanidad de la persona y transparencia del corazon, 2010, en https://
digibug.ugr.es/handle/10481/5578.



REDESCUBRIR LA INTERIORIDAD CON SAN AGUSTIN. DE AGUSTIN DE... 165

tracto (protagonizado por la senda que marca Aristételes) y el mistico
(protagonizado por el agustinismo franciscano).

En la Edad Moderna se perdi6 el alma, y los fil6sofos son muer-
tos vivientes que estan anhelantes de una realidad perdida, pero ya sin
espacio interior para acogerla. Maria Zambrano, bebiendo de Heide-
gger y otros fil6sofos del siglo XX, propone volver a San Agustin, a la
interioridad, la transparencia del corazon, el saber mirar juntos; es la
centralidad del amor, de sentirse mirados, con una mirada transparente.
Redescubrir la interioridad es una cosa fundamental en la filosofia con
claras repercusiones en la sociedad, en las relaciones con los demas,
y especialmente en la tarea educativa: invitacion a hacer un trabajo
transversal de ayudar a que con ello todos seamos mejores personas.

La verdad no es solo tedrica, o psiquismo, sino transformativa, y
si no, no es verdad. La razon poética y pensar con el corazon nos lle-
va a un conocimiento mas pleno que el meramente conceptual, y la
fenomenologia nos ofrece herramientas para superar las limitaciones
racionalistas de la modernidad, que acaban vacios de vida: la interio-
ridad que esta unida al corazén y al amor nos permite ir avanzando
hacia un saber sobre el alma para encontrar un sentido a la vida, librar
al hombre de su existencia desnuda frente al dolor, la angustia y la
injusticia, los errores, el sentido del tiempo, etc., y todo a partir de
una vivencia, experiencial que puede operar una transformacién de
la vida, y legar a una creatividad ilusionada.

San Agustin aport6 la idea de persona, a imagen de la Trinidad, se-
gun las facultades espirituales de la memoria, inteligencia y amor, en un
equilibrio perfecto. La crisis de la cultura occidental va ligada al racio-
nalismo, a la pérdida del equilibrio entre verdad y vida. Esta armonia
debe recomponerse, con San Agustin: un lugar en la interioridad hu-
mana, donde el alma puede ser conservada, donde se da el nacimiento
del sujeto, de ese «yo». Y asi, Agustin es responsable de la Historia y
de la cultura europea. Actualizar las ideas agustinianas que se han ido
reviviendo a lo largo de la historia como una influencia transversal en
ella, y actualizar su contenido al presente, sera una labor productiva
para el pensamiento y el mundo, y para cada uno de nosotros.

LLuUcCIA POU SABATE






