
REDESCUBRIR LA INTERIORIDAD CON SAN AGUSTÍN. DE AGUSTÍN DE... 143

Redescubrir la interioridad con san Agustín
De Agustín de Hipona y la filosofía medieval, a las nuevas 

perspectivas de pensamiento de María Zambrano en nuestros 
días: interioridad y mística del corazón

Resumen

San Agustín ha elaborado un pensamiento sobre el conocimiento dando un 
giro al pensamiento platónico del que toma elementos y que une al Evange-
lio: así, por iluminación divina muestra una vía no tanto intelectual como 
sapiencial, no tanto genérica de un mundo de las ideas sino de la persona 
del Verbo encarnado, Jesús. Muestra que así la persona, imagen de Dios, 
puede entrar dento de sí, conocer la verdad, y trascenderse a sí misma, y en-
contrarse con los demás. Agustín será el gran protagonista del pensamiento 
medieval, estará presente sobre todo en san Buenaventura y otros místicos. 
En el siglo XX, María Zambrano propone las Confesiones de Agustín como 
un camino para recuperar la interioridad y la verdad (la «verdad» de la mo-
dernidad no es transformativa y por tanto no es verdad). La agonía de Europa 
–según Zambrano– nos hace más urgente el resurgir de ese pensamiento de 
Agustín, modelo para salir de la crisis de hoy.

Palabras clave: interioridad, san Agustín, iluminación, verdad, nihilismo, 
Filosofía Medieval

Abstract

Saint Augustine has elaborated a thought on knowledge, giving a twist to 
the Platonic thought from which he takes elements and unites the Gospel: 
thus, by divine illumination he shows a path that is not so much intellectual 
as sapiential, not so much generic of a world of ideas. But of the person of 
the Incarnate Word, Jesus. He shows that in this way the person, image of 
God, can enter within himself, know the truth, and transcend himself, and 
meet others. Augustine will be the great protagonist of medieval thought, he 
will be present above all in Saint Bonaventure and other mystics. In the 20th 
century, María Zambrano proposes the Confessions of Agustín as a way to 

CiuD-Ra 236-1 (2023) 143-166



LLUCIÁ POU SABATÉ144

recover interiority and truth (the «truth» of modernity is not transformative 
and therefore it is not true). The agony of Europe –according to Zambrano- 
makes it more urgent for us to revive that thought of Agustín, a model to get 
out of today’s crisis.

Keywords: interiority, Saint Augustine, enlightenment, truth, nihilism, Me-
dieval Philosophy

1. S an Agustín, figura transversal del medievo

El joven Agustín de Hipona-Cartago, buscador de la verdad, vi-
vió hace 1600 años y es de plena actualidad, muchos nos hemos que-
dado impresionados al leer sus Confesiones. Sobre todo el viaje interior 
de conocerse a sí mismo a través de la memoria. Pablo VI dijo: «Se 
puede decir que todo el pensamiento de la antigüedad confluye en 
su obra y de esa se derivan corrientes de pensamiento que penetran 
toda la tradición doctrinal de los siglos sucesivos» 1. Inaugura un estilo 
donde muestra su interioridad en una visión humanista que hace de 
puente entre el mundo antiguo y el moderno, como algunos le han 
llamado el primer hombre moderno. Y sin duda es quien más influye 
en el pensamiento medieval, por ejemplo Tomás de Aquino lo cita 
más de 5000 veces, una cifra igual que las Sentencias de Pedro Lom-
bardo que acoge como en una enciclopedia toda la tradición hasta el 
momento.

Pero esta interioridad no está cerrada en el intimismo; en «La 
ciudad de Dios» analiza la cultura de su tiempo mostrando como todo 
aquello será sustituido por una nueva concepción de la persona, pa-
rece que se ríe Agustín de la religión romana decadente que en reali-
dad son ritualismo y supersticiones, pagana y falta de racionalidad. El 
«intellige ut credas, crede ut intelligas» 2 es una acuñación de lo que 
hoy llamamos la racionalidad de la fe, fe y razón van de la mano: «la 
fe tiene sus propios ojos, con los cuales ve de alguna manera que es 
verdadero lo que todavía no se ve» 3.

1  Pablo VI, Acta Apostolica Sedis: 62 (1970), 426.
2  Agustín de Hipona, Sermones: XLIII, 7, 9: «entiende para que puedas 

creer, cree para que puedas entender».
3  San Agustín, Cartas: 120,2.8.



REDESCUBRIR LA INTERIORIDAD CON SAN AGUSTÍN. DE AGUSTÍN DE... 145

Querría subrayar su noción de interioridad, que es transversal a 
lo largo de la historia. Por ejemplo en la educación, dirá Agustín que 
le obligaban sus padres a hacer cosas buenas, pero al ser obligado ya 
no hacían bien, pues sin libertad no hay bien.

No conocía nada de neoplatonismo hasta que alguien le dio un 
libro de los platónicos (aunque no sabemos si eran unos Diálogos de 
Platón, las Enéadas de Plotino o libros de Porfirio, pero por su forma 
de construir sus primeros escritos me atrevo a asegurar que conoce 
perfectamente los diálogos platónicos; y lo que dirá de su madre fi-
lósofa Mónica se correlaciona perfectamente con Diotima en el Ban-
quete). Y ahí descubre un nuevo método para descubrir la verdad, la 
interioridad (su lema pasará a ser «entra en ti, purifica tu corazón y 
trasciéndete a ti mismo, y encontrarás así la verdad», por decirlo de 
forma resumida). En el Libro III de Confesiones vemos en forma de 
plegaria ese proceso de búsqueda y recogerse y tener la sensación de 
que algo le elevaba, y esto fue a partir de la lectura del Hortensio de 
Cicerón 4. Esto le conmocionó. Hasta entonces eran sus fuerzas las 
que le empujaban, ahora es algo interior que le hace buscar la sabidu-
ría, hay algo que tira de él.

Sale del maniqueísmo y probablemente sería con la ayuda de Plo-
tino descubre el platonismo: de la iluminación llega a la interioridad; 
había un problema referente a que el alma es universal, no hay espí-
ritu individual, el alma se contempla a sí misma en muchos espejos. 
¿Cómo compaginar la unidad y la multiplicidad, digamos hoy la ola y 
el mar? El nous es uno y único como la luz, parece que no es el alma la 
que desciende al cuerpo sino un rayo de la única luz que se envía, una 
sombra del alma. El espíritu individual –sigue diciendo Plotino– en la 
unidad del cosmos espiritual, la iluminación como irradiación… «el 
alma ilumina como es iluminada» 5. El hombre puede desparramarse 
en lo material o subir hacia el conocimiento a la luz, ser iluminado 
y así «el hombre, al igual que el alma, nunca está al mismo nivel». Y 
ese ascenso puede conducir más allá del alma, hacia el nous e incluso 

4  «Cómo ardía en deseos de remontar el vuelo de las cosas terrenas hacia ti» 
(Confesiones III, 4,8).

5  Plotino, Enéadas II 9,2.



LLUCIÁ POU SABATÉ146

hacia el Uno 6. El hombre conoce al nous porque él mismo se convier-
te en nous; experimenta el Uno porque se vuelve Uno, se torna Dios, 
luz, ella se reconoce Dios. No se distingue ontología de noética. En 
el ascenso místico se confunde conocimiento y ser. Igual conservado 
está esto en la filosofía árabe: la parte espiritual del hombre, intellectus 
agens, es único para todos los hombres (en Aristóteles parece eso). En 
Agustín el hombre ve sin perder la autonomía. Se aparta de lo sen-
sorial y entra en sí. En la luz espiritual de la verdad, que brilla y es 
Dios, ver lo verdaderamente real y captar la verdad, eso es lo esencial 
en Agustín. El sustrato de todo ello en Agustín es la persona como 
imagen de Dios (Trinitaria). Imagen es presencia divina en el espíritu 
humano: memoria Dei, verbum Dei, dilectio Dei. En el mundo intelligibilis 
que es la esencia del espíritu humano, participación en el conocimien-
to. El reflejo de la luz divina en el ser humano es el presupuesto y la 
única razón por la que él es espejo de conocimiento. Es la visión cris-
tiana de la unidad de todas las almas, y esto pasará a Buenaventura.

Era un buscador de una plenitud donde la verdad y amor se com-
penetraran, se veía como una habitación inhabitable, quería huir en 
su corazón, huir de mí mismo. Y después de probar el sufrimiento a 
la muerte de su amigo del alma, ve que «la verdad estaba en mí, más 
íntimo a mí que lo más interior de mí mismo, más elevada que lo más 
elevado de mí» 7. 

En Milán, el obispo Ambrosio le ayuda a salir de la desconfianza 
en la verdad. Después del «¡Toma y lee!» y de su conversión con el 
pasaje de las Cartas de San Pablo, comenzó su andadura en la Iglesia, 
hasta ser obispo de Hipona (hoy Anaba, en la costa de Argelia) cuatro 
años después, en el año 395, donde estuvo hasta el 430, que murió. 

Su humanismo se alimentó de la cultura clásica, de modo espe-
cial neoplatónica, y sobre todo cristiana. Su finura en el tratamiento 
de la conciencia es tan actual como la que propone Newman, que la 
redescubrió en el pasado siglo. El racionalismo y el fideísmo han sido 
así relegados como incompletos, pues absolutizan una visión parcial 

6  Plotino, Enéadas VI 54.
7  San Agustín, Confesiones, 3,6,11. Ver también 9,1,1: «y en su lugar entrabas 

tú... más interior que todo secreto, más sublime que todos los honores».



REDESCUBRIR LA INTERIORIDAD CON SAN AGUSTÍN. DE AGUSTÍN DE... 147

de la persona, la razón o la voluntad. La conciencia es una voz que 
responde a una luz que nos ha puesto Dios. Contaba un gurú que es 
como si le preguntas a un ave cuál es el ala más importante; si pudie-
ra nos diría que las dos alas son necesarias para volar: así la fe y el 
pensar. La fe no puede ir en contra de la razón. No hay una verdad 
religiosa y una científica, sino una sola verdad. Agustín escuchó a la 
fe, pero no exaltó menos a la razón: la razón es importante porque es 
quien demuestra «a quién hay que creer». Por lo tanto, «también la 
fe tiene sus ojos propios, con los cuales ve de alguna manera que es 
verdadero lo que todavía no ve». Y «la fe que no sea pensada no es fe», 
sigue diciéndonos 8.

La luz no vendrá del sol del bien platónico, ni del amor que con la 
belleza está en Platón en la cúspide en sus últimas obras, ni en lo Uno 
que está por encima de todo ello, sino en Dios: «la causa del universo 
creado, la luz de la verdad que percibimos, y la fuente de la felicidad 
que gustamos», dirá en La ciudad de Dios. Esto es súper-interesante, 
porque no nos conocemos con introspección, sino con el espejo de la 
verdad que es Jesús. Es más, a imagen de Dios somos, de la Trinidad, 
y es la memoria del Padre, nuestra autoconciencia, precisamente la 
que nos supone la identidad, pues en verdad sabernos amados por el 
Padre nos hace seguros de saber quiénes somos… la inteligencia nos 
muestra el Verbo y el amor el Espíritu, que son las tres cualidades o 
potencias espirituales de la persona. Esto tiene grandes implicaciones, 
que cuando se abandonaron por desgracia en la filosofía se redujo, se 
empobreció todo con el binomio inteligencia-voluntad abandonando 
la memoria y perdiendo nuestra identidad… nuestra autoconciencia 
(habló otra vez de ella Heidegger). O sea que la memoria, aunque no 
tenga un acto externo como tienen las otras dos potencias, sino que es 
el recuerdo un acto de aporte a ellas, digamos interno, es muy valioso 

8  Fe y razón son «las dos fuerzas que nos llevan a conocer» (Contra academicos, 
III, 20, 43). Sus dos fórmulas (cf. Sermones, 43, 9) indican esta síntesis entre fe y 
razón:  crede ut intelligas  («cree para comprender»), intellige ut credas  («comprende 
para creer»). Armonía entre fe y razón que es de gran actualidad, como reflexio-
naba en la carta apostólica Augustinum Hipponensem Juan Pablo II citando una carta 
de Agustín: «A mí me parece que hay que conducir de nuevo a los hombres... 
a la esperanza de encontrar la verdad» (Ep., 1, 1): en benedicto xvi, Audiencia, 
30.01.2008, en https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2008/
documents/hf_ben-xvi_aud_20080130.html



LLUCIÁ POU SABATÉ148

y no hay que dejarla de lado para no perder una visión holística de la 
persona.

Pues esa presencia profunda y misteriosa de Dios en el hombre 
es lo más profundo de ese modo de estar Dios como «substancia crea-
dora del mundo», como verdad iluminadora, como amor que atrae, 
más íntimo que lo más íntimo que hay en el hombre y más alto que 
lo más alto que hay en él. Agustín se buscaba fuera, y una y otra vez 
dirá que era en su interioridad donde se encontró y encontró a Dios 
en una búsqueda que no cesa: «Nos hiciste para Ti y nuestro corazón 
no descansará hasta reposar en Ti» (Confesiones, 1,1). 

Esta fue su propuesta «psicológica», definir la persona a imagen 
de las personas divinas, en el tratado De Trinitate profundizó en esa 
imagen del Padre en la memoria, del Hijo en la inteligencia y del Es-
píritu en el amor del hombre, estudiando con ello al mismo tiempo el 
misterio de la fe y la naturaleza del espíritu humano. 

2.	L a Edad media, la Escolástica y la iluminación 
agustiniana

La teoría de la iluminación está ligada al conocimiento interior y 
trascendente, y está presente en las mejores tradiciones espirituales. 
Por ejemplo, la Biblia empieza con esta frase que es la primera palabra 
que pronuncia Dios: «Exista la luz» (Gn 1,3). La vida va unida a la luz, 
a la creación y la providencia. Ya Heráclito la vio como el origen y ley 
universal de todo. La ontología de la luz está en la República de Platón, 
el bien para el mundo inteligible es como el sol para el sensible. Y esto 
es fundamental en Plotino: asómaton (no corpóreo, espiritual), logos 
(palabra), eidos (idea). La teoría de la iluminación hace referencia a la 
teoría del conocimiento pero no sólo es noética (pensamiento), hay 
una ontología (ser real) de la luz y hace referencia a ella, como el co-
nocimiento hace referencia al ser. Esta metafísica pudo elaborar con 
al confluencia judía-árabe-griega.

La Edad media recoge este legado agustiniano, y el legado árabe 
que de algún modo nos comunica la iluminación oriental, que Plotino 
ya conoció en su viaje a Persia, y que el mundo griego y helenístico 



REDESCUBRIR LA INTERIORIDAD CON SAN AGUSTÍN. DE AGUSTÍN DE... 149

nos transmitió, pero ahora se dará una visión renovada de la temática 
iluminística medieval a través de los árabes. Su visión será ahora pre-
dominantemente emanacionista. Se compara con frecuencia la mente 
con la luna, y a Dios con el sol. 9 La naturaleza de nuestra alma es 
verdaderamente divina, y a través del amor podemos llegar a ese co-
nocimiento, una iluminación que une la concepción aristotélica con 
neoplatónica, para llegar a una intuición última y directa de Dios. 
Avicena será uno de esos puntos de encuentro entre presupuestos neo-
platónicos agustinianos, Aristóteles y el pseudo-Dionisio para quien 
la iluminación se mueve únicamente en el ámbito de lo teologal y 
místico 10. Para los árabes, hay unos grados jerárquicos, una corriente 
ascendente cuyo último grado es dar paso a amor, alcanzar esa luz 
divina… 

Roberto Grosseteste (1175-1253) será representante de esta línea 
agustiniana; dirá: «lux in omni uiuente est principium cognitionis et uitae, 
calore disponente» 11. Dios es la luz increada y purísima, de la que parti-
cipan todos los seres y a través del conocimiento podemos alcanzarla. 
«Proprium est primum principium cognitionis et lux» 12. Luz, movimiento, 
conocimiento y Dios resumidos en el concepto de luz. Irradiación di-
vina en el ser humano. Es la tesis agustiniana de la realidad de la luz, 
no el sentido metafórico: influentiae o podría decirse efluencias porque 
no le importa hablar de emanación también en la creación. 

En Pedro de Trabes se habla de «movimiento constitutivo», esto 
está en el corazón del ser y algo visto desde fuera. Será algo propio de 
la modernidad que sea algo constitutivo, en el medievo esta fuerza se 
veía desde fuera. 

El legado griego se verá reforzado por la influencia árabe, dejan-
do abierta la discusión sobre el entendimiento agente y las formas de 

9  Fosbery, A., La Doctrina de la Iluminación y el Medievo, Mar del Plata: Universidad 
FASTA, puede consultarse en (1.9.2022): http://redi.ufasta.edu.ar:8080/xmlui/
bitstream/handle/123456789/96/La_Doctrina_de_la_Iluminaci%C3%B3n_y_el_
Medioevo1.pdf?sequence=1

10  Fosbery, A., cit., 137.
11  Grosseteste,  R., De intelligentiis 8,6.
12  Íd., 14,8.



LLUCIÁ POU SABATÉ150

explicar que nuestro conocimiento no es panteísta. Gilson ha venido 
a llamar esa corriente el «agustinismo avicenisante» 13.

Pero el siglo XIII supuso una ruptura, a partir de que en la Uni-
versidad de París irrumpe la enseñanza de Aristóteles (en la versión 
de Avicena, Avicebrón y Averroes y sus comentarios, pero también 
la traducción influenciada por esa influencia árabe). El corpus del 
Estagirita no se conocía entero hasta ese momento, su Lógica sí, y se 
da un choque con la orientación platónica-agustiniana que marcará 
una ruptura con los Padres de la Iglesia. A lo largo del siglo hubo esta 
irrupción poco a poco, no sin trabas: primero se prohíbe (1210 en el 
sínodo parisino, 1215 en la Universidad excepto para los de Teología, 
en 1231 por parte del Papa). Después de un rechazo explícito al prin-
cipio, y una lectura «benévola» entre los franciscanos (san Buenaven-
tura), hay una recepción acrítica con el llamado averroísmo latino 
de Boecio de Dacia y Siger de Brabante con la doctrina de la doble 
verdad (puede ser algo verdad en filosofía y no serlo en teología), y la 
recepción crítica de los dominicos con un proceso de depuración de 
paganismo y de influencias de avicenismo y averroísmo: San Alberto 
Magno y Santo Tomás de Aquino. Como resumen, digamos que de 
ahí surgen como dos vías, la agustiniana que seguirán los francisca-
nos, y que curiosamente fomentara el progreso a través de la expe-
riencia, y el desarrollo de las ciencias experimentales; y la abstrac-
ción que liderarán los dominicos, con su metafísica, que me parece 
que conduce al racionalismo. También la traducción e interpretación 
árabe de Aristóteles favorece esta abstracción que conllevará en los 
sufís musulmanes una vía inmanentista que seguirá presente en la 
historia 14.

13  Textos recogidos en Íd., 141.
14  Se vio con desconfianza alguna tesis del Aquinate, y la siguiente generación 

fue la de Duns Scoto (1265-1307) que recela de la filosofía aristotélica. Vuelve a 
identificar la gracia con la caridad y para él la voluntad es sede de la gracia, y 
es la voluntad la que determina con su acto amoroso la futura bienaventuranza, 
con lo que los racionalistas lo atacarán de voluntarista.



REDESCUBRIR LA INTERIORIDAD CON SAN AGUSTÍN. DE AGUSTÍN DE... 151

3. S an Buenaventura, interioridad e iluminación

La interioridad agustiniana pasó al Medievo sobre todo en la teo-
ría de la iluminación interior, sigue en la historia por la línea fran-
ciscana de San Buenaventura, donde domina la visión de la persona 
humana como imagen divina. Ahí está la base de su iluminación. San 
Buenaventura (1217-1274) fue místico y escribió mucho, entre otras 
cosas su «Itinerario de la mente hacia Dios» que es como un camino de 
ascensión espiritual hasta el primer principio, y será muy influyen-
te en la mística posterior. Siguiendo a San Agustín, dirá que somos 
hechos a imagen de Dios, esa ejemplaridad se retomará en nuestro 
tiempo; y que las tres facultades del alma son la memoria, el entendi-
miento y la voluntad. La iluminación es componente natural de todo 
conocimiento: «intimum animae est eius summum», tiene su más noble y 
propia en el interior del hombre, que a la vez es lo más elevado en él. 
«In anima namque humana est idem intimum et supremum». Se intenta huir 
de un panteísmo que una visión simple de Agustín podría llevar. La 
iluminación que es participar de las razones eternas (un nuevo mundo 
de las ideas cristiano) con las imágenes de semejanza abstraídas de los 
objetos (en el orden natural). Cuando hay contemplación, «se ilumina 
un rayo del paraíso perdido y supera por un momento la oscuridad 
del desierto al que nos ha arrojado la miseria del pecado» 15.

 La criatura espiritual, imago Dei tiene a Dios por objeto, no sólo 
es «de él», sino que «lo conoce». La irradiación hacia debajo de toda 
criatura que viene de arriba, se complementa con una irradiación que 
vuelve reflejada a Dios por la respuesta: «ser imagen de Dios y estar 
en un contacto inmediato de conocimiento con Dios son para Buena-
ventura una y la misma cosa» 16. Es la doctrina de la iluminación y la 
de imago Dei de Agustín.

En el siglo XIII esta doctrina será sustituida por la de la abstrac-
ción aristotélica, que dará la razón dominante en el espíritu de Occi-
dente. Y la iluminación que viene de lo alto será sustituida por la que 
el hombre se da a sí mismo. Pero curiosamente será por la metafísica 

15  II Sent d. 23, a 2, q 3 c.
16  Ratzinger, J., Obras completas II, Madrid, BAC (2013) (a partir de ahora: 

JROC), 655.



LLUCIÁ POU SABATÉ152

de la luz agustiniana-franciscana que se dará lugar a progreso en prin-
cipios físico-matemáticos, la noética de la luz será fuente del progreso: 
Roger Bacon eleva el experimento a criterio de verdad; como «tiene 
que implicar experiencia, exige la iluminación, es decir la experiencia 
interior de la luz divina, y no un mero conocimiento abstractivo de las 
realidades espirituales» 17. La experiencia mística es por la ilumina-
ción la demostración de ella, experiencia interior, algo empírico-ex-
perimental. «Experientia» que es clave en la mística franciscana, será 
fuente de la modernidad en sus avances científicos, no así el aristote-
lismo y su sistemática 18.

La síntesis agustiniana no opone luz a la palabra pues son lo mis-
mo, y se ve en el evangelista Juan donde el verbo es la palabra que es 
la luz del mundo, quien la tiene «no camina en tinieblas» ( Jn 8,12); 
porque ha conocido «la luz verdadera» (1 Jn 2,8).

Y por supuesto la iluminación agustiniana será en su trascen-
dencia fuente de inspiración para los trascendentales de Kant y su 
trascendentalismo. Tanto uno como otro huyen de escépticos (Kant 
huirá de Hume) y ven que de la experiencia no viene un conocimiento 
cierto, para Agustín será la consciencia trascendente, y para Kant la 
trascendental 19.

La línea agustiniana y neoplatónica no desaparecen en San Al-
berto Magno. Además, en ese tiempo se descubre el [falso] Dionisio 
Aeropagita que se concibe como la gran revelación teniéndolo por 
el personaje novotestamentario. Tomás de Aquino, discípulo de Al-
berto, tendrá una síntesis que perdurará en los siglos posteriores, fue 
una «relación dialogal que supo establecer con el pensamiento árabe 
y hebreo de su tiempo» 20. Tendrá como modelo en cierto modo la 
Summa de Alejandro de Hales (1185-1245) que usó como texto en Pa-
rís las Sentencias de Pedro Lombardo y las comentó. En Santo Tomás 
aparecen dos órdenes de modo muy definido, se pierde la historicidad 
del acto salvífico. Pero ya se había roto la unidad agustiniana, en par-

17  Ratzinger, J., JROC II, 558.
18  Íbid, 659.
19  Íbid, 658.
20  J. Pablo II, Fides et ratio, 43.



REDESCUBRIR LA INTERIORIDAD CON SAN AGUSTÍN. DE AGUSTÍN DE... 153

te por culpa del Pseudo-Dionisio al que darán demasiada autoridad 
siendo en realidad un apócrifo muy posterior. El orden natural y so-
brenatural, que dará lugar a muchas explicaciones como la llamada 
ley natural, en realidad va rompiendo la realidad histórica en el orden 
natural y el sobrenatural… todo ello deberá recomponerlo Henry de 
Lubac en el siglo XX y el Vaticano II para volver a una visión históri-
ca y no abstracta-metafísica pero no real. 

Con ello, el elemento formal de todo conocimiento y certeza es la 
iluminación divina (siguiendo a Agustín), y el conocimiento se forma 
con la abstracción a partir de la realidad presente (conocimiento por 
los sentidos de Aristóteles), pero no sigue el intelectualismo tomista 
(no tanto tomasiano, pues él ha sido también mal interpretado). Hoy 
diríamos que hay un conocimiento científico y otro sapiencial más 
interior. La historicidad del acto salvífico se compagina con el saber 
metafísico. En cambio, surge la teología reformada donde es sólo acto 
salvífico, no hay metafísica.

Como hemos dicho más arriba, tenemos ahí definidas dos vías, 
la dominica donde predomina la razón, y la franciscana donde pre-
domina el corazón; la primera busca razones, la segunda la sagrada 
Escritura 21. Racionalismo en la teoría, corazón e intuición en la mís-
tica. Estas dos líneas serán causa de problemas precisamente por su 
separación, por perder una unidad en la persona. Ya la persona no 
es según la forma trinitaria agustiniana que hemos dicho antes, de 
inteligencia, amor y memoria; ahora es razón y voluntad, dando lugar 
al racionalismo, especialmente desde Descartes, y voluntad de poder, 
sobre todo desde Nietzsche y Marx entre otros. 

21  La labor de Tomás de Aquino, de la mano del Papado, fue la de mostrar 
la teología como ciencia, pues definir ciencia como «conocimiento por sus causas» 
relegaba a la teología como no científica. Por ejemplo, la causalidad aristotélica 
echaba por tierra la línea de Pedro Lombardo de que Dios estaba en el alma; 
esa interioridad suponía un panteísmo si se refiere a una causa formal. Por eso 
dirá Tomás que la gracia es un «accidente», algo que no es substancia. El dilema 
sigue hasta el siglo XX que se sitúa la gracia como causa formal extrínseca, tam-
bién llamada ejemplar (las aportaciones de Scheeben con su obra Las maravillas 
de la gracia divina fueron decisivas al respecto). Por la ejemplaridad se acerca a 
la participación platónica y en la teología se muestra como «participación de la 
naturaleza divina» (como dice san Pedro en su carta).



LLUCIÁ POU SABATÉ154

Hemos repasado el momento culmen de la Filosofía medieval y 
la Escolástica con los tres grandes pensadores que fueron coetáneos: 
Alberto, Buenaventura y Tomás. Hemos visto que en germen, se en-
cuentran aquí, a mi entender, las dos vías que se separarán en la era 
moderna: la experiencia interior y el saber en cuanto a conocimiento 
pero desligado de la ciencia sapiencial interna y que por tanto no 
«transforma». Veamos como lo descubre así María Zambrano, en el 
contexto de Heidegger y otros filósofos del siglo XX.

4.	M odernidad en la visión de la interioridad, según el 
legado filosófico que recoge María Zambrano en 
el siglo XX

Zambrano es una filósofa que descubre que la Modernidad ha 
absolutizado el psiquismo, dejando a la persona sin alma. Ve la difi-
cultad del racionalismo en vivir con plenitud la interioridad de la per-
sona, y para ello construye un método, que acabará en la razón poética, 
y que en la década de los años 1940-1950, se concretará en descubrir 
esa mirada transparente, conversión del corazón, un saber sobre el 
alma que se manifiesta en las Confesiones de San Agustín, género lite-
rario único que es necesario releer hoy para un redescubrimiento de 
la interioridad, pues se perdió esa interioridad en la edad Moderna.

¿Qué es la dimensión interior de la persona? Vemos que es la que 
puede desplegar actos espirituales de conocimiento, memoria, afecti-
vidad, en mi intimidad soy quien soy; y al mismo tiempo es apertura: 
núcleo de la radical apertura del ser personal a otras personas, capa-
cidad de manifestarse, revelar lo que se es y también el estado vital 
de un modo consciente. Me parece que la definición de persona del 
Vaticano II (Gaudium et Spes 22.24) bebe de ahí, como también el per-
sonalismo (fue repetido constantemente por Juan Pablo II: que Cristo 
revela a la persona quien es, y que la persona se realiza a sí misma con 
el don de sí). Al manifestarse, la persona da de lo suyo, y desde la inti-
midad esa donación que se manifiesta en palabras y acciones muestra 
su ser personal, y no solo da, sino que sobre todo se da, en un acto 
pleno de libertad. Es el acto más pleno de la comunicación humana; y 
el vacío existencial del que hablaba Viktor Frankl muestra la angustiosa 



REDESCUBRIR LA INTERIORIDAD CON SAN AGUSTÍN. DE AGUSTÍN DE... 155

búsqueda de sentido, la necesidad de interioridad. Por su interioridad, 
la persona es un microcosmos, y decide su propio destino; ahí toca lo 
más profundo de su realidad. Como en un iceberg, se manifiesta hacia 
fuera una pequeña cantidad de lo que está sumergido sin verse. 

Y se ha perdido la interioridad en la modernidad, se ha perdido el 
alma. Se ha entendido la interioridad como algo psíquico, olvidando 
que la persona es mucho más. La interioridad atraviesa el cuerpo y se 
expresa por medio del cuerpo, pero está más allá del cuerpo, más allá 
del cerebro. Es la estructura personal que se manifiesta en la acción 
y se realiza a través de la acción. En la interioridad, en el alma, la 
autodeterminación de la persona se construye con el amor, la libertad 
(elección y decisión), que es dinámica y al servicio de la verdad que se 
busca con la inteligencia. Y podemos establecer diferentes niveles de 
«profundidad» entre ellos, desde el alma pasando por la mente, senti-
mientos y emociones, sensaciones…. Esta experiencia de interioridad, 
del corazón está presente en la historia del pensamiento, y Zambrano 
ve a san Agustín como la forma adecuada para ese método, dice que 
él asume la tradición del pensamiento y espiritualidad Oriental y la 
supera. Y ve a Descartes y el racionalismo como primer factor de 
pérdida del alma, hasta Nietzsche y el vitalismo. La modernidad, con 
las excepciones del Romanticismo y el movimiento Surrealista sobre 
todo, cae en la absolutización del psiquismo en la persona.

Propone un método lleno de vitalidad que aunque bebe de la in-
teligencia trágica de Unamuno (y existencialismo de Kierkegaard y 
otros) está lleno de esperanza 22. La filosofía de Zambrano, como la 
de san Agustín, participa del ambiente de crisis de sendas épocas, 
pero las supera 23. Resuenan en ella continuamente las palabras de san 
Agustín: «No vayas mirando fuera de ti, entra en ti mismo, porque la 

22  Por eso sigue a Antonio Machado en su ver a Jesús de Nazaret en el 
mar, más que en la cruz, lo que supone entender la vida como un camino lleno 
de esperanza, sin ahondar en el sufrimiento como hacen los existencialistas: el 
dolor está presente pero no absolutiza esa experiencia vital.

23  Agustín con la visión personal de sus Confesiones y su proyección social 
esperanzada de La Ciudad de Dios. Zambrano en la razón poética y el amor como 
centralidad de toda su obra, especialmente en las tres obras que más se centran 
en nuestro tema: La Confesión, género literario y método filosófico; La agonía de Europa; 
y Un saber sobre el alma.



LLUCIÁ POU SABATÉ156

verdad habita en el interior del hombre» 24. Por ejemplo, frecuente-
mente vuelve en sus obras, una y otra vez, a ese «ver» en «presencia y 
en figura» de San Juan de la Cruz.

Ella, como san Agustín, ve en la interioridad (con sus crisis, con-
versión, confesión…) una apertura al amor a los demás, que se ma-
nifestará tanto en las relaciones personales como en la proyección 
social. Estos sirve para la crisis de Agustín al comienzo de Europa, y 
en su actual agonía. 

La riqueza creativa de la interioridad lleva a que la actividad hu-
mana sea así concreación; y que la vida se vea como un camino donde 
hay otros que nos acompañan, un viaje con otro. Y esta otredad nos 
permite aprender a mirar. A todo esto nos lleva el Método que inaugu-
ra con la Confesión - interiorización: un método abierto a la trascen-
dencia. Abrir los ojos a una mirada transparente.

Agustín de Hipona en la lectura de Heidegger y de Hanna Arendt

María Zambrano subraya que el patrimonio de san Agustín no 
sólo es teológico, sino filosófico; y bebiendo en Heidegger y Hannah 
Arendt, nos muestra que es el método para superar el racionalismo y 
redescubrir el alma, la interioridad de la persona. Heidegger valoró 
el pensamiento de san Agustín como una aportación decisiva para 
el análisis de la existencia y para la fenomenología. Y especialmen-
te Las Confesiones. En el itinerario de su fenomenología, es tránsito 
hacia Ser y tiempo: nos da una lectura fenomenológica-existencial; 
y un método para llevar a cabo la tarea del análisis filosófico como 
análisis fenomenológico. Son los temas que trata relevantes para una 
fenomenología existencial, pero sobre todo es el propio itinerario es-
piritual con que son expuestos esos temas, como una sucesión de 
experiencias, narradas desde el interior de la propia conciencia, lo 
que hace de san Agustín, principalmente, un pensador atractivo para 
la fenomenología 25.

24  San Agustín, De vera religione 39, 72.
25  Heidegger dedica su seminario de 1921 a Agustín y el neoplatonismo y Hanah 

Arendt su Tesis doctoral a S. Agustín El concepto del amor en San Agustín; Max 
Scheller con su Ética de los valores (donde habla del carácter originario del amor, 



REDESCUBRIR LA INTERIORIDAD CON SAN AGUSTÍN. DE AGUSTÍN DE... 157

Husserl dirá que en el itinerario personal de san Agustín, lo ab-
soluto, la idea de Dios, se descubre después de poner entre paréntesis 
la experiencia natural del mundo, en una vuelta a la interioridad de 
la conciencia. Esto se explica existencialmente como una reconduc-
ción o reducción de la vida a su fundamento teológico. Heidegger 
y Arendt ven que será precisamente por la memoria como Agustín 
llega hasta su interior y allí vuelve a su origen, y encuentra su auto-
consciencia. La memoria (perdida en la Edad Media y recuperada 
aquí por Heidegger) es la facultad que hace posible el conocimiento 
de uno mismo. Y esto se realiza a través del amor, en el encuentro 
de Dios como un Tú. Memoria que es básica para el conocimiento y 
la autoconsciencia: siguiendo el De Trinitate agustiniano, podemos 
decir que sin memoria no puede haber identidad 26. En la memoria es 
donde anidan los recuerdos entrañables: María Zambrano recordará 
la primera excursión con su padre, uniendo sus cabezas para mirar 
un limón. Esa ternura será básica para la concepción de su «mirar 
juntos». La persona descubre en su memoria algo más alto que ella 
misma, que da sentido a la existencia: la autoconsciencia. Proceso 
que san Agustín describe en sus Confesiones: narración del interior 
de la memoria, que no se hace ante uno mismo sino ante Dios, para 
ayudar a los demás, a partir de la experiencia personal, de crisis y 
vulnerabilidad 27.

respecto al conocimiento); Palomar, A., Fenomenología, metafísica y deconstrucción: 
ensayo sobre la lectura arendtiana de Agustín de Hipona, 2015: en https://digitum.um.es/
digitum/handle/10201/47761. Zambrano bebe de ellos, y en 1986 en el prólogo 
a Hacia un saber sobre el alma dice que el Ordo amoris de Max Scheler fue más 
decisivo para ella que el concepto de angustia de Kierkegaard: Zambrano, M., 
Obras completas, vol. II (libros 1940-1949). Barcelona, Galaxia Gutenberg 2016, 61.

26  Juan Pablo II habló mucho de ello en su libro Memoria e identidad, Madrid, 
La esfera de los libros, 2005.

27  Zubiri indica que en san Agustín tiene su origen la metafísica de la 
subjetividad porque sólo en la interioridad se alumbra el carácter de la mismidad 
como algo absoluto en el hombre, algo que no podía darse dentro de la metafísica 
del cosmos del mundo griego (cf. Palomar, A., Fenomenología, cit.).



LLUCIÁ POU SABATÉ158

El amor, sede de toda la antropología agustiniana. Interioridad, 
comunión, mística y mirada del corazón

 Según la antigua física griega y sobre todo aristotélica, explica 
Etiene Gilson 28, cada cuerpo es trasportado por una especie de peso 
natural hacia un lugar determinado del universo. Tendencia conna-
tural que hace, por ejemplo, que el fuego dejado a sí mismo suba, y 
que una piedra caiga. Así Agustín hace la analogía con el amor de la 
persona que sería como el peso que transporta a la persona hacia el 
lugar natural de su reposo: «Pondus meus amor meus; eo feror quocumque 
feror» (mi amor es mi peso; por él soy llevado dondequiera que voy). 29 
Nuestro peso es el amor que tenemos (San Juan de la Cruz beberá mu-
cho de esto). Y el alma vive en agitación hasta que todo encuentra su 
sitio, su reposo. Naturalmente, ese movimiento –que Dios causa– no 
es por ningún determinismo sino según nuestra voluntad, mediante 
la intuición del corazón.

 En la interioridad es donde encontramos la soledad, y ahí nos en-
riquecemos también a través de las crisis personales, y surge el sentido 
de otredad, de comunión y de apertura a los demás, mirar juntos. Pues 
ese corazón (lugar donde la persona late y mana, desde donde vive) es 
también lugar del encuentro, los que se aman son así morada el uno para 
el otro, inhabitar recíprocamente. Y siguiendo lo que Ortega llamará 
«encontrarse existiendo» dirá el poeta: «¡qué alegría vivir sintiéndose 
vivido!» (Pedro Salinas).

 El habitar poéticamente de Heidegger será un sentirse en casa y ex-
presarlo en la belleza de la poesía, en una traducción de esta vivencia 
íntima en la hospitalidad, como expansión del propio corazón, y eso 
serán también las Confesiones. De manera que este proceso de interio-
rización (hacia dentro) se abre de modo expansivo en un hacia fuera, 

28  Gilson, E., Introduzione allo studio di Sant’Agostino. Genova, Marietti, 1989, 
154-155.

29  Confesiones XIII, 9, 10. En una carta afirma: «El cuerpo, con su propio 
peso, se mueve hacia arriba o hacia abajo, hasta llegar al lugar al que tiende, y 
entonces descansa...; del mismo modo las almas tienden a aquellas cosas que aman, 
de modo que descansen en ellas alcanzándolas (Epístola 55, 10, 18). [Y] adondequiera 
que el alma es llevada, es lleva por el amor como por su peso (animus quippe velut 
pondere, amore fertur quocumque fertur)» (Epístola 157, 2, 10).



REDESCUBRIR LA INTERIORIDAD CON SAN AGUSTÍN. DE AGUSTÍN DE... 159

configurando la relación con los demás. Y esto será en las relaciones 
personales, y en la visión de la historia. La interioridad se traduce en 
una exterioridad: visión de Europa y su afán transformador. Como 
en la utopía platónica de República, no se puede tener la iluminación 
del Sol (el Bien) y no dejar de procurar el bien de los demás (ahora ya 
con el Bien enriquecido no ya con el Uno plotiniano, sino con Dios 
de un modo personal y afectuoso). Por eso el amor de corazón tiene 
peso concreto, no es un amor universal abstracto que no atiende a las 
necesidades de los demás cercanos. Y será un amor lleno de ternura, 
que es quizá lo que más necesita nuestro tiempo, como cantan los poe-
tas. Filosofía y belleza, amor y poesía vuelven a juntarse. Zambrano 
no dejará de repetir en sus escritos esa necesidad de «presencia y de 
figura» aludiendo a la poesía de Juan de la Cruz, el sentirse mirada que 
hemos dicho. La persona no es solo rationalis naturae individua substan-
tia (Boecio) sino que es también «ser-con-los-demás». Podríamos decir 
que la persona es co-ser, ser con los demás, y así la vida es «coser y 
cantar» (es decir hay entonces gozo, plenitud). Todo se integra en ello, 
también las «situaciones límites» que diría Jaspers, nos enriquecen en 
una maduración, en un proceso que se va descubriendo: «Y tú eras 
interior a mi más honda interioridad y superior a cuanto había en mí 
de superior» (Confesiones, I, 5). Y la «interioridad» permite la empatía, 
básica en las relaciones con los demás. La persona puede vivir plena-
mente el habitar en ella, y ser hospitalaria para albergar a los demás. 
Ese «meterse» en el otro, es compenetración, compasión, empatía. 
Platón trató del tema de mediación que hace el amor, tanto entre la 
persona y Dios, como con los semejantes; y va unido a la belleza (en 
El Banquete y Fedro se identifica el amor con esa búsqueda de bondad 
y belleza, donde se encuentra la felicidad):

«De todas las formas de posesión divina (entusiasmo) ésta se revela 
ser la mejor, tanto para el sujeto como para el que le está asociado; y la 
presencia de este delirio en el que ama a los cuerpos bellos, hace decir 
de él que está loco de amor» (Fedro 249 d-e).

Se hace presente así, por la belleza, la superación de lo corporal 
y vivir en la unidad, sin dejar de tener las cosas que antes veíamos dis-
persas. El alma se eleva, como reza Agustín: «Tu Don nos enciende y 
por él somos llevados hacia arriba: enardecémonos y caminemos» 



LLUCIÁ POU SABATÉ160

(Confesiones, 13,9,10). Su alma encendida se eleva yendo hacia donde 
se desea, «donde no deseemos otra cosa más que permanecer eter-
namente» (íbid.) en la contemplación gozosa de lo inmutable. Es la 
soledad del vuelo del pájaro solitario que está en Dios, resuena siempre 
el: «No salgas de ti mismo, vuelve a ti, en el interior del hombre habita 
la verdad; y si encuentras que tu naturaleza es mudable, levántate por 
encima de ti mismo» (De vera rel., 39). La interioridad es así paso a la 
trascendencia, del núcleo del yo se pasa a la Verdad, más allá: «leván-
tate por encima de ti mismo». 

La confesión: el alma, y la verdad transformativa

La verdad para Agustín no es algo teórico sino vital, que nos me-
jora. «La filosofía moderna no ha pretendido reformar la vida. Por el 
contrario, quiso transformar la verdad»; y la verdad que no es «trans-
formadora» no es verdad, dirá Zambrano una y otra vez. La razón sin 
verdad no es tal, pues la verdad es ley para la razón, criterio para que 
la razón juzgue las cosas. Y la modernidad no hizo tal: «…se tuvo que 
pensar en reformar la verdad, ya que no se reformaba la vida» 30. Se 
hace necesario volver a la vida, en una trayectoria donde «cada día 
cabía menos la verdad. No la podían aceptar en su vida y para salvar 
la vida, para no reformarla, reformaron la idea tradicional de verda-
d» 31; «cuando la vida no se ha convertido, anda confusa y dispersa», 
es decir: «dejó de haber alma y espíritu, si por espíritu entendemos 
la posibilidad infinita de toda vida y su necesidad» 32. Esta verdad 
transformativa es la maravilla que encontramos en san Agustín, por 
eso llega al alma del lector. Produce en nosotros lo que vivió el que la 
escribió:

«Pero es que la Confesión es ejecutiva en algún otro sentido; alcan-
za algo que quiere transmitir; cuando leemos una Confesión auténtica 

30  Zambrano, M., Obras… vol. II, cit., p. 75.
31  Íbid., 76.
32  Íbid., 78



REDESCUBRIR LA INTERIORIDAD CON SAN AGUSTÍN. DE AGUSTÍN DE... 161

sentimos repetirse aquello en nosotros mismos, y si no lo repetimos no 
logramos la meta de su secreto» 33. 

La verdad transformativa de las Confesiones: crisis e interioridad, 
amor y esperanza

 «La verdad transforma la vida» 34. Y ¿qué pasa con la Filosofía 
que no transforma? No tiene verdad, solo razón. Se han destruido las 
palabras agustinianas de volver a uno mismo y abrir los ojos a algo 
más allá de lo que somos, una esperanza basada hacia un saber sobre el 
alma reclama un orden de nuestro interior.

«El género literario llamado confesión muestra lo que el hombre ha 
de hacer para descubrirse y, así, entrar en el camino de la identidad. Si 
se la pudiera captar se diría que sea, al par, un ensimismamiento y un 
desprendimiento. Un desprendimiento que llega a ser un exorcismo 
en que el ser aparte y arroja del corazón lo que le entenebrece: una 
purificación extrema, por tanto» 35.

Para encontrar un sentido a la vida necesitamos eso. El racio-
nalismo y otras formas modernas de filosofía no lo han captado. La 
verdad es transformativa, y si no, no es verdad. Ha de llegar al corazón, 
con intimidad que se hace apertura y entrega, búsqueda de «presen-
cia y de figura» (citando a San Juan de la Cruz), como un conato de 
la necesidad de ver y sentirse mirado, que forma parte esencial de la 
transparencia del corazón, que a su vez es la esencia de la filosofía de 
Zambrano. 

Una preocupación de Zambrano, siguiendo a su maestro Orte-
ga, es la unidad de la vida, hecha pedazos en la modernidad 36. Los 
límites de filosofía y espiritualidad no están definidos aquí, precisa-
mente porque entra algo que no es meramente racional sin dejar de 

33  Íbid., 83.
34  Íbid., 73.
35  Zambrano, M., Obras completas, vol. III, Barcelona, Galaxia Gutenberg, 

2011, 1089.
36  Zambrano, M., Obras… vol. II, cit., p. 87.



LLUCIÁ POU SABATÉ162

serlo: algo vital que es la interioridad, las razones del corazón. Ahí se 
vive la interioridad de la persona que supera a la propia persona en 
su trascendencia: interior intimo meo, más íntimo a mí que mi propia 
intimidad (Confesiones, 3,6,11). Es notar que la vida nuestra está siendo 
sostenida, por una mano invisible que muestra alguien que nos ama, 
y para Zambrano sobre todo alguien que nos mira. La mirada expresa 
esa interioridad. El que ama desea sentir la mirada del amado. Por 
eso –dirá– la religión cristiana es de libertad, porque no es la religión 
del amor solamente sino del «sentirse amado», aunque uno no lo me-
rezca. El «sentirse mirado con una mirada de amor» es fundamental 
en ese proceso de interiorización, de transformación. 

Para Agustín, era el Amor divino, encuentro fecundante con el 
Él, pura comunicabilidad, se desvanece entonces toda soledad como 
la niebla con el sol. El camino de la soledad a la comunión atravie-
sa la interioridad. Es el encuentro, sobre el que puede descubrirse la 
otredad (Bernardo de Claraval escribió que «nunca estoy menos solo 
que cuando estoy solo»). Ahí se descubre el encuentro, la unión entre 
interioridad, trascendencia y amor. 

El filósofo de Hipona, señala Zambrano, tiene una aceptación de 
la realidad que es la base de lo demás. La aceptación abre camino a 
la esperanza, y así se abre a un «éxtasis» o salida de uno mismo, para 
albergar algo más grande.

«San Agustín, en su confesión, huye de sí y acepta la realidad, por 
la que se siente cercado (…) Porque san Agustín acepta la realidad 
desentendiéndose de sí, arrojando su iniquidad. Mas ha sido para en-
contrarse a sí mismo, para recobrarse (…) Y es que al encontrar la 
realidad nos encontramos a nosotros mismos, entramos en ella y, sin 
suponer nada parecido a ninguna identificación mística, lo cierto es 
que cuando entramos en esa realidad descubierta nos revelamos a no-
sotros mismos» 37.

 Formamos parte de una realidad más alta, y al reconocer nuestra 
vulnerabilidad nos abrimos a un conocimiento superior, que no es 
intelectual solamente sino sapiencial (sapientia es saborear, gustar). 

37  Íbid., 90.



REDESCUBRIR LA INTERIORIDAD CON SAN AGUSTÍN. DE AGUSTÍN DE... 163

La agonía de Europa y el resurgir de Agustín, modelo para 
salir de la crisis de hoy

Después de explicar cómo la evidencia (al modo de Descartes) 
da la base para su método, Zambrano proyecta también socialmente 
el método, para la salvación de Europa. La agonía de Europa será otro 
libro donde habla Zambrano de esa interioridad. San Agustín, que 
inicia la vida europea, es el descubrimiento de un fondo insobornable 
de libertad que reside en la interioridad humana, una interioridad 
inabarcable, y en ella, la reivindicación del corazón y su participación 
en el conocimiento de la verdad. Y es desde este fondo insobornable 
desde donde surge la tensión de vivir entre dos mundos, el de acá 
abajo y el que se encuentra en el horizonte, inalcanzable, lo que pro-
porciona la sabiduría de saber vivir en el fracaso, sabiduría que había 
perdido el hombre europeo y que se encontraba en la raíz de la crisis 
en la que se hallaba inmerso.

El hombre nuevo surge de esa interioridad: este hombre nuevo es 
el hombre interior, el que oye con Agustín: «vuelve en ti mismo; en el 
interior del hombre habita la verdad» (noli foras ire. In teipsum redi, in 
interiore homine hábitat veritas (De vera religione, c. 39, n.72). El hombre 
europeo ha nacido con estas palabras. La verdad está en su interior; se 
da cuenta por primera vez de su interioridad y por eso puede reposar 
en ella; por eso es independiente, y algo más que independiente, libre. 
Y esa interioridad, con su transparencia del corazón, capacidad de 
amar, etc., no tiene límite, es insondable: infinita. Esta es la proyec-
ción que le da Zambrano. Subraya que san Agustín, a más de ser cris-
tiano, era africano, casi español. Y vino a nutrir a Europa acercándole 
la sabiduría de esa olvidada y relegada África 38.

Todavía en algunos rincones de España, dirá Zambrano que el 
peor insulto lanzado a un individuo es el de desalmado, o desmadreado, 
que es lo mismo, así se perdió el alma y con ella el corazón. Aquí 
habla Zambrano del sentido etimológico griego de la palabra persona 
como máscara, y recuerda aquel arte de Picasso y de sus figuras de 
máscaras negras, que ocultan la persona. Y de Chirico, que pintará fi-
guras futuristas que resultarán ser el vacío, el vacío de un teatro aban-

38  Íbid., 373-374.



LLUCIÁ POU SABATÉ164

donado por sus actores. Estamos en la noche oscura de lo humano, dirá 
Zambrano: se esconde tras de la máscara, y el mundo vuelve a estar 
deshabitado. En este proceso del saber sobre el alma, irá trabajando 
Zambrano aspectos espirituales bebiendo también de la tradición an-
tigua como Plotino (la luz interior), o moderna como Scheler (el orden 
del corazón, siguiendo las trazas de Agustín de Hipona) 39. Irá trazan-
do aspectos de su método como al teoría del delirio, la razón poética, y 
a medida que va desarrollando con más detalles cuanto hemos dicho 
aquí, lo va aliñando con autores que va leyendo y escogiendo ideas, 
en obras posteriores.

Conclusión

Se ha olvidado la interioridad al priorizar la razón, y es necesario 
redescubrirla para dar prioridad al corazón, en el sentido de lo más 
profundo de nuestro ser, pues allí es donde se libran las auténticas 
batallas. En la antigüedad, hasta San Agustín, la verdad era cosa de la 
mente y San Agustín nos muestra que sólo se puede llegar a la verdad 
a través de la interioridad humana y la trascendencia que se nos abre 
con ella, a través del Verbo, que nos busca aunque no lo sepamos y 
nos va guiando dulcemente, también a través de las penalidades. Ma-
ría Zambrano descubre esos saberes del alma que permanecerán como 
un humus a lo largo de la historia del mundo occidental… que necesi-
ta recuperar ese humanismo, especialmente en las crisis de poderes 
que ahora estamos sufriendo. Agustín pasó por una crisis europea 
también muy grande, y nos dio pistas lúcidas para salir de ella, que 
pueden servirnos a nosotros. Elementos esenciales de ese proceso son 
el platonismo y la filosofía griega, que en Agustín se unen a la espiri-
tualidad oriental, todo ello en la cristiana, elaborando una teoría de la 
iluminación que es sobre todo noética, pero que en la edad Media se 
hará también ontológica. Esta interioridad a través de la doctrina de 
la iluminación va recorriendo el pensamiento en la Edad Media, con 
su vertiente mística. Aparecerán allí dos caminos que serán el abs-

39  En De Trinitate XIV, 7, 10; Carrón de la Torre, A., María Zambrano 
y San Agustín: diafanidad de la persona y transparencia del corazón, 2010, en https://
digibug.ugr.es/handle/10481/5578.



REDESCUBRIR LA INTERIORIDAD CON SAN AGUSTÍN. DE AGUSTÍN DE... 165

tracto (protagonizado por la senda que marca Aristóteles) y el místico 
(protagonizado por el agustinismo franciscano).

En la Edad Moderna se perdió el alma, y los filósofos son muer-
tos vivientes que están anhelantes de una realidad perdida, pero ya sin 
espacio interior para acogerla. María Zambrano, bebiendo de Heide-
gger y otros filósofos del siglo XX, propone volver a San Agustín, a la 
interioridad, la transparencia del corazón, el saber mirar juntos; es la 
centralidad del amor, de sentirse mirados, con una mirada transparente. 
Redescubrir la interioridad es una cosa fundamental en la filosofía con 
claras repercusiones en la sociedad, en las relaciones con los demás, 
y especialmente en la tarea educativa: invitación a hacer un trabajo 
transversal de ayudar a que con ello todos seamos mejores personas. 

La verdad no es solo teórica, o psiquismo, sino transformativa, y 
si no, no es verdad. La razón poética y pensar con el corazón nos lle-
va a un conocimiento más pleno que el meramente conceptual, y la 
fenomenología nos ofrece herramientas para superar las limitaciones 
racionalistas de la modernidad, que acaban vacíos de vida: la interio-
ridad que está unida al corazón y al amor nos permite ir avanzando 
hacia un saber sobre el alma para encontrar un sentido a la vida, librar 
al hombre de su existencia desnuda frente al dolor, la angustia y la 
injusticia, los errores, el sentido del tiempo, etc., y todo a partir de 
una vivencia, experiencial que puede operar una transformación de 
la vida, y legar a una creatividad ilusionada.

 San Agustín aportó la idea de persona, a imagen de la Trinidad, se-
gún las facultades espirituales de la memoria, inteligencia y amor, en un 
equilibrio perfecto. La crisis de la cultura occidental va ligada al racio-
nalismo, a la pérdida del equilibrio entre verdad y vida. Esta armonía 
debe recomponerse, con San Agustín: un lugar en la interioridad hu-
mana, donde el alma puede ser conservada, donde se da el nacimiento 
del sujeto, de ese «yo». Y así, Agustín es responsable de la Historia y 
de la cultura europea. Actualizar las ideas agustinianas que se han ido 
reviviendo a lo largo de la historia como una influencia transversal en 
ella, y actualizar su contenido al presente, será una labor productiva 
para el pensamiento y el mundo, y para cada uno de nosotros.

Lluciá Pou Sabaté



LLUCIÁ POU SABATÉ166


