CruD-Ra 236-1 (2023) 109-142

Mal, pecado, gracia y libertad en la antropologia
teolégica de San Agustin de Hipona

RESUMEN

El mal es entendido en la teologia agustiniana como ausencia de bien, es de-
cir, no existe si no es formulado en términos de su contrario. Pues bien, con
esta cuestion del mal comienza el trato sobre la cuestion de fondo del trabajo:
la libertad. Para San Agustin, podemos obrar mal porque gozamos de libre
albedrio, aunque admite que este ultimo nos ha sido dado por Dios para
obrar rectamente y no para lo contrario. Asi, Adan, quien aunque de distinta
manera era también libre, perpetr6 el primer pecado, que fue en esencia un
acto de arrogancia. Este pecado fue transmitido al resto de la humanidad,
que qued6 condenada sin remedio y cuya naturaleza se vio reformulada. El
género humano pierde la naturaleza que Adan tenia y se ve inclinado al pe-
cado. A pesar de todo, el hombre sigue siendo libre, pero ahora requiere de
la gracia de Dios para liberarse de los efectos penales del pecado adanico y
elevar su condicion de libre albedrio a la categoria de libertad.

PALABRAS CLAVE: San Agustin, mal, pecado, Dios, libertad.

ABSTRACT

Evil is understood in Augustinian theology as the absence of good, that is, it
does not exist if it is not formulated in terms of its opposite. Well, with this
question of evil begins the treatment of the fundamental question of work:
freedom. For Saint Augustine, we can do wrong because we enjoy free will, al-
though he admits that the latter has been given to us by God to act righteously
and not for the opposite. Thus, Adam, who although in a different way was
also free, perpetrated the first sin, which was in essence an act of arrogance.
This sin was passed on to the rest of humanity, which was hopelessly condem-
ned and whose nature was reformulated. The human race loses the nature
that Adam had and is inclined to sin. In spite of everything, man remains
free, but now he requires God’s grace to free himself from the penal effects of
Adamic sin and elevate his condition of free will to the category of freedom.

KEY WORDS: Saint Augustine, evil, sin, God, freedom.



110 ASIER MUERZA GEA

LA VIDA DE SAN AGUSTIN DE HIPONA

Si se trata de comprender la teologia de San Agustin, es buena
idea empezar por tratar de entender su vida, pues en sus virtudes, sus
defectos y en sus continuas dudas encontramos el particular sentido de
su pensamiento.

Sin duda, la vida del santo es dificilmente disociable de su obra,
pues esta tltima estuvo en gran medida determinada por las vicisitudes
que atraves6 desde bien temprano. Ademas, el pensamiento de Agus-
tin se caracteriza y diferencia, entre otras cosas, del de otros te6logos
por ser poco sistematico y tener un caracter marcadamente dinamico,
matizando y volviendo muchas veces a cuestiones tratadas con anterio-
ridad. Duefio de su destino y esclavo de sus errores, Agustin, no ces6
de buscar celosamente aquello que le acabara por llenar, y asi vivié su
vida hasta el dia de su muerte. Una forma de vivir que queda refleja en
su espiritualidad y su radical compromiso con aquello que creia justo
hacer con la libertad que le fue otorgada.

El siguiente acercamiento a la vida del Santo no es pues azaroso, se
trata mas bien de identificar la correspondencia entre la vida que llevo
y la obra que produjo, para poder entender mejor esta ultima. Vamos,
sin mas, con la tarea que hoy nos ocupa.

Aurelius Augustinus naci6 el 13 de noviembre del ano 354 d.C, en
Tagaste, provincia de Numidia, bajo el gran manto del Imperio Roma-
no. Su padre Patricio era pagano, y su madre Monica devota cristiana.
Esta dltima, mas tarde santa y a quien se le atribuyen excelsas virtu-
des cristianas, influy6 enormemente en la posterior deriva espiritual de
Agustin; él mismo, en su célebre Confesiones, recoge de forma amplia
la forma de vivir de su madre y la piedad y bondad que desbordaban
sus actos. A ella se le reconocen la paciencia y el aguante propios de
una vida llena de dolor, causada primero por la deriva ociosa de su hijo
Agustin, que mas tarde se referira a si mismo como “el hijo de las la-
grimas de su madre”, y también por los habitos de su esposo, adultero,
licencioso y de fuerte caracter violento. Tanta paciencia hubo de tener,
que se le atribuye el mérito de calmar el colérico temperamento de su
conyuge y lograr convertirlo a la fe cristiana, eso si, durante su tltima
etapa vital, poco antes de morir y dejar viuda para siempre a Moénica,



MAL, PECADO, GRACIA Y LIBERTAD EN LA ANTROPOLOGIA TEOLOGICA... 111

que nunca mas contrajo matrimonio. Gracias a Moénica Agustin fue
educado en la fe cristiana, aunque no fue bautizado hasta los treinta y
tres anos.

Asi, Agustin creci6 en el seno de una familia humilde pero que, no
sin dificultades, pudo brindarle una educacion. Primero en Tagaste y
mas tarde en Madaura y Cartago. Durante esta primera época destaco
por encima de todo en gramatica y retdrica, mostrando una gran elo-
cuencia y gusto por las letras y el teatro.

A los dieciséis anos, debido a ciertos apuros econémicos familia-
res, hubo de abandonar Madaura, lugar donde estudiaba, y regresar
a Tagaste, donde Agustin, lejos del estudio, dedic6 su tiempo a la vida
ociosa y los placeres mundanos. Es en esta temporada cuando pode-
mos observar el comienzo de una posterior tendencia al hedonismo
y el recreo, que tanto pesar le generd en el futuro y que tan criticada
fue por él mismo, a veces, incluso, con excesiva severidad. Durante
este tiempo, Agustin disfruta de opulentas comidas y borracheras, de la
compaiiia de distintas concubinas y de la tan ansiada popularidad y el
reconocimiento ajeno que siempre caracteriz6 a un joven brillante. Una
vida licenciosa y de placer de la que sus padres sabian perfectamente,
y por la que tomaron la decisién de enviarlo a Cartago para continuar
sus estudios. Sin embargo, a pesar de los esfuerzos de sus progenitores,
Agustin continta llevando el mismo estilo de vida mientras lo compagi-
na con sus estudios de filosofia y retorica.

Entre fiestas y amantes, Agustin encuentra tiempo para la bisque-
da filosofica que siempre le acompaii6, y es que, si algo caracteriza el
recorrido vital de Agustin de Hipona, es la insaciable busqueda de la
verdad. Esta bisqueda le lleva en un principio a las ideas del sabio per-
sa Mani, considerado el altimo de los profetas enviados por Dios, y que,
en una concepcion radicalmente dualista, entiende el mundo y la vida
en una tension entre dos principios opuestos: el bien y el mal. Entonces,
el maniqueismo cautiva de tal forma el corazon de Agustin que, influen-
ciado por estas ideas y otra vez de vuelta en su Tagaste natal, mantiene
una gran disputa con su madre, devota cristiana y ahora profundamente
disgustada por las decisiones de su hijo. Asi, Moénica decide con gran
dolor que su hogar ya no es el hogar de Agustin, que se ve obligado a
ganarse la vida como maestro fuera de la que fue su casa.



112 ASIER MUERZA GEA

Es entonces cuando el africano conoce a Fausto de Mileto, obis-
po maniqueo de quien Agustin esper6 recibir instruccion y profun-
das ensefianzas en su nueva fe. Sin embargo, el aprendizaje se dio
de forma distinta a la esperada. Agustin, quien por su parte tenia
mas que ofrecer a este sabio maniqueo de lo que de él podia recibir,
qued6 profundamente decepcionado, primero, por la falta de virtu-
des que esperaba encontrar en Fausto y, segundo, por la naturaleza
simplista del maniqueismo y su tendencia a la pasividad del bien
frente al mal. Mas tarde, tras su conversion al cristianismo, Agustin
vertera duras criticas hacia lo que fue en un tiempo su fe, mas ade-
lante lo veremos.

De esta forma, frustrado y decepcionado, decide en el afio 383 par-
tir a Roma en busca de un nuevo sentido para su vida, y para ello engana
y abandona a su madre Moénica que estaba dispuesta a partir con su hijo
hacia su nuevo destino, como él mismo cuenta en sus Confesiones.

Al profundo malestar de Agustin, que no encuentra cobijo en nin-
guna filosofia que logre orientar su vida y que se siente culpable por el
trato inmerecido que le ha dado a su madre, se le suma entonces una
grave enfermedad del cuerpo. Este es un momento tremendamente
adverso y decisivo en la vida del santo.

Tras recuperarse de su enfermedad, pero aun herido espiritual-
mente, Agustin recibe la ayuda de Simaco, prefecto de Roma, quien le
consigue un cargo como maestro en Milan que le ayudaria a enderezar
su vida. Esta vez, Agustin acude a su nuevo destino en compaiia de su
madre y su hermano Navigio, y, siguiendo sus consejos, abandona la
relacion extraconyugal que mantenia con la madre de su hijo, tratando
de encontrar el camino que por fin le satisfaga.

Al principio, Agustin sigue, sin aparente éxito, su bisqueda de la
verdad. Esta deriva resulta tremendamente angustiosa para él, llegan-
do incluso a plantearse abrazar definitivamente el escepticismo dada
su constante insatisfaccién y duda por todo, sin embargo, pronto en-
contraria su nueva fe.

Comienza entonces a acudir a las prédicas y los sermones de Am-
brosio, obispo de Milan, y asi, fascinado por su mensaje, Agustin co-
mienza su transformacion espiritual. A través del obispo Agustin se



MAL, PECADO, GRACIA Y LIBERTAD EN LA ANTROPOLOGIA TEOLOGICA... 113

acerca a autores cristianos como Pablo de Tarso y se inicia en el estudio
del neoplatonismo de Plotino.

Llegado a este punto, bajo la influencia de Ambrosio y fascina-
do por estas corrientes cristianas y neoplatonicas que tanta presen-
cia tendran en su posterior pensamiento, Agustin toma la decisién
de romper para siempre con el maniqueismo que tan decepcionado
le tenia.

Con todo, la tribulacién y vida disoluta de Agustin atn perduran,
y no es capaz de dar el paso hacia la fe cristiana. Hasta que, como él
mismo relata en Confesiones, ocurre lo siguiente:

Porque conociendo yo que mis pecados eran los que me tenian pre-
so, decia a grito con lastimosas voces: {Hasta cuando, hasta cuando
ha de durar el que yo diga, mafnana y manana?, pues {por qué no ha
de ser desde luego y en este dia?, {por qué no ha de ser en esta misma
hora el poner fin a todas mis maldades?

Estaba yo diciendo esto y llorando con amarguisima contricion de
mi corazoén, cuando he aqui que de la casa inmediata oigo una voz
como de un nifo o nifia, que cantaba y repetia muchas veces: Toma y
lee, toma y lee.

Asi, reprimiendo el impetu de mis lagrimas, me levanté de aquel si-
tio, no pudiendo interpretar de otro modo aquella voz, sino como una
orden del cielo, en que de parte de Dios se me mandaba que abriese
el libro de las Epistolas de San Pablo y leyese el primer capitulo que
casualmente se me presentase.

Yo, pues, a toda prisa volvi al lugar donde estaba sentado Alipio,
porque alli habia dejado el libro del Apostol cuando me levanté de aquel
sitio. Tomé el libro, lo abri y lei para mi aquel capitulo que primero se
presento a mis ojos, y eran estas palabras: No en banquetes ni embria-
gueces, no en vicios y deshonestidades, no en contiendas y emulaciones,
sino revestios de Nuestro Senor Jesucristo, y no empleéis vuestro cuida-
do en satisfacer los apetitos del cuerpo. No quise leer mas adelante, ni
tampoco era menester, porque luego que acabé de leer esta sentencia,
como si se me hubiera infundido en el corazén un rayo de luz clarisima,
se disiparon enteramente todas las tinieblas de mis dudas (Conf. VIII,
28-29).



114 ASIER MUERZA GEA

A través de este suceso, Agustin cae en la cuenta de su verdadera
vocacion: Dios. Esta transformacion fue distinta a las anteriores, que, si
bien le llevaron a la reflexion y la critica de sus actos, no lograron se-
pararlo de su vida ociosa. A partir de este momento, Agustin abandona
sus malos habitos, su empleo, sus amantes y su prometida y se entrega
a Dios por completo, asi, comienza una etapa de ascesis, de estudio de
la Biblia y meditacion. Durante este periodo escribe algunas de sus pri-
meras obras filosoficas: Contra los académicos, De la vida Feliz, Soliloguios
y La inmortalidad del alma.Y en el ano 387, Agustin contrae por fin el
sacramento del Bautismo de manos de San Ambrosio.

Poco después, ya con la intencion de regresar a Tagaste junto a su
madre, su hijo Adeodato y su amigo Alipio. Ménica falleci6 en Ostia.

De regreso en Africa, Agustin vendi6 sus bienes materiales, doné
el dinero obtenido a los necesitados y se retiré por tres anos a una hu-
milde propiedad a practicar la vida monacal con algunos colegas. En
este periodo, Agustin vuelve a sufrir el dolor de la pérdida, esta vez de
su hijo Adeodato.

En el ano 391 Agustin se traslada a Hipona para continuar con
su vida monacal. Alli, durante una celebracion religiosa, fue elegido
por los fieles como el candidato idéneo para ser ordenado sacerdote,
respondiendo a la demanda del obispo Valerio. Su trabajo fue de tanto
valor que la comunidad rapidamente aprecié su labor y asi, mas tar-
de, en el ano 395, fue elegido por el primado de Cartago para ayudar
al anterior obispo de Hipona Valerio. Tras la muerte de este altimo,
Agustin es nombrado obispo de Hipona, adhiriendo su nombre al de
esta ciudad para siempre y desempenando una labor que le acompa-
naria durante el resto de su vida.

La actividad episcopal del de Hipona fue tremendamente fructife-
ra, no so6lo por la cantidad de obras que escribio, sino por su papel para
la comunidad cristiana. Se dedic6 en gran medida a escribir y predicar
en favor de la fe cristiana y en contra de aquellos que no seguian la
ortodoxia catélica, encabezando la disputa teologica contra numerosas
corrientes como los maniqueos, los arrianos o los pelagianos, que tanto
definieron su pensamiento. Ademas, participé en numerosos concilios.
Durante esta época, Agustin es altamente prolifico, llegando a escribir
mas de cien obras de incuestionable calidad filosofica y teologica, entre



MAL, PECADO, GRACIA Y LIBERTAD EN LA ANTROPOLOGIA TEOLOGICA... 115

ellos Confesiones, La vida beata'y La ciudad de Dios. Algunas de las obras
escritas durante este periodo han sido motivo para que San Agustin sea
considerado uno de los cuatro Padres de la Iglesia latina junto a Grego-
rio Magno, Ambrosio de Milan y Jerénimo de Estridon.

El 28 de agosto del afio 430, a la edad de 76 anos, Agustin muere
en Hipona durante el sitio a la ciudad por la invasién vandala.

EL BIEN Y EL MAL

El problema del mal

Hasta ahora, el lector habra podido advertir que la vida del santo
estuvo siempre movida por una bisqueda de verdad y principios que
orientasen su vida practica. La evolucion espiritual de Agustin atraveso6
distintas etapas pero en todas ellas se encuentra la cavilacion acerca de
las mismas cuestiones. Entre ellas, la cuestion del mal, de su existencia
y de su sentido, estuvo siempre presente en el pensamiento del autor
africano y, en lo que a su vida respecta, fue motivo de angustia durante
largo tiempo. Las brillantes respuestas que ofrecié a estas cuestiones
tras su conversion al cristianismo inspiraron en cierta medida la teolo-
gia medieval y la doctrina catodlica.

Tratar aqui la cuestion del mal, esto es, qué sentido tiene el mal,
qué origen y qué fundamento tiene el mal, resulta necesario para in-
troducirnos de lleno en la teologia agustiniana y su concepcién de la
libertad del hombre, que es uno de los objetivos del trabajo. Este, el del
mal, es un punto que el teismo no puede obviar. Siendo precisamente
la existencia del mal una de las criticas mas comunes a la existencia
de Dios a lo largo de la historia, es necesario ofrecer una solucion que
compatibilice la existencia de un Dios infinitamente bueno y poderoso
con la existencia del mal, mejor dicho, veremos, de aquello a lo que
llamamos mal.

Ademas, a este problema de la existencia del mal le siguen nume-
rosas preguntas filosoficas y teologicas tan fundamentales y complejas
como la primera. {Para qué nos ha sido dada la libertad? ¢ Qué sentido
tiene la libertad si nos permite obrar mal? {Por qué nos ha sido dada



116 ASIER MUERZA GEA

por Dios la capacidad de libre voluntad y eleccion si esta puede ir en
contra de sus preceptos morales?

Es importante decir que estas primeras formulaciones del proble-
ma seran matizadas por Agustin para, después, ofrecer un planteamien-
to filosofico que pueda dar respuesta a esos interrogantes que tanto han
acuciado al ser humano durante siglos y que ocupan un lugar central
en la discusion teolégica.

Para introducirnos en la cuestion del mal y su relacién con la liber-
tad del ser humano, considero que el siguiente texto puede ofrecernos
las claves necesarias por el momento. Se trata de Del libre arbitrio, una
obra, compuesta por tres libros, de la que Agustin escribi6 parte en
Roma, parte en Tagaste y parte en Hipona, tras su conversion a la fe
cristiana. En él encontramos un interesante didlogo entre Agustin y
Evodio, compatriota del primero, militar converso al cristianismo que
mas tarde fue consagrado obispo, sobre la existencia y el sentido de la
libertad, el mal y la responsabilidad del hombre.

La mirada desde la cual se aborda la cuestion es naturalmente
aquella que trata de compatibilizar la realidad mundana, que encierra
todo tipo de males, con la existencia de Dios, que es todopoderoso e
infinitamente bondadoso y de quien todo emana. Ciertamente, estas
caracteristicas que se le atribuyen al Dios de Agustin y Evodio pueden
resultar problematicas, primero, al compatibilizarlo con la existencia
del mal y, segundo, por el hecho de que la libertad del hombre sirva
para cometerlo. Si bien la existencia de males ajenos a la voluntad y
obra del ser humano también compete a un Dios todopoderoso (catas-
trofes naturales, biologicas, etc.), el texto trata principalmente de re-
flexionar en torno al mal moral, a aquel mal que el hombre, haciendo
uso de su libertad, puede cometer. Con todo, en el texto, Agustin no se
limita estrictamente a lo que su titulo reza, sino que las interpelaciones
de Evodio lo llevan a tratar ademas cuestiones como la fe o la razon,
también relevantes en su filosofia pero que aqui no trataremos tan am-
pliamente.

Pues bien, partamos de aquello de lo que ambos comparten desde
el principio. Agustin y Evodio ya dieron algo importante como cierto
en su conversacion, a saber, que el hombre goza del “libre arbitrio de
la voluntad’ y que es este y no otro el origen de los pecados. Los dos



MAL, PECADO, GRACIA Y LIBERTAD EN LA ANTROPOLOGIA TEOLOGICA... 117

coinciden ademas en que es Dios quien juzga, quien premia y castiga,
entonces, parece claro que el hombre venga de El, pues, dice Evodio,
es de bondad hacer el bien al desconocido pero no lo es castigarlo, por
lo que, habiendo sentado que El es quien castiga, no habremos de ser
desconocidos para Dios sino que habriamos de venir de El mismo.

Ademas, Evodio ofrece otro argumento con el que Agustin coin-
cide, este primero viene a decir que, siendo que todo bien procede de
Dios, y siendo ademas que el hombre es un bien en tanto puede obrar
rectamente siempre que este asi lo desee, el hombre procede entonces
indudablemente de Dios.

Desde este punto comun, la pregunta que Evodio le dirige al de
Hipona cuestiona la pertinencia o la justicia en el hecho de que Dios le
haya otorgado al hombre esta condicioén, el libre albedrio.

“Explicame ya, si es posible, por qué ha dado Dios al hombre el
libre albedrio de la voluntad, puesto que [de] no habérselo dado, cier-
tamente no hubiera podido pecar.” (San Agustin, Del libre albedrio,
Libro IL, I, 1)

De aquellas primeras argumentaciones en las que ambos coinci-
den, Agustin extrae la respuesta a la primera pregunta de Evodio, que
pone en cuestion si Dios hubo de dar al hombre la libertad con la que
éste puede hacer el mal moral. Dice asi:

Si el hombre en si es un bien y no puede obrar rectamente sino
cuando quiere, siguese que por necesidad ha de gozar de libre albe-
drio, sin el cual no se concibe que pueda obrar rectamente. Y no por-
que el libre albedrio sea el origen del pecado, por eso se ha de creer
que nos lo ha dado Dios para pecar. Hay, pues, una razén suficiente de
habérnoslo dado, y es que sin €l no podia el hombre vivir rectamente.
(San Agustin, Del libre albedrio, Libro II, 1, 3)

Agustin responde a la pregunta de Evodio alegando que el libre
albedrio no nos ha sido en ningun caso concedido por Dios para obrar
mal, sino para poder obrar rectamente. La posibilidad de obrar recta-
mente gracias a la libertad es razon suficiente para justificarla, no ha de
pensarse que se nos ha dado para pecar, sino para lo contrario.



118 ASIER MUERZA GEA

Ademas, Agustin reflexiona aqui acerca de lo que de justo e injusto
tiene el castigo. El lector coincidira en que no es justo castigar a quien
obra con arreglo a lo que de €l se espera, con arreglo a lo que ha sido
llamado, a su deber; sino que es justo el castigo cuando se impone a
aquel que no cumple su deber, a quien obra mal. Si esto es asi, enton-
ces, el libre arbitrio no se nos ha dado para el pecado, pues en ese caso
Dios no castigaria al pecador. Si Dios castiga el pecado del hombre es
porque éste ha usado su libre albedrio para algo para lo que no le fue
concedido: el mal.

Asi, pues, cuando Dios castiga al pecador, équé te parece que le dice,
sino estas palabras: te castigo porque no has usado de tu libre voluntad
para aquello para lo cual te la di, esto es, para obrar segin tu razén?
Por otra parte, si el hombre careciese del libre arbitrio de la voluntad,
{como podria darse aquel bien que sublima a la misma justicia, y que
consiste en condenar los pecados y en premiar las buenas acciones?
Porque no seria ni pecado ni obra buena lo que se hiciera sin voluntad
libre. Y, por lo mismo, si el hombre no estuviera dotado de voluntad
libre, seria injusto el castigo e injusto seria también el premio. Mas por
necesidad ha debido haber justicia, asi en castigar como en premiar,
porque éste es uno de los bienes que procede de Dios. Necesariamente
debio, pues, dotar Dios al hombre de libre arbitrio. (San Agustin, Del
libre albedrio, Libro II, I, 3)

Queda, asi, resuelta la primera cuestion que Evodio plantea: El
hombre, que viene de Dios, ha sido dotado de libre albedrio por El
mismo con el objetivo de hacer el bien y obrar rectamente, asi se en-
tiende que justamente sean castigados los pecadores y de la misma
forma premiados los rectos. Se trata en definitiva, de la respuesta de
San Agustin al sentido de la libertad del ser humano.

Ahora, en el capitulo segundo, Evodio plantea la pregunta acerca
de la razon por la que se nos ha dado una libertad que, admitiendo que
nos ha sido concedida para obrar bien, permite que el hombre haga
el mal. ¢Qué razon hay en esto? {Por qué no se nos ha dado entonces
la libertad inicamente para elegir el bien? Aqui Evodio contintia con
un una cuestion similar a la anterior. Antes cuestionaba el porqué Dios
nos ha conferido esta naturaleza y, ahora, vuelve a preguntar acerca de
qué razon hay en esta forma de libertad y sugiere que podria habérse-



MAL, PECADO, GRACIA Y LIBERTAD EN LA ANTROPOLOGIA TEOLOGICA... 119

nos dado otra forma de libertad si verdaderamente nos hubiera sido
dada para el bien.

Concedo que Dios haya dado al hombre la libertad. Pero dime: éno
te parece que, habiéndonos sido dada para poder obrar el bien, no de-
beria poder entregarse al pecado? Como sucede con la misma justicia,
que, habiendo sido dada al hombre para obrar el bien, {acaso puede
alguien vivir mal en virtud de la misma justicia? Pues igualmente,
nadie podria servirse de la voluntad para pecar si ésta le hubiera sido
dada para obrar bien. (San Agustin, Del libre albedrio, Libro II, 11, 4)

Para responder a esta cuestion, Agustin explica: Hay solo dos po-
sibilidades, a saber, que haya sido Dios quien nos ha dado la libertad
o que no haya sido El

Si no asumimos desde el principio que es Dios quien nos ha dado
el libre albedrio, entonces podemos preguntarnos acerca de si nos ha
sido dado o no con buena razén. Si, entonces, concluimos que si nos
ha sido dada con razon, de la misma forma habriamos de tener a Dios
como quien nos hizo libres. Si, por el contrario, concluimos que nos
fue dado sin razon, Dios no habria de ser el objeto de nuestros juicios
a este respecto, pues la decision le seria ajena.

La otra argumentacién recorre el camino contrario, es decir, admi-
tir que ha sido Dios quien nos ha dado la libertad. Esto nos lleva a una
respuesta afirmativa ante la pregunta acerca de la buena razén de esta
concesion, pues no cabe preguntarse acerca de si las decisiones que
Dios toma pudieran haber sido mejor de otra forma. En otras palabras,
si Dios nos dio la libertad, no hay nada que nosotros, desde nuestra
condiciéon humana, podamos considerar al respecto. Aqui Agustin se
remite a su fe y evita juzgar aquello que, viniendo de Dios, nos es im-
posible juzgar.

En fin, Agustin responde claramente. Si se ha admitido ya que
el libre albedrio nos ha sido otorgado por Dios, no cabe la pregunta
acerca del cémo hubo de darnosla El, que es todopoderoso y que es de
quien todo bien ha venido.

Llegado a este punto del didlogo, Evodio sugiere continuar inves-
tigando “como si todo fuera incierto”, es decir, dejando a un lado la fe a



120 ASIER MUERZA GEA

pesar de reconocer tener una “fe inquebrantable’ (San Agustin, Del libre
albedrio, Libro II, II, 5), y dice asi:

Aunque creo con fe inquebrantable todo esto, sin embargo, como
aun no lo entiendo, continuemos investigando como si todo fuera in-
cierto. Porque veo que, de ser incierto que la libertad nos haya sido
dada para obrar bien, y siendo también cierto que pecamos voluntaria
y libremente, resulta incierto si debi6 darsenos o no. Si es incierto que
nos ha sido dada para obrar bien, es también incierto que se nos haya
debido dar, y, por consiguiente, serd igualmente incierto que Dios nos
la haya dado; porque, si no es cierto que debié darnosla, tampoco es
cierto que nos la haya dado aquél de quien seria impiedad creer que
nos hubiera dado algo que no deberia habernos dado. (San Agustin,
Del libre albedrio, Libro II, II, 5)

Aqui Evodio nos muestra su necesidad de entender aquello en lo
que cree, pero de entenderlo racionalmente, dejando a un lado la fe.
Sin embargo, si se cree inconcusamente en la existencia de Dios, dice
Agustin, y se hace a través de la fe que se profesa en las palabras de
aquellos hombres que vivieron con el mismo Hijo de Dios, es decir, en
las Escrituras, lo mismo habria de hacerse con las materias de las inves-
tigaciones que estos dos contertulios se encontraban discutiendo. En
definitiva, y aunque Agustin lo hace a través del ejemplo, el de Hipona
plantea que no hay motivo para aceptar en unos casos si'y en otros no
los argumentos de autoridad en los que ambos basan su fe. Si en base
a estos ultimos se tiene fe en Dios, no cabe dudar tampoco de aquellas
cosas que resulten mas problematicas a la hora de entender.

Si bien la fe de San Agustin es inquebrantable, también entiende
que sea necesario conocer aquello de lo que se tiene fe. Ciertamente,
creer y entender son cosas distintas. Agustin cree aquello de que “si no
creyereis, no entenderéis”, es decir, que primero es necesario creer con
fe para después entender.

Asi, la sola fe no basta para alcanzar aquel objetivo al que Dios
nos ha orientado, pues a los creyentes, a los que creian sinceramente
a través de la fe, se les dijo: “Buscad y hallaréis”. Hallar, dice Agustin,
es creer, pero también es entender, y es necesario investigar acerca de
los productos de la fe para “hallar’. No en vano, Agustin es uno de los



MAL, PECADO, GRACIA Y LIBERTAD EN LA ANTROPOLOGIA TEOLOGICA... 121

pilares de la teologia cristiana y dedicé6 su vida a la cavilacion teologi-
ca, a buscar.

Asi, con fe y razon, Agustin y Evodio concluyen que el libre arbi-
trio de la voluntad nos ha sido dado para obrar el bien. Sin embargo,
el pecado tiene también su origen en €l y de ahi el castigo de Dios a
quien mal obra. Pues también saben que es Dios, de quien venimos
los hombres, quien nos ha otorgado esta libertad y quien es justo juez.

Con todo, la cuestiéon del mal que tanto acuci6é a San Agustin a lo
largo de su vida no esta ni mucho menos resuelta, el africano atn tiene
mucho que decir a este respecto.

En Del libre arbitrio, se presentan como conclusiones algunas cues-
tiones fundamentales en la antropologia teologica de San Agustin, las
que mas nos interesan aqui: que el libre albedrio es necesario, pues es
por él que somos capaces de obrar rectamente. Que el libre albedrio
es un bien que no nos ha sido concedido por Dios para pecar, sino
para hacer el bien. Y que no hay responsabilidad sin libre albedrio, es
decir, ni castigo ni premio justo. Con todo, Agustin debera regresar a
estas y otras cuestiones continuamente para enfrentar las criticas de sus
opositores teologicos.

La definicién agustiniana del mal y sus querellas
contra los maniqueos

Hasta ahora, el lector habra podido comprobar como la cuestion
del mal esta profundamente ligada a la de la libertad en el pensamiento
del de Hipona, pues bien, es por esto que en las lineas que se siguen se
va a tratar la cuestion del mal, porque es de trato necesario para encau-
zar la tarea que aqui nos ocupa.

En ocasiones, para aproximarnos a una cuestién y tratar de definir-
la, conviene empezar por aquello que no es. Asi, y dada la importancia
del maniqueismo en el tiempo de Agustin, y también dada su anterior
afiliacion a esta corriente, comenzaremos por ver como el santo refuta
los postulados maniqueos a este respecto para elaborar su teologia. Si
bien es cierto que Agustin escribi6 numerosas obras en contra de co-
rrientes heréticas como el pelagianismo, el donatismo o el arrianismo,



122 ASIER MUERZA GEA

en esta ocasién nos centraremos en su dialogo con los maniqueos, que
es donde mas evidentes se hacen las diferencias y las notas caracteris-
ticas de la teologia agustiniana a este respecto.

El maniqueismo recoge, por una parte, elementos del judaismo, el
budismo y el mazdeismo y, por otra, elementos de tradiciones metafi-
sicas dualistas anteriores a ella como la de los pitagoéricos o el neopla-
tonismo del que también se nutre la teoria agustiniana. Sin embargo,
aunque compartiera ciertas fuentes y referencias con la tradicion cris-
tiana, ambas posiciones tienen puntos irreconciliables.

El maniqueismo esta basado en un dualismo ontolégico radical. Se
entiende la realidad como una eterna contienda entre dos principios
antagonicos irreductibles, el Bien y el Mal, asociados a la luz y las tinie-
blas respectivamente. En lo que al hombre respecta, su cuerpo habria
de ser del demonio y su espiritu perteneceria a Dios. Esto refleja la
creencia maniquea de que el espiritu del hombre es siempre presa de
lo material, de lo negativo. De esta forma, la concepcién de estos dos
principios que se contraponen, supone la negacion del libre albedrio
y la inevitabilidad del pecado. Pues el pecado seria asi fruto de una
coaccion del cuerpo, una coaccién inevitable que obligaria al hombre
a hacer el mal.

De este modo, el ser humano esta sujeto a una naturaleza que no
puede superar para obrar de acuerdo a su libre voluntad, lo que su-
pone que no hay juicio, ni premio ni castigo, que sea justo. Pues ya se
dijo, en el pasaje en que Evodio y Agustin trataban el mal y la libertad,
que s6lo son justos castigo y premio cuando el sujeto obra libremente,
es entonces cuando la rectitud es exigible. Para el maniqueismo, en-
tonces, la libertad del hombre se ve reemplazada por una naturaleza
insalvable.

Naturalmente, una y otra concepcién tienen implicaciones ted-
ricas y practicas divergentes. El maniqueismo reduce la responsa-
bilidad moral del hombre a la nada, pues sus actos no derivan de la
libre voluntad que el obispo de Hipona si que considera existente.
Por ejemplo, desde el maniqueismo se entendia que el deseo sexual,
la concupiscencia, era una naturaleza por siempre arraigada en el
hombre y completamente mala. Para el de Hipona, sin embargo, se
trata de un vicio que puede dejarse atrds a través, como veremos,



MAL, PECADO, GRACIA Y LIBERTAD EN LA ANTROPOLOGIA TEOLOGICA... 123

de la ayuda de la gracia, por lo que en ningin caso se trata de una
naturaleza insalvable sino que esta entre las posibilidades que impli-
ca la libertad del hombre poder hacerle frente. En La ciudad de Dios
queda reflejada la libertad del hombre concedida por Dios desde la
que Agustin construye su teologia, y que se opone a la determinacion
pesimista del maniqueismo.

Como hemos visto, el maniqueismo dotaba a lo material de un
caracter negativo. Agustin, por su parte, entiende lo material como
bueno en si mismo, en tanto es parte de la creaciéon de un Dios infi-
nitamente bueno y del cual s6lo bien puede venir. Esta concepcién
agustiniana no so6lo se opone al fatalismo maniqueo, sino que supone
el fundamento de una particular concepcién del cristianismo, veremos
a continuacion, que acepta y ama al mundo. Lejos de entender lo ma-
terial como una prision para el alma de la que algun dia quedaremos
libres (como ha sido comun en la historia de la filosofia), Agustin en-
tiende el mundo como una manifestacién del amor y bondad de Dios

y de su poder.

Sin embargo, la superacion del maniqueismo a través de esta vi-
sion de un Dios creador del que tnicamente se obtienen bienes no es
sencilla, pues abre nuevos frentes teol6gicos que han de ser tratados.
{Qué es entonces el mal? ¢Por qué un Dios de estas caracteristicas
permite su existencia? ¢Si todo viene de Dios y todo es por ello bueno,
por que existe el mal? Nos encontramos ahora con un problema que
Agustin plantea de esta manera:

Yo buscaba el origen del mal, y siendo asi que lo buscaba mala-
mente no echaba de ver el mal que habia en el mismo modo con que

le buscaba. (...)

Véis aqui a Dios y veis aqui todo lo que Dios ha creado; Dios es
bueno y su bondad excede infinitamente a todo el conjunto de sus
criaturas; mas como €l es sumamente bueno, todas las cosas las crea
buenas, y ved ahi como todas las abraza y llena de su bondad. Pues
¢en donde esta el mal?, {de donde ha dimanado?, {por donde se ha
introducido en el universo?, {cudl es la raiz que lo produce?, ide qué
semilla nace? ¢Acaso diremos que el mal no tiene ser alguno? Pues
{por qué tememos y evitamos lo que no hay ni tiene ser? (...)



124 ASIER MUERZA GEA

Pues {de donde vino este mal? Porque Dios, siendo todo bondad,
hizo buenas todas estas cosas. El mayor y sumo bien hizo las criaturas
que son bienes menores; pero asi el Creador como las cosas creadas,
todo es bueno. Pues éde donde nace el mal? (Conf. VII, 5, 7).

En este fragmento extraido de su obra Confesiones, Agustin plantea
lo problematico de admitir que a) todas las cosas, en tanto creadas por
Dios, son buenas en si mismas, y b) que el mal existe en el mundo.
Veamos como enfrenta el santo este problema.

Agustin, oponiéndose al dualismo maniqueo, propone un unico
principio de la creacion: Dios. Este principio es el Bien Supremo, del
que por creacion, y no por emanacién como proponen algunas tradi-
ciones neoplaténicas que proceden todas las realidades espirituales y
materiales. Es importante atender a que Agustin senala que todo pro-
viene de Dios por creacion, pues si hubiese sido por emanacién todo
seria de igual naturaleza que El, de quien todo viene. Asi dice en La
naturaleza del bien:

El sumo bien, al cual no hay nada superior, es Dios; y por esto es un
bien inmutable, realmente eterno e inmortal. Todos los otros bienes no
son sino por €l; pero no de él. En efecto, lo que es de él, es lo que él mis-
mo es; pero las cosas hechas por él, no son lo que es él mismo. Y por
esto, si solo €l es inmutable, todas las cosas que hizo, ya que las hizo
de la nada, son mudables. (San Agustin, La naturaleza del bien, XII)

Aqui se acaba de entender lo que antes adelantaba, que todas las
cosas, en tanto procedentes de Dios, del Sumo Bien, son en si mismas
buenas. Asi , toda naturaleza, en si misma considerada, es siempre
un bien porque no puede provenir mas que del supremo y verdadero
Dios, porque todos los bienes tienen su principio en el Bien supremo.

Seguin Agustin, el bien metafisico o bien de las cosas en si mismas,
consiste en su “medida”, “belleza” y “orden”; y, en tanto todas las na-
turalezas suponen un mayor o menor grado de estos tres bienes, todas
ellas son en definitiva buenas. “Por eso, antes de preguntar de dénde
procede el mal, es preciso investigar cual es su naturaleza. Y el mal no
es otra cosa que la corrupcion de la medida, de la belleza y del orden
naturales.” (San Agustin, La naturaleza del bien, IV)



MAL, PECADO, GRACIA Y LIBERTAD EN LA ANTROPOLOGIA TEOLOGICA... 125

A partir de esto, observemos como la categoria ontolégica del mal
no tiene sentido en San Agustin, al menos si se entiende de forma po-
sitiva, es decir, habria de entenderse como no-ser o carencia de bien,
nunca como mal en si. Nos encontramos aqui con unas de las grandes
aportaciones de Agustin a la teologia cristiana: El privacionismo. Este
es uno de los puntos cruciales en su divergencia teologica respecto a
sus antiguos correligionarios los maniqueos, pues, mientras que estos
ultimos entienden que existen dos principios ontologicos, el bien y el
mal, Agustin proclama un tnico principio, el Bien supremo. Asi, el mal
no tendria una entidad metafisica positiva, sino que pasaria al plano
negativo, entendiéndose como ausencia de bien. Ademas es siempre
algo relativo, pues el bien se identifica con el mismo ser, y si un ser
tanto se alejara del bien como para corromper su esencia, éste dejaria
de ser. El mal nunca podria alcanzar la categoria de substancia.

En otras palabras, el mal supone el bien, pues buenas son nece-
sariamente las cosas que se corrompen, sino no podrian corromper-
se, no si no hubiese en ellas algo que corromperse. Ademas, tampoco
podrian corromperse si fueran sumamente buenas, y sélo existe una
naturaleza enteramente buena e incorruptible, Dios. Asi, esta corrup-
cion de la que habla Agustin “no es sino la disminucion del bien”(San
Agustin, La naturaleza del bien, VII). Pues bien, he aqui la solucién de
Agustin al problema que planteabamos mas arriba.

En definitiva, el concepto de mal como privacion de bien al que
acude Agustin salva la problematica inicial del mal existente en una
creacion, en tanto proveniente de Dios, buena por naturaleza.

Notese por otra parte como en estas ideas, tan influyentes en pos-
teriores sistemas teol6gicos, podemos observar a su vez la influencia
del neoplatonismo de Plotino.

Por ultimo, es importante advertir como Agustin distingue distin-
tos tipos de mal. Ciertamente, no nos referimos al mismo sentido de
“malo” cuando lo predicamos, por ejemplo, de un acontecimiento me-
teorologico que arruina la cosecha (mal tiempo, mala suerte), o cuando
lo referimos a un ladrén que nos robo6 lo que sembramos (mala perso-
na, malaintencion). Efectivamente, se trata de la diferenciacion del mal
moral, donde se encuentra el pecado. Es este tipo de mal, “la corrup-
cién del pecado”, es el que mas consideraciones por parte de Agustin



126 ASIER MUERZA GEA

suscito. Ademas, si se trata de entender la libertad del ser humano para
san Agustin, el del pecado es un tema central y de trato absolutamente
necesario. Siendo ademas que el de Adan resulta capital en la teologia
de Agustin, por cuestiones que mas adelante veremos, es vital tratarlo
para realizar la tarea que aqui nos ocupa, lo que nos lleva a tener que
ocuparnos antes de la una cuestion anterior a esta. Vamos con ello.

ALMA, NATURALEZA Y PECADO

El origen del alma. Adan y sus hijos

Para entender los efectos del pecado adanico en la libertad del
hombre, es a su vez necesario tratar el origen de las almas, pues segun
se determine que éste se dio de un modo u otro, las conclusiones que se
derivaran seran distintas, dando lugar a una u otra vision de los efectos
penales del pecado original, y por tanto de la libertad del ser humano.

Empecemos pues, sin detenernos demasiado, por lo que para Agus-
tin fue una cuestién de complejo tratamiento, por el principio, por la
creacion de las “las criaturas excelentisimas, esto es, los espiritus racio-
nales”, los seres humanos. (San Agustin, La naturaleza del bien, VII)

Agustin distingue diversos grados de intervencion divina, depen-
diendo de los mismos acontecimientos sujetos al juicio. Asi, en un or-
den distinto al concurso normal a través del cual Dios ordena el mun-
do, se encuentra lo milagroso, aquello que supone una intervencion
directa e inmediata de Dios en el curso de las cosas. De esta misma
forma sucedio6 en el caso de la creacion del hombre, y también luego
de la mujer, segtin San Agustin.

Dios cre6 el mundo e implant6 unas determinadas razones semi-
nales en la naturaleza, razones que en ningin caso son contrarias a su
voluntad, pues la voluntad de Dios no podria ser contradictoria. Sin
embargo, tampoco hay ningun género de duda en el hecho de que
Dios model6 el cuerpo de Adan a partir de materia inorganica, del
puro limo, se dice en las escrituras. De esto, y de otras cuestiones como
que Adan fuera creado directamente como adulto, Agustin sigue la ne-
cesidad de una intervencion directa de Dios, en la que la ley de las ra-



MAL, PECADO, GRACIA Y LIBERTAD EN LA ANTROPOLOGIA TEOLOGICA... 127

zones seminales fue reemplazada para dar como resultado este suceso.
En el caso de Eva es para Agustin mas evidente, pues siendo que salio
de la costilla del hombre es claramente un hecho milagroso si atende-
mos al orden y concurso normal de las cosas. Concluimos entonces
que, para Agustin, Dios intervino directamente en el curso de las cosas
para “llegado que hubo el momento oportuno, Adan fuera formado
del barro, y la mujer de la costilla del hombre” (Moriones, 2018, p. 74)

Mas. La cuestion que sigue a esta fue objeto de largas investiga-
ciones durante la vida de San Agustin y sin duda fue, junto con la
cuestion del origen del mal, uno de los interrogantes mas acuciantes
para el obispo. Me refiero a la cuestion del origen del primer alma, del
alma de Adan. En Comentario literal sobre el Geénesis, Agustin se dedicé a
investigar acerca de esta cuestion y a partir del estudio e interpretacién
del Génesis trata de resolver el problema del origen del alma. “Modelo
Yahvé Dios al hombre de la arcilla y le inspiro en el rostro aliento de vida, y asi
convirtio al hombre en un ser viviente” (Gén 2,7).

De estas palabras que Agustin interpreta de forma metaférica y de
otros pasajes de este libro, el de Hipona extrae sus propias conclusio-
nes. Asi, apelando a la omnipotencia de Dios, pues “no es omnipotente
quien necesita una materia prima de la cual hacer lo que desea”, Agustin cree

que “el alma del primer hombre (...) fue sacada de la nada” (Moriones,
2018, p. 76)

Ahora, sabiendo que el primer alma, la de Adan, fue creada ex
nihilo, la pregunta que se sigue se cuestiona por la naturaleza y origen
de todas las almas que descienden de esta. La cuestion sobre el origen
de las almas distintas de la de Adan. Esta cuestion es fundamental para
abordar la pregunta acerca de la libertad del hombre, pues en tanto to-
dos somos descendientes de Adan “En quien todos pecamos” (Rom 5,12),
habriamos de tener una u otra naturaleza segun el trato que se le dé a
este interrogante. Mas adelante se hard patente la radical importancia
de esta cuestion.

Agustin estudi6 celosamente esta cuestion, y barajo, al menos, cin-
co teorias, de las cuales tres de ellas fueron descartadas. Las dos restan-
tes supusieron un gran reto para el obispo a la hora de decantarse por
una de ellas, tanto que, hasta su muerte, Agustin oscil6 entre estas dos
sin llegar a dar una respuesta definitiva.



128 ASIER MUERZA GEA

Por una parte, lo que es claro es que el de Hipona rechazaba direc-
tamente las teorias e interpretaciones neoplatonicas que hablaban de
una cierta “preexistencia” del alma, que pas6 a ser encarcelada en el
cuerpo como forma de castigo por sus pecados. Esta suerte de teorias
suscitaban en el africano una gran indignacion, llegando a decir en una
carta a San Jerénimo:

Que las almas pecan en otra vida superior, y que por eso son pre-
cipitadas en la prisién carnal, eso yo no lo creo, ni lo tolero, ni lo
consiento (...). No sé si puede imaginarse cosa mas horrorosa que una
tal opinion (...) Una cosa es haber pecado en Adan, tal como lo afirma
el apostol al decir: “En quien todos pecaron” (Rom 5,12), y otra cosa
distinta es haber pecado no sé donde fuera de Adan y ser después en-
cerradas (las almas)como en una carcel en Adan, es decir, en la carne

propagada de Adan. (Moriones, 2018, p. 77)

Por otra parte, contra los gnésticos y sus tan criticados antiguos
correligionarios los maniqueos, rechaza el emanatismo. Argumenta en
su contra que el alma del hombre, que es mutable, no podria ser en
ninguin caso una porcion de la sustancia de Dios, que es por su parte
inmutable.

Agustin también atacé la postura de Tertuliano y su traducia-
nismo corporal. La teoria de que el alma es generada en el cuerpo
de los progenitores directos del sujeto es para Agustin falso, por ser
un impedimento para la naturaleza espiritual del alma de la que no
tenia duda. “Afirman que las almas no son espiritus, sino cuerpos, y que
nacen de simiente corporal. (Puede afirmarse cosa mds perversa?” (Morio-
nes, 2018, p.78)

A la feroz critica del santo solo escaparon las teorias del creacio-
nismo y el traducianismo espiritual (adviértase la diferencia respecto al
traducianismo corporal de Tertuliano).

Como digo, Agustin se mantuvo hasta su muerte dubitando acerca
de qué posicion entre estas dos era la correcta. En sus Retractaciones
escribe:

No sé si las almas se propagan de aquella unica del primer hombre
y después de los padres, o si lo mismo que a aquel Gnico se da cada



MAL, PECADO, GRACIA Y LIBERTAD EN LA ANTROPOLOGIA TEOLOGICA... 129

una a cada uno sin propagacion alguna, pero que si sé que el alma no
es cuerpo, sino espiritu (Retract. II, 56).

Aqui Agustin confiesa su indecisién por aceptar una de estas dos
teorias acerca de la generacion del alma.

Este problema se plantea en términos temporales, es decir, para
Agustin la cuestion es determinar cuando estas almas fueron creadas,
en ningun caso la pregunta se refiere a otras cuestiones como quién es
el hacedor de éstas o cual es su naturaleza.

Lo cierto es que Agustin no encuentra pruebas suficientes en las
sagradas escrituras como para poder decidir a este respecto. A pesar de
su deseo manifiesto de que la teoria del creacionismo fuera la correcta,
dice tener miedo a aceptarla, por una parte, por creer que Dios creara
algo tras los dias del Génesis, y por otra, por los problemas que traeria
a la hora de explicar la transmision del pecado original. Lo que nos
lleva al siguiente punto que quiero tratar aqui y que tiene profundas
implicaciones en la cuestion de la libertad.

El primer hombre. Estado de gracia y caida

De nuevo, en nuestro camino por el pensamiento agustiniano,
encontramos una cuestiéon insoslayable que debemos tratar. Para en-
tender los efectos del pecado original en el hombre y su libertad, es
necesario atender a la cuestion del primer hombre, al estado original
en que Dios concibié a Adan y su posterior caida de éste en el pecado.

Si bien la teologia agustiniana a este respecto es ambigua y tiene
numerosas interpretaciones, lo cierto es que, en lo siguiente, la postura
de San Agustin es clara y no hay duda al respecto: a Adan le fue conce-
dido por Dios el don de la gracia y éste lo perdi6 por el pecado.

Lo verdaderamente problematico estriba en determinar, no por
quién fuera concedido, sino la naturaleza del don que le fue concedido
a Adan. La pregunta seria formulada, basicamente, en estos términos:
Este don que por Dios le fue a Adan concedido, iresult6 ser propio de
su misma naturaleza o perteneciente a un orden sobrenatural?

Pues bien, esta pregunta es abordable desde numerosas posicio-
nes. Por su parte, Agustin recurre a la gracia restaurada por Jesucristo



130 ASIER MUERZA GEA

para tratar de entender la gracia concedida por Dios a Adan en un
principio, asi que la teoria de la redencion resulta clave en su antropo-
logia teologica. Todo lo siguiente pasa primero por el establecimien-
to de una relacion entre esta primera gracia concedida y perdida por
Adan y la que posteriormente restaura Jesucristo, la gracia santificante.
En otras palabras, la condicion de Adan antes del pecado se identifica
con la de aquellos redimidos por Jesucristo. Obsérvese, sin embargo,
que en ningun caso se habla de una semejanza entre la condicion de
Adan y la del propio Cristo, sino entre la de Adan y la que por este
ultimo fue restaurada (para el resto de los hombres), pues Cristo, en
su naturaleza hipostatica no puede desear ni hacer el mal. (Moriones,

2018, pp, 84-85)

Agustin, dada la postura de los pelagianos que sostenian que el pe-
cado y pérdida de la gracia de Adan sélo le afect6 a él, dedic6 grandes
esfuerzos a demostrar, contra Pelagio, que los males que atormentan a
la humanidad derivan de aquel primer pecado original y su consecuen-
te pérdida de la gracia. En otras palabras, que el pecado adanico no
solo afecta a quién lo perpetro, sino al resto de la humanidad también,
pues de éste se deriva la pérdida del lugar que ocupaba en el orden de
la creacion, la pérdida de la gracia. Agustin es, entonces, un defensor
de la necesidad de la gracia para la salvacion del hombre.

Aqui las diferencias con los pelagianos son mas que evidentes, y
si atendemos a esta polémica observaremos que la cuestion de fondo
y causante de la disputa entre Pelagio y Agustin es, precisamente, la
cuestion del caracter natural o sobrenatural de la gracia. La doctrina
del primero recurria a la gracia de la naturaleza, mientras que Agustin
apelaba a la gracia concedida por Dios con la redencion de Cristo, que
resulta necesaria y no natural o extraordinaria por la caida Adan en el
pecado y su hacernos herederos del mismo.

Volvamos pues a la pregunta, {qué tiene que decir Agustin respec-
to a lo sobrenatural de la gracia? Pues bien, en contra de la creencia
pelagiana que ligaba la gracia al orden natural, el obispo de Hipona
entiende que entre aquellos principios que constituyen la naturaleza no
se encuentra la gracia. De hecho, cuando Adan hubo pecado y perdido
la gracia en consecuencia, regresé a su estado de naturaleza en el que
no gozaba de esta. Agustin entiende la gracia como algo ajeno a las



MAL, PECADO, GRACIA Y LIBERTAD EN LA ANTROPOLOGIA TEOLOGICA... 131

exigencias de la naturaleza humana; la gracia es para €l un don gratuito
que viene directamente de Dios y manifiesta su bondad. Asi, a través
de esta, el hombre se presenta como hijo adoptivo de Dios.

Mas, en la teologia agustiniana, la gracia tiene un caracter auxi-
liar, “adyuvante”, y es conocida como “auditorium sine quo” (Moriones,
2018, p. 85). Esta concepcion de la gracia agustiniana refleja la ayuda
que Dios le brindé a Adan en su estado de inocencia y es exclusiva-
mente aplicable a este caso unico en la historia.

Dada la particularidad del caso, la teologia de Agustin acudi6 a
una brillante solucién que diera sentido a lo problematico de la gracia
concedida por Dios a Adan en su inocencia pues, si Agustin ya plante6
que Adan fue creado “sin ningun vicio” {qué sentido tendria entonces
la gracia que le fue concedida?

Pues bien, para tratar, de una parte, la gracia del Adan inocente y,
de otra, la de la humanidad ya sumida en el pecado, Agustin plantea
una teoria: la de las “dos economias divinas”.

En los dos casos, la cuestion se plantea en una “tension” entre la
libertad del hombre y la gracia de Dios. Asi, cuanto mas potente es
la libertad del hombre, menor calidad de gracia necesaria para obrar
bien; y cuanto mas débil es la libertad, mas necesidad de una gracia
poderosa hay.

Segun la teoria agustiniana de las “dos economias”, en caso de
Adan antes del pecado, (nétese a continuacion la diferencia conceptual
clave libre albedrio-libertad que mas adelante trataremos), éste gozaba
de una libertad robusta (libertas), por lo que le era mas facil rechazar
el mal y obrar rectamente; por otra parte, en el caso de la humanidad,
vulnerada por el pecado en tanto descendiente de Adan, se da un gra-
do de libertad menor (liberum arbitrium), que supone mayor dificultad
para enfrentarse al mal. Aqui se evidencian el poder de la libertad en
el caso de Adan antes del pecado, y el poder de la gracia necesaria en
el estado de naturaleza caida.

La gracia que Dios le concedi6 a Adan, la del auditorium sine quo,
es considerada por Agustin como gracia grande (Adam magnam gratiam
habuit), aunque no mas grande que la concedida a la humanidad des-
cendiente de Adan y mellada por el pecado original. Agustin llama a



132 ASIER MUERZA GEA

la gracia de Adan “grande pero desigual” (magna sed disparis), pues él,
en su naturaleza, no requeria la gracia que nosotros necesitamos en
el presente, que ha de ser mas poderosa dada nuestra herida causada
por el pecado original, dada nuestra inclinacién al mal. De esta forma,
a Adan le fue concedido el auditorium sine quo como ayuda para man-
tenerse en el bien. Asi, Adan, haciendo uso de su libertad, “podia no
pecar”, “podia no abandonar el bien”. Agustin argumenta asi en favor
del justo castigo que Adan recibi6, pues la gracia que le fue concedida

fue “suficiente” y, sin embargo, él peco. (Moriones, 2018, pp. 86-88)

Dado el “privilegio” de la condiciéon de Adan, que suponia una in-
clinacion al bien, se entiende que su pecado fuera tan grande y “lamen-
table” (para nosotros en tanto herederos del mismo) como su capaci-
dad para no cometerlo. En lo que a nosotros nos interesa, la libertad
del hombre, esto resulta fundamental, pues su pecado tuvo enormes
consecuencias en la humanidad, como ya se ha adelantado y quedara
patente en paginas siguientes.

En numerosas ocasiones Agustin identifica, en general, el pecado
y, en particular, el cometido por el primer Adan con la soberbia, y aun-
que también “cualquiera otro desorden con diligente examen puede
descubrirse en este unico pecado cometido”(Moriones, 2018, p. 101),
en su teologia, la soberbia de Adan es central en el perpetrar de aquel
primer pecado.

Siendo que la soberbia es el principio de la mala voluntad, si
Adan no hubiese sido soberbio dentro de si, queriendo encumbrarse
por encima de Dios, no hubiese pecado. Ademas de nacer de la so-
berbia, el mal obrar, en el pensamiento de Agustin, tiene origen en
el interior del propio Adan, dentro de él. El primer hombre, antes de
tomar accion, comenzé siendo malo, soberbio, en su interior, para
después llevar a cabo la mala accién que acabaria por ser transmitida
a toda la humanidad. En estas y las siguientes lineas queda resumido
el pensamiento agustiniano sobre la naturaleza del pecado original,
su origen en el interior del hombre y su motivacion por la soberbia

de Adan.

No hubiera, pues, el diablo sorprendido al hombre en el pecado
claro y manifiesto de hacer lo que Dios habia prohibido si él mismo no



MAL, PECADO, GRACIA Y LIBERTAD EN LA ANTROPOLOGIA TEOLOGICA... 133

hubiera ya comenzado a complacerse a si mismo. De ahi que le halaga-
ra aquel “seréis como dioses”. Y hubieran podido ser mejores uniéndose
por la obediencia al supremo y soberano principio, no constituyéndose
a si mismos en principio por soberbia. (Moriones, 2018, pp. 101-102)

Veremos a continuacién como y por qué el pecado original afectd
a los descendientes de Adan, a la humanidad.

Transmisién del pecado original

Hemos tratado el estado original de Adan, la condicién privilegia-
da que al primer hombre le fue concedida por Dios, su caida en el pe-
cado y la naturaleza de éste tltimo. Pasamos ahora, por su centralidad
en la cuestion de la libertad del ser humano, a tratar la transmision del
pecado del primer hombre y sus efectos en la humanidad.

Por su particular defensa del pecado original y transmision a la hu-
manidad, Agustin tuvo que enfrentar numerosas criticas provenientes
de sectores distintos; entre ellas, las fuertes y ya mencionadas disputas
con los pelagianos, que negaban esta transmision del pecado original a
la que tanto apelaba el de Hipona, o la que le dirige Juliano, que acusa
a Agustin de ser el autor de esta doctrina que €l defendia.

Para fundar sus postulados teoldgicos, se vale Agustin de varios
tipos de argumentos, podriamos decir que son de tipo patristico, bibli-
co, liturgico y racional. A continuacién, abordaremos la defensa que
Agustin hace de su posicionamiento a este respecto.

Su primer argumento lo encontramos en su interpretacion de la Bi-
blia, Agustin encuentra en ciertos pasajes lo que él considera la prueba
de la transmision del pecado de Adan.

En las palabras de David, Agustin observa una cierta forma en la
que pretende encarnar a todo el resto de la humanidad cuando dice

asi: “He aqui que en maldad fui formado, y en pecado me concibio mi madre”
(Sal 51,5).

Es decir, segun Agustin, en estas palabras, aunque vienen de Da-
vid, se observa la condicion no so6lo de éste sino del resto de la huma-
nidad. Agustin argumenta que, viniendo el primero de un matrimonio



134 ASIER MUERZA GEA

legitimo y de un varén justo como Jesé lo era, este nacimiento en pecado
del que habla no puede ser causa sino del pecado de Adan.

De la misma forma interpreta Agustin la Biblia cuando el apdstol
dice: “Siendo por naturaleza hijos de ira” (Ef 2,3). Esta ira, de la que
de la misma forma todos somos hijos, no es fruto del pecado personal-
mente cometido, sino de aquel que hemos heredado de Adan. He aqui
la diferencia entre el pecado original y el pecado personal.

Ademas, en La Carta a los Romanos Agustin encuentra lo que para
él es la prueba definitiva a este respecto. En (5,12) se dice que “Por un
hombre entré6 el pecado en el mundo, y por el pecado la muerte, y asi
paso todo a los hombres, pues todos pecaron en é1”. No hay duda, en

la lectura agustiniana de la Biblia, la humanidad hered6 el pecado de
Adan.

Contra los pelagianos, que negaban la herencia del pecado en un
sentido espiritual y lo relegaban a una dimensiéon menor, Agustin en-
cuentra que este pecado original se transmite directamente de genera-
cién en generacion. Por su parte, para los pelagianos el mal resultante
del pecado de Adan en la humanidad se limita al mal ejemplo que nos
dio, asi, el pecado se da por imitaciéon y no por una suerte de transmi-
si6én del mismo. Sin embargo, dira Agustin, “cada uno peca por propia
voluntad, sin proponerse imitar el pecado del primer hombre culpa-
ble” (Moriones, 2018, pp, 106)

Para Agustin, sin embargo, tan grave fue el pecado de Adan que
cuando €l lo cometi6 toda la humanidad peco6 en ¢/, siendo que a partir
de entonces somos pecadores por el simple hecho de ser engendrados.

Decir, que estas divergencias resultan clave por sus implicaciones
en muchos otros aspectos, por ejemplo, para los pelagianos, de la mis-
ma forma que Adan no conden6 a la humanidad sino con su ejemplo,
Jesucristo no la salvé sino con su ejemplo de humildad y obediencia,
por lo que su redencién se limita al ejemplo y ofrecimiento de su doc-
trina verdadera y justa, nada mas. Por el contrario, Agustin observa en
la venida de Cristo al mundo una salvacién espiritual, que trasciende
el puro ejemplo de vida que los pelagianos entienden por salvacion.
Vemos entonces que estas diferencias teologicas suponen tomar uno u
otro camino en cuestiones posteriores.



MAL, PECADO, GRACIA Y LIBERTAD EN LA ANTROPOLOGIA TEOLOGICA... 135

En este sentido, la teologia de San Agustin se vale de la teoria de
la encarnacion y la redencion de Cristo para explicar la cuestion del
pecado original, la gracia y la salvacion. Pues bien, para lo que a partir
de aqui vamos a tratar, esta idea es fundamental. Pues, en la teologia
de San Agustin, la venida de Dios al mundo, la encarnacién en Cristo,
tiene una razon fundamental, y es precisamente el pecado del primer
Adan transmitido a la humanidad.

Como hemos visto, para Agustin el obstaculo mas dificil de salvar
en la tarea de acercarse a Dios es la soberbia o arrogancia. Y es de esta
enfermedad de la que viene a liberarnos el Christus humilis. El en su
eterna sabiduria, vino para restaurar lo que el primer Adan perdio. So-
berbio, el primer Adan hizo enfermar a la humanidad con sus actos; y,
humilde y obediente hasta su crucifixion, Cristo sané a la humanidad
con los suyos.

“«No fue otra la causa de venir el Sefior sino la salvacién de los pe-
cadores. Quita las enfermedades, suprime las heridas, y no hay razén
alguna para la medicina. Si del cielo vino el gran Médico, es porque
yacia en todo el mundo el gran enfermo. El enfermo es el género hu-
mano» (Moriones, 2018, p. 143)

En estos términos defini6 San Agustin la relacion entre Cristo y
el primer Adan: Este ultimo condené a la humanidad por sus actos
de desobediencia motivados por la soberbia, mientras que el primero,
en un ejemplo de humilde obediencia hasta su muerte, liber6 de esta
condena a la humanidad con sus actos. Esta es una cuestion importante
que sera recuperada en las dltimas lineas del trabajo.

Entonces, este “pecar en él’ es para el de Hipona un punto funda-
mental por lo claro que resulta, aunque no todos estuvieran de acuer-
do en interpretarlo del mismo modo. Por su parte, los pelagianos, de
nuevo atacaron a San Agustin por su lectura particular de estas lineas
llegandolo a llamar “tardo de inteligencia”.

Sea como fuere, creo importante advertir como esta interpretacion
que Agustin realiza de lo que parece un claro testimonio de la transmi-
sion del pecado de Adan, es debido la lectura de una cierta version de
la Biblia de la que él disponia. En esta, “fodos pecaron en él’, “in quo” se
dice en un sentido relativo, es decir, es en Adan en quien todos pecaron



136 ASIER MUERZA GEA

originariamente. Sin embargo, en la traducciéon de San Jerénimo, en
la Vulgata, este in quo y su particular sentido es sustituido por propter
quod o eo quod, que tienen un sentido causal: “puesto que”, “por cuanto”
todos habian pecado. (Moriones, 2018, p. 105) No obstante, posteriores
interpretaciones de las Escrituras en sus distintas versiones han llegado
a las mismas conclusiones que San Agustin, por lo que esta cuestion,
aunque haya de tenerse en cuenta, no invalida los posicionamientos

del obispo.

Quiso Agustin, por otra parte, librarse de las acusaciones que le
decian ser el creador de esta doctrina, para ello se vali6 de cierta argu-
mentacion patristica apelando a la tradicion, que es también fuente de
revelacion. Asi afirma Agustin el caracter tradicional de la que algunos
de sus opositores llamaban una doctrina creada por él:

“Esta verdad catélica ha sido reconocida por todos los santos doc-
tores e ilustres sacerdotes expertos en las sagradas escrituras: Ireneo,
Cipriano, Reticio, Olimpio, Hilario, Ambrosio, Gregorio Inocencio,
Juan y Basilio; a los que anado, lo quieras o no (velis nolis), a Jerénimo,
sin hablar de los que atin no han muerto. Todos, a una voz, proclaman,
contra vuestra doctrina, que todos los hombres traen, al nacer, la man-
cha del pecado original”. (Moriones, 2018, p. 145)

Agustin subraya la capacidad de los aqui mencionados, doctos,
obispos, santos, etc. para cavilar y extraer conclusiones a este respecto,
su opinion es valida y ha de tenerse en cuenta dira Agustin.

Por ultimo, existe para Agustin una cuestion que habria de de-
mostrar la transmisién del pecado original, un argumento litargico: el
bautismo.

De nuevo atendemos a la postura pelagiana para encauzar el ra-
zonamiento del Santo. Los pelagianos desarrollaron una teoria, para
Agustin “inaudita y extrana”, que diferenciaba entre el reino de los
cielos y la vida eterna. De esta forma, para estos, los recién nacidos po-
seen la vida eterna, por estar libres de pecado (ni original ni personal),
sin embargo, el bautismo es necesario, no para alcanzar la salvacion
y la vida eterna, sino para poder entrar al reino de los cielos. Agustin
argumenta en contra de esta teoria, diciendo que entre la salvacion y



MAL, PECADO, GRACIA Y LIBERTAD EN LA ANTROPOLOGIA TEOLOGICA... 137

la condenacion no hay término medio, de modo que la no pertenencia
al reino de Dios supone la condenacion, sin alternativa. Contra esto,
Agustin niega, “Como si pudiera lograrse la salvacion y la vida eterna
fuera de la herencia de Cristo, fuera del reino de los cielos” (Moriones,
2018, p. 111)

Agustin reconoce en la practica del bautismo una verdad revelada
que ha de ser considerada.

Es necesario considerar verdadero lo que desde toda la antigiiedad
cree y predica la verdadera fe catdlica en toda la Iglesia. En efecto, la
Iglesia exorciza a sus hijos, sopla sobre ellos el poder de las tinieblas
y del principe de la muerte. {C6émo puede ser verdad, si el soplo nada
tiene que aventar y si la lava al que sabe que nada tiene que purificar?
(Moriones, 2018, p. 110)

Aqui queda reflejada la necesidad real que Agustin observa en la
practica tradicional de la Iglesia para salvar a sus hijos, para salvarlos
de aquello que por el mero hecho de ser concebidos poseen. Si se ad-
mite la verdad del bautismo, y asi ha de ser pues es parte tradicional
de la liturgia de la Iglesia, entonces, se habra de convenir también la
existencia de aquello de lo que el bautismo trata de liberar a quien lo
recibe, sin escapatorias “inauditas y extrafas” como las de los pelagia-
nos. En otras palabras, los recién nacidos necesitan del bautismo para
alcanzar la salvacion, la vida eterna y el reino de los cielos, y como
seria injusto condenar o privar a los nifos de la salvacion si han sido
concebidos sin pecado, entonces podemos derivar de esto la existencia
de el pecado original y su transmision.

Los sacramentos de la Iglesia declaran suficientemente que los ni-
nos, aun los recién nacidos son rescatados de la servidumbre del diablo
por la gracia de Cristo. Pues ademas de ser bautizados de los pecados
con verdadero sacramento, ya antes se exorciza en ellos y se lanza con
el rito de soplo la potestad del diablo; y por las palabras de aquellos
por quienes son llevados responden que renuncian al demonio (Mo-
riones, 2018, p. 110)

Agustin observa la necesidad de la transmisién del pecado origi-
nal para afirmar algo que por todos, incluso por aquellos con quienes



138 ASIER MUERZA GEA

mantuvo disputas teolégicas, es sabido: Dios es justo. Me explico. Si no
se admitiese el pecado original, saldria a la luz otro gran problema de
muy dificil solucién, apareceria, en una nueva formulacién, el proble-
ma del mal y su compatibilidad con un Dios justo y todopoderoso. En
esta nueva formulacion, si la humanidad no hubiera pecado en Adan,
la condena que vivimos en este mundo no podria ser compatible con
un Dios que castiga justamente.

Asi, Agustin insta a los pelagianos a defender al mismo tiempo y
sin comprometer gravemente ninguno de los dos supuestos por una
parte, la innegable situacién de la humanidad llena de males fisicos
y morales y, por otra, la providencia de Dios justo y todopoderoso.
“No podéis, en absoluto, demostrar la justicia de los juicios de Dios
si en los ninos no hay pecado y, sin embargo, los sobrecarga con un
cuerpo corruptible y calamidades innumeras” (...) Y si decis que to-
dos estos males no tienen cabida en el Edén, épor qué se encuentran
en los nifos si, como afirmais, no tienen pecado alguno?” (Moriones,
2018, p.112)

Ciertamente, un Dios justo y todopoderoso no cargaria a la hu-
manidad, y a los nifios en particular (pues carecen de recorrido vital
como para merecerlo), con los males que siempre han pesado sobre
el hombre. Es pues necesario encontrar una razén que haga de esto
consecuencia de un juicio justo, a saber: el pecado original y su trans-
mision; para Agustin resulta imposible negarlo si afirmamos la jus-
ticia y omnipotencia de Dios. El santo se dedicé celosamente a esta
cuestion, a demostrar como Dios, en su justicia, no pudo castigar a
la humanidad sin una razén suficiente, razén que se encuentra en el
pecado original.

Sin embargo, también cabe preguntarse como es que el pecado
de Adan supone tales efectos penales en el resto de la humanidad que,
por razones evidentes, nada tuvo que ver con aquel suceso. Agustin es
consciente de la necesidad de salvar este problema, y aunque él mismo
reconoce la dificultad por la singularidad del caso en la historia, en-
cuentra la soluciéon argumentando de la siguiente manera:

Dada la distincion, ya mencionada, entre el pecado personal (el
que uno perpetra) y el pecado transmitido naturalmente (aquel que
Adan perpetr6), de la que Agustin era en todo momento consciente, se



MAL, PECADO, GRACIA Y LIBERTAD EN LA ANTROPOLOGIA TEOLOGICA... 139

refiere al pecado original como pecado de naturaleza (peccatum natu-
rae). La interpretacion de aquel “pecar en €l” que tanto sirvié al obispo
para argumentar en favor de la herencia del pecado es interpretado de
manera que la forma de “estar en €1” (en Adan) por parte de la huma-
nidad fue en términos “seminales”, forma suficiente para heredar el
pecado dada su magnitud.

Aun no nacidos éramos incapaces de un acto personal, ni bueno
ni malo. Mas todos estabamos en Adan pecador cuando peco, y por la
naturaleza y gravedad de este pecado toda la humanidad qued¢ viciada
(...) Este pecado ajeno se hace nuestro mediante una funesta sucesion (...)

Ni se dice ajeno este pecado de suerte que de ningtin modo perte-
nezca a los parvulos, pues todos pecaron entonces en Adan, cuando
todos en €l eran la misma cosa por la potencia generatriz, insita en su
naturaleza; sin embargo, se llama también ajeno porque no tenian en-
tonces los hombres una vida personal y propia, y la razén seminal de
todo el proceso futuro se encerraba en la vida de aquel unico hombre.
(Moriones, 2018, p. 126)

Con todo, reconoce Agustin, refiriéndose a los recién nacidos, que
el pecado les es en cierta forma ajeno, pero también entiende que por
otra parte les es propio. Esto lleva a Agustin, adelantando cierta ten-
dencia medieval posterior, a reconocer cierta voluntariedad del peca-
do original en estos mismos nifios, dada la vinculacién de herencia con
la voluntad del primer hombre que lo perpetr6.

“Y el llamado pecado original en los nifos, cuando todavia no te-
nian el uso del libre albedrio de la voluntad, tampoco es absurdo lla-
marlo voluntario, porque, contraido por la mala voluntad del primer
hombre, se hizo en cierto modo hereditario” (Moriones, 2018, pp, 127)

Antes de pasar a la siguiente cuestion, quisiera traer una dltima cita
que, ademas de poseer una fina y sutil belleza, resulta enormemente
ilustradora. Como ya se ha mencionado, Agustin identifica de forma
opuesta la obra de Adan, que conden6 a la humanidad, y la de Cris-
to, que vino a salvarla. Pues bien, a través de esta identificacion, hilo
conductor de la teologia agustiniana en este sentido, también se puede
observar la forma que el santo tenia de entender el hecho de que todos



140 ASIER MUERZA GEA

pecamos en Addn. “Todo hombre es Adan, como en aquellos que creen,
todo hombre es Cristo” (Moriones, 2018, pp, 126). De nuevo, Agustin
recurre al paralelismo entre Adan Y Cristo sobre el que reflexionare-
mos al término del trabajo.

Massa damnata por el pecado original

Tan grave fue el pecado de Adan que, después de esto, la idea de
la naturaleza del hombre en San Agustin es oscura y negativa, dejando
genuinas expresiones como massa damnata, massa luti, massa peccati o
massa perditionis para referirse al conjunto de los hombres. “La apostasia
del primer hombre, en el que la libertad de su querer era absoluta, sin impe-
dimento de vicio alguno, fue un pecado tan enorme que su ruina lo fue para
toda la naturaleza humana, como lo indica la extremada miseria del género
humano, de todos conocida, desde los primeros vagidos del nifio hasta el wltimo
suspiro del moribundo” (Moriones, 2018, pp. 135-136)

En De natura et gratia, dice Agustin sobre la humanidad que “(...)
estd vulnerada, herida, desgarrada, arruinada; le hace falta la confesion

verdadera, no la defensa. Busquese, pues, la gracia de Dios”. (Morio-
nes, 2018, p. 136)

En estos dos extractos de la obra de Agustin queda reflejado, por
una parte, el efecto del pecado original en la humanidad, caida y me-
llada para siempre, y, por otra, la necesidad de acudir a Dios, la nece-
sidad de la gracia, de la humanidad para salvarse. Ademas, también se
observa en ellos el tono pesimista en ciertas ocasiones tan caracteristi-
co de la teologia de Agustin a este respecto. La humanidad es para él
una masa perdida que poseia el diablo, el “seductor” en palabras del
obispo. “Desde el tiempo en que por un sélo hombre entr6 el pecado
en el mundo y por el pecado la muerte, y asi la muerte paso6 a todos los
hombres, por cuanto todos en €l pecaron (Rom 5, 12) sin duda, toda

la massa perditionis ha llegado a ser posesion del seductor” (Moriones,
2018, p. 137)

Respecto a esta cuestion cabe hacerse numerosas preguntas que,
en cualquier caso, son de dificil trato, por ejemplo: {Es entonces para
Agustin el mal la esencia misma de la naturaleza humana? {Hay una
perversion radical y absoluta de la naturaleza del hombre? ¢Doénde



MAL, PECADO, GRACIA Y LIBERTAD EN LA ANTROPOLOGIA TEOLOGICA... 141

queda entonces la libertad del ser humano? {Cae Agustin en un deter-
minismo pesimista?

¢Es Agustin determinista?

Pues bien, lo cierto es que, en contraste con este lenguaje de Agus-
tin y con estas expresiones tan pesimistas sobre la naturaleza humana,
encontramos otra tendencia lingiiistica en la obra del santo que parece
ser mas esperanzadora y menos oscura. Atiéndase a las palabras de
Agustin: “Aunque su naturaleza es excelsa (la del ser humano), pudo,
no obstante ser viciada, porque no es suprema, con todo, sigue siendo
excelsa, pues es capaz de la suprema naturaleza, y puede ser participe
de ella” (Moriones, 2018, p. 139).

Agustin entiende que, a pesar de la deformidad que el pecado ori-
ginal supuso en la naturaleza humana, ésta sigue siendo excelsa pues,
por la gracia divina, puede participar de la naturaleza de Dios. La na-
turaleza del hombre pudo ser corrompida, pues no es “suma” como si
que lo es la de Dios, pero no por ello esta para siempre perdida. Lo
que quiere decir es que, lo que se corrompe, ha tenido que ser en al-
guna medida bueno pero no perfecto a la vez, pues sino, tanto si fuese
sumamente perfecto como si fuese enteramente vil, no podria hablarse
de “corrupcion.” El pecado corrompe la naturaleza de los hombres y
genera una nueva necesidad: la gracia. “El pecado la deforma, deterio-
ra, aprisiona, hiere la imagen de Dios; la gracia la renueva, restaura,
embellece, sana, ilumina”. (Moriones, 2018, p. 139).

En cierto modo, esto viene a salvar del determinismo a la teoria
agustiniana. Ahora, se abre una puerta a la salvacién de la humanidad
sumida en el pecado. Esta massa damnata (masa condenada) que es el
género humano puede librarse de esta condicion de condena.

Bibliografia

BIBLIOTECA DE AUTORES CRISTIANOS (1963). SAN AGUSTIN: Del libre arbitrio,
Grupo Editorial Bruiio, SL, Sitio web: https://brilliantideas.anayaeduca-
cion.es/descargas/bruno_escolar/propuestas/7150783_EV_1529.pdf



142 ASIER MUERZA GEA

BIBLIOTECA DE AUTORES CRISTIANOS (1995), Obras completas de san Agustin.
obrascatolicas.com.  http://www.obrascatolicas.com/livros/Patrologia/
AGUSTIN%20DE%20HIPONA%200bras’%20completas®%2040.pdf

CaNEo, L. F. C. (s.f.), (Qué es el mal? filosofia.net. Recuperado 23 de junio
de 2021, de https://www.filosofia.net/materiales/sofiafilia/hf/soff_em_15.
html

SAN AGUSTIN (1983). Confesiones. Agustin, Santo, Obispo de Hipona, Madrid:
Espasa Calpe. (http://juango.es/files/Confesiones.pdf)

SAN AGUSTIN (s.f.), La naturaleza del bien. San Agustin. Augustinus Hipponen-
sis. Recuperado 23 de junio de 2021, de https://www.augustinus.it/spag-
nolo/natura_bene/index2.htm

SAN AGUSTIN (s.f.), Del libre albedrio, San Agustin. Augustinus Hipponensis.
Recuperado 23 de junio de 2021, de https://www.augustinus.it/spagnolo/
libero_arbitrio/index2.htm

SAN AGUSTIN (s.f.), Las Retractaciones, San Agustin, Augustinus Hipponensis.
Recuperado 23 de junio de 2021, de https://www.augustinus.it/spagnolo/
ritrattazioni/ritrattazioni_2.htm

SAN AGUSTIN (s.f.), La gracia y el libre albedrio, San Agustin. Augustinus Hippo-
nensis. Recuperado 23 de junio de 2021, de https://www.augustinus.it/
spagnolo/ritrattazioni/ritrattazioni_2.htm

ASIER MUERZA GEA



