
MAL, PECADO, GRACIA Y LIBERTAD EN LA ANTROPOLOGÍA TEOLÓGICA... 109

Mal, pecado, gracia y libertad en la antropología 
teológica de San Agustín de Hipona

Resumen

El mal es entendido en la teología agustiniana como ausencia de bien, es de-
cir, no existe si no es formulado en términos de su contrario. Pues bien, con 
esta cuestión del mal comienza el trato sobre la cuestión de fondo del trabajo: 
la libertad. Para San Agustín, podemos obrar mal porque gozamos de libre 
albedrío, aunque admite que este último nos ha sido dado por Dios para 
obrar rectamente y no para lo contrario. Así, Adán, quien aunque de distinta 
manera era también libre, perpetró el primer pecado, que fue en esencia un 
acto de arrogancia. Este pecado fue transmitido al resto de la humanidad, 
que quedó condenada sin remedio y cuya naturaleza se vio reformulada. El 
género humano pierde la naturaleza que Adán tenía y se ve inclinado al pe-
cado. A pesar de todo, el hombre sigue siendo libre, pero ahora requiere de 
la gracia de Dios para liberarse de los efectos penales del pecado adánico y 
elevar su condición de libre albedrío a la categoría de libertad.

Palabras clave: San Agustín, mal, pecado, Dios, libertad.

Abstract

Evil is understood in Augustinian theology as the absence of good, that is, it 
does not exist if it is not formulated in terms of its opposite. Well, with this 
question of evil begins the treatment of the fundamental question of work: 
freedom. For Saint Augustine, we can do wrong because we enjoy free will, al-
though he admits that the latter has been given to us by God to act righteously 
and not for the opposite. Thus, Adam, who although in a different way was 
also free, perpetrated the first sin, which was in essence an act of arrogance. 
This sin was passed on to the rest of humanity, which was hopelessly condem-
ned and whose nature was reformulated. The human race loses the nature 
that Adam had and is inclined to sin. In spite of everything, man remains 
free, but now he requires God’s grace to free himself from the penal effects of 
Adamic sin and elevate his condition of free will to the category of freedom.

Key words: Saint Augustine, evil, sin, God, freedom.

CiuD-Ra 236-1 (2023) 109-142



ASIER MUERZA GEA110

La vida de San Agustín de Hipona

Si se trata de comprender la teología de San Agustín, es buena 
idea empezar por tratar de entender su vida, pues en sus virtudes, sus 
defectos y en sus continuas dudas encontramos el particular sentido de 
su pensamiento.

Sin duda, la vida del santo es difícilmente disociable de su obra, 
pues esta última estuvo en gran medida determinada por las vicisitudes 
que atravesó desde bien temprano. Además, el pensamiento de Agus-
tín se caracteriza y diferencia, entre otras cosas, del de otros teólogos 
por ser poco sistemático y tener un carácter marcadamente dinámico, 
matizando y volviendo muchas veces a cuestiones tratadas con anterio-
ridad. Dueño de su destino y esclavo de sus errores, Agustín, no cesó 
de buscar celosamente aquello que le acabara por llenar, y así vivió su 
vida hasta el día de su muerte. Una forma de vivir que queda refleja en 
su espiritualidad y su radical compromiso con aquello que creía justo 
hacer con la libertad que le fue otorgada.

El siguiente acercamiento a la vida del Santo no es pues azaroso, se 
trata más bien de identificar la correspondencia entre la vida que llevó 
y la obra que produjo, para poder entender mejor esta última. Vamos, 
sin más, con la tarea que hoy nos ocupa.

Aurelius Augustinus nació el 13 de noviembre del año 354 d.C, en 
Tagaste, provincia de Numidia, bajo el gran manto del Imperio Roma-
no. Su padre Patricio era pagano, y su madre Mónica devota cristiana. 
Esta última, más tarde santa y a quien se le atribuyen excelsas virtu-
des cristianas, influyó enormemente en la posterior deriva espiritual de 
Agustín; él mismo, en su célebre Confesiones, recoge de forma amplia 
la forma de vivir de su madre y la piedad y bondad que desbordaban 
sus actos. A ella se le reconocen la paciencia y el aguante propios de 
una vida llena de dolor, causada primero por la deriva ociosa de su hijo 
Agustín, que más tarde se referirá a sí mismo como “el hijo de las lá-
grimas de su madre”, y también por los hábitos de su esposo, adúltero, 
licencioso y de fuerte carácter violento. Tanta paciencia hubo de tener, 
que se le atribuye el mérito de calmar el colérico temperamento de su 
cónyuge y lograr convertirlo a la fe cristiana, eso sí, durante su última 
etapa vital, poco antes de morir y dejar viuda para siempre a Mónica, 



MAL, PECADO, GRACIA Y LIBERTAD EN LA ANTROPOLOGÍA TEOLÓGICA... 111

que nunca más contrajo matrimonio. Gracias a Mónica Agustín fue 
educado en la fe cristiana, aunque no fue bautizado hasta los treinta y 
tres años.

Así, Agustín creció en el seno de una familia humilde pero que, no 
sin dificultades, pudo brindarle una educación. Primero en Tagaste y 
más tarde en Madaura y Cartago. Durante esta primera época destacó 
por encima de todo en gramática y retórica, mostrando una gran elo-
cuencia y gusto por las letras y el teatro.

A los dieciséis años, debido a ciertos apuros económicos familia-
res, hubo de abandonar Madaura, lugar donde estudiaba, y regresar 
a Tagaste, donde Agustín, lejos del estudio, dedicó su tiempo a la vida 
ociosa y los placeres mundanos. Es en esta temporada cuando pode-
mos observar el comienzo de una posterior tendencia al hedonismo 
y el recreo, que tanto pesar le generó en el futuro y que tan criticada 
fue por él mismo, a veces, incluso, con excesiva severidad. Durante 
este tiempo, Agustín disfruta de opulentas comidas y borracheras, de la 
compañía de distintas concubinas y de la tan ansiada popularidad y el 
reconocimiento ajeno que siempre caracterizó a un joven brillante. Una 
vida licenciosa y de placer de la que sus padres sabían perfectamente, 
y por la que tomaron la decisión de enviarlo a Cartago para continuar 
sus estudios. Sin embargo, a pesar de los esfuerzos de sus progenitores, 
Agustín continúa llevando el mismo estilo de vida mientras lo compagi-
na con sus estudios de filosofía y retórica. 

Entre fiestas y amantes, Agustín encuentra tiempo para la búsque-
da filosófica que siempre le acompañó, y es que, si algo caracteriza el 
recorrido vital de Agustín de Hipona, es la insaciable búsqueda de la 
verdad. Esta búsqueda le lleva en un principio a las ideas del sabio per-
sa Mani, considerado el último de los profetas enviados por Dios, y que, 
en una concepción radicalmente dualista, entiende el mundo y la vida 
en una tensión entre dos principios opuestos: el bien y el mal. Entonces, 
el maniqueísmo cautiva de tal forma el corazón de Agustín que, influen-
ciado por estas ideas y otra vez de vuelta en su Tagaste natal, mantiene 
una gran disputa con su madre, devota cristiana y ahora profundamente 
disgustada por las decisiones de su hijo. Así, Mónica decide con gran 
dolor que su hogar ya no es el hogar de Agustín, que se ve obligado a 
ganarse la vida como maestro fuera de la que fue su casa.



ASIER MUERZA GEA112

Es entonces cuando el africano conoce a Fausto de Mileto, obis-
po maniqueo de quien Agustín esperó recibir instrucción y profun-
das enseñanzas en su nueva fe. Sin embargo, el aprendizaje se dio 
de forma distinta a la esperada. Agustín, quien por su parte tenía 
más que ofrecer a este sabio maniqueo de lo que de él podía recibir, 
quedó profundamente decepcionado, primero, por la falta de virtu-
des que esperaba encontrar en Fausto y, segundo, por la naturaleza 
simplista del maniqueísmo y su tendencia a la pasividad del bien 
frente al mal. Más tarde, tras su conversión al cristianismo, Agustín 
verterá duras críticas hacia lo que fue en un tiempo su fe, más ade-
lante lo veremos.

De esta forma, frustrado y decepcionado, decide en el año 383 par-
tir a Roma en busca de un nuevo sentido para su vida, y para ello engaña 
y abandona a su madre Mónica que estaba dispuesta a partir con su hijo 
hacia su nuevo destino, como él mismo cuenta en sus Confesiones.

Al profundo malestar de Agustín, que no encuentra cobijo en nin-
guna filosofía que logre orientar su vida y que se siente culpable por el 
trato inmerecido que le ha dado a su madre, se le suma entonces una 
grave enfermedad del cuerpo. Éste es un momento tremendamente 
adverso y decisivo en la vida del santo.

Tras recuperarse de su enfermedad, pero aún herido espiritual-
mente, Agustín recibe la ayuda de Símaco, prefecto de Roma, quien le 
consigue un cargo como maestro en Milán que le ayudaría a enderezar 
su vida. Esta vez, Agustín acude a su nuevo destino en compañía de su 
madre y su hermano Navigio, y, siguiendo sus consejos, abandona la 
relación extraconyugal que mantenía con la madre de su hijo, tratando 
de encontrar el camino que por fin le satisfaga.

Al principio, Agustín sigue, sin aparente éxito, su búsqueda de la 
verdad. Esta deriva resulta tremendamente angustiosa para él, llegan-
do incluso a plantearse abrazar definitivamente el escepticismo dada 
su constante insatisfacción y duda por todo, sin embargo, pronto en-
contraría su nueva fe.

Comienza entonces a acudir a las prédicas y los sermones de Am-
brosio, obispo de Milán, y así, fascinado por su mensaje, Agustín co-
mienza su transformación espiritual. A través del obispo Agustín se 



MAL, PECADO, GRACIA Y LIBERTAD EN LA ANTROPOLOGÍA TEOLÓGICA... 113

acerca a autores cristianos como Pablo de Tarso y se inicia en el estudio 
del neoplatonismo de Plotino.

Llegado a este punto, bajo la influencia de Ambrosio y fascina-
do por estas corrientes cristianas y neoplatónicas que tanta presen-
cia tendrán en su posterior pensamiento, Agustín toma la decisión 
de romper para siempre con el maniqueísmo que tan decepcionado 
le tenía.

Con todo, la tribulación y vida disoluta de Agustín aún perduran, 
y no es capaz de dar el paso hacia la fe cristiana. Hasta que, como él 
mismo relata en Confesiones, ocurre lo siguiente:

Porque conociendo yo que mis pecados eran los que me tenían pre-
so, decía a grito con lastimosas voces: ¿Hasta cuándo, hasta cuándo 
ha de durar el que yo diga, mañana y mañana?, pues ¿por qué no ha 
de ser desde luego y en este día?, ¿por qué no ha de ser en esta misma 
hora el poner fin a todas mis maldades?

Estaba yo diciendo esto y llorando con amarguísima contrición de 
mi corazón, cuando he aquí que de la casa inmediata oigo una voz 
como de un niño o niña, que cantaba y repetía muchas veces: Toma y 
lee, toma y lee.

Así, reprimiendo el ímpetu de mis lágrimas, me levanté de aquel si-
tio, no pudiendo interpretar de otro modo aquella voz, sino como una 
orden del cielo, en que de parte de Dios se me mandaba que abriese 
el libro de las Epístolas de San Pablo y leyese el primer capítulo que 
casualmente se me presentase.

Yo, pues, a toda prisa volví al lugar donde estaba sentado Alipio, 
porque allí había dejado el libro del Apóstol cuando me levanté de aquel 
sitio. Tomé el libro, lo abrí y leí para mí aquel capítulo que primero se 
presentó a mis ojos, y eran estas palabras: No en banquetes ni embria-
gueces, no en vicios y deshonestidades, no en contiendas y emulaciones, 
sino revestíos de Nuestro Señor Jesucristo, y no empleéis vuestro cuida-
do en satisfacer los apetitos del cuerpo. No quise leer más adelante, ni 
tampoco era menester, porque luego que acabé de leer esta sentencia, 
como si se me hubiera infundido en el corazón un rayo de luz clarísima, 
se disiparon enteramente todas las tinieblas de mis dudas (Conf. VIII, 
28-29). 



ASIER MUERZA GEA114

A través de este suceso, Agustín cae en la cuenta de su verdadera 
vocación: Dios. Esta transformación fue distinta a las anteriores, que, si 
bien le llevaron a la reflexión y la crítica de sus actos, no lograron se-
pararlo de su vida ociosa. A partir de este momento, Agustín abandona 
sus malos hábitos, su empleo, sus amantes y su prometida y se entrega 
a Dios por completo, así, comienza una etapa de ascesis, de estudio de 
la Biblia y meditación. Durante este periodo escribe algunas de sus pri-
meras obras filosóficas: Contra los académicos, De la vida Feliz, Soliloquios 
y La inmortalidad del alma. Y en el año 387, Agustín contrae por fin el 
sacramento del Bautismo de manos de San Ambrosio.

Poco después, ya con la intención de regresar a Tagaste junto a su 
madre, su hijo Adeodato y su amigo Alipio. Mónica falleció en Ostia.

De regreso en África, Agustín vendió sus bienes materiales, donó 
el dinero obtenido a los necesitados y se retiró por tres años a una hu-
milde propiedad a practicar la vida monacal con algunos colegas. En 
este periodo, Agustín vuelve a sufrir el dolor de la pérdida, esta vez de 
su hijo Adeodato.

En el año 391 Agustín se traslada a Hipona para continuar con 
su vida monacal. Allí, durante una celebración religiosa, fue elegido 
por los fieles como el candidato idóneo para ser ordenado sacerdote, 
respondiendo a la demanda del obispo Valerio. Su trabajo fue de tanto 
valor que la comunidad rápidamente apreció su labor y así, más tar-
de, en el año 395, fue elegido por el primado de Cartago para ayudar 
al anterior obispo de Hipona Valerio. Tras la muerte de este último, 
Agustín es nombrado obispo de Hipona, adhiriendo su nombre al de 
esta ciudad para siempre y desempeñando una labor que le acompa-
ñaría durante el resto de su vida.

La actividad episcopal del de Hipona fue tremendamente fructífe-
ra, no sólo por la cantidad de obras que escribió, sino por su papel para 
la comunidad cristiana. Se dedicó en gran medida a escribir y predicar 
en favor de la fe cristiana y en contra de aquellos que no seguían la 
ortodoxia católica, encabezando la disputa teológica contra numerosas 
corrientes como los maniqueos, los arrianos o los pelagianos, que tanto 
definieron su pensamiento. Además, participó en numerosos concilios. 
Durante esta época, Agustín es altamente prolífico, llegando a escribir 
más de cien obras de incuestionable calidad filosófica y teológica, entre 



MAL, PECADO, GRACIA Y LIBERTAD EN LA ANTROPOLOGÍA TEOLÓGICA... 115

ellos Confesiones, La vida beata y La ciudad de Dios. Algunas de las obras 
escritas durante este periodo han sido motivo para que San Agustín sea 
considerado uno de los cuatro Padres de la Iglesia latina junto a Grego-
rio Magno, Ambrosio de Milán y Jerónimo de Estridón.

El 28 de agosto del año 430, a la edad de 76 años, Agustín muere 
en Hipona durante el sitio a la ciudad por la invasión vándala.

El bien y el mal

El problema del mal

Hasta ahora, el lector habrá podido advertir que la vida del santo 
estuvo siempre movida por una búsqueda de verdad y principios que 
orientasen su vida práctica. La evolución espiritual de Agustín atravesó 
distintas etapas pero en todas ellas se encuentra la cavilación acerca de 
las mismas cuestiones. Entre ellas, la cuestión del mal, de su existencia 
y de su sentido, estuvo siempre presente en el pensamiento del autor 
africano y, en lo que a su vida respecta, fue motivo de angustia durante 
largo tiempo. Las brillantes respuestas que ofreció a estas cuestiones 
tras su conversión al cristianismo inspiraron en cierta medida la teolo-
gía medieval y la doctrina católica.

Tratar aquí la cuestión del mal, esto es, qué sentido tiene el mal, 
qué origen y qué fundamento tiene el mal, resulta necesario para in-
troducirnos de lleno en la teología agustiniana y su concepción de la 
libertad del hombre, que es uno de los objetivos del trabajo. Éste, el del 
mal, es un punto que el teísmo no puede obviar. Siendo precisamente 
la existencia del mal una de las críticas más comunes a la existencia 
de Dios a lo largo de la historia, es necesario ofrecer una solución que 
compatibilice la existencia de un Dios infinitamente bueno y poderoso 
con la existencia del mal, mejor dicho, veremos, de aquello a lo que 
llamamos mal.

Además, a este problema de la existencia del mal le siguen nume-
rosas preguntas filosóficas y teológicas tan fundamentales y complejas 
como la primera. ¿Para qué nos ha sido dada la libertad? ¿Qué sentido 
tiene la libertad si nos permite obrar mal? ¿Por qué nos ha sido dada 



ASIER MUERZA GEA116

por Dios la capacidad de libre voluntad y elección si esta puede ir en 
contra de sus preceptos morales?

Es importante decir que estas primeras formulaciones del proble-
ma serán matizadas por Agustín para, después, ofrecer un planteamien-
to filosófico que pueda dar respuesta a esos interrogantes que tanto han 
acuciado al ser humano durante siglos y que ocupan un lugar central 
en la discusión teológica.

Para introducirnos en la cuestión del mal y su relación con la liber-
tad del ser humano, considero que el siguiente texto puede ofrecernos 
las claves necesarias por el momento. Se trata de Del libre arbitrio, una 
obra, compuesta por tres libros, de la que Agustín escribió parte en 
Roma, parte en Tagaste y parte en Hipona, tras su conversión a la fe 
cristiana. En él encontramos un interesante diálogo entre Agustín y 
Evodio, compatriota del primero, militar converso al cristianismo que 
más tarde fue consagrado obispo, sobre la existencia y el sentido de la 
libertad, el mal y la responsabilidad del hombre.

La mirada desde la cual se aborda la cuestión es naturalmente 
aquella que trata de compatibilizar la realidad mundana, que encierra 
todo tipo de males, con la existencia de Dios, que es todopoderoso e 
infinitamente bondadoso y de quien todo emana. Ciertamente, estas 
características que se le atribuyen al Dios de Agustín y Evodio pueden 
resultar problemáticas, primero, al compatibilizarlo con la existencia 
del mal y, segundo, por el hecho de que la libertad del hombre sirva 
para cometerlo. Si bien la existencia de males ajenos a la voluntad y 
obra del ser humano también compete a un Dios todopoderoso (catás-
trofes naturales, biológicas, etc.), el texto trata principalmente de re-
flexionar en torno al mal moral, a aquel mal que el hombre, haciendo 
uso de su libertad, puede cometer. Con todo, en el texto, Agustín no se 
limita estrictamente a lo que su título reza, sino que las interpelaciones 
de Evodio lo llevan a tratar además cuestiones como la fe o la razón, 
también relevantes en su filosofía pero que aquí no trataremos tan am-
pliamente.

Pues bien, partamos de aquello de lo que ambos comparten desde 
el principio. Agustín y Evodio ya dieron algo importante como cierto 
en su conversación, a saber, que el hombre goza del “libre arbitrio de 
la voluntad” y que es este y no otro el origen de los pecados. Los dos 



MAL, PECADO, GRACIA Y LIBERTAD EN LA ANTROPOLOGÍA TEOLÓGICA... 117

coinciden además en que es Dios quien juzga, quien premia y castiga, 
entonces, parece claro que el hombre venga de Él, pues, dice Evodio, 
es de bondad hacer el bien al desconocido pero no lo es castigarlo, por 
lo que, habiendo sentado que Él es quien castiga, no habremos de ser 
desconocidos para Dios sino que habríamos de venir de Él mismo. 

Además, Evodio ofrece otro argumento con el que Agustín coin-
cide, este primero viene a decir que, siendo que todo bien procede de 
Dios, y siendo además que el hombre es un bien en tanto puede obrar 
rectamente siempre que este así lo desee, el hombre procede entonces 
indudablemente de Dios.

Desde este punto común, la pregunta que Evodio le dirige al de 
Hipona cuestiona la pertinencia o la justicia en el hecho de que Dios le 
haya otorgado al hombre esta condición, el libre albedrío.

“Explícame ya, si es posible, por qué ha dado Dios al hombre el 
libre albedrío de la voluntad, puesto que [de] no habérselo dado, cier-
tamente no hubiera podido pecar.” (San Agustín, Del libre albedrío, 
Libro II, I, 1)

De aquellas primeras argumentaciones en las que ambos coinci-
den, Agustín extrae la respuesta a la primera pregunta de Evodio, que 
pone en cuestión si Dios hubo de dar al hombre la libertad con la que 
éste puede hacer el mal moral. Dice así:

Si el hombre en sí es un bien y no puede obrar rectamente sino 
cuando quiere, síguese que por necesidad ha de gozar de libre albe-
drío, sin el cual no se concibe que pueda obrar rectamente. Y no por-
que el libre albedrío sea el origen del pecado, por eso se ha de creer 
que nos lo ha dado Dios para pecar. Hay, pues, una razón suficiente de 
habérnoslo dado, y es que sin él no podía el hombre vivir rectamente. 
(San Agustín, Del libre albedrío, Libro II, I, 3)

Agustín responde a la pregunta de Evodio alegando que el libre 
albedrío no nos ha sido en ningún caso concedido por Dios para obrar 
mal, sino para poder obrar rectamente. La posibilidad de obrar recta-
mente gracias a la libertad es razón suficiente para justificarla, no ha de 
pensarse que se nos ha dado para pecar, sino para lo contrario.



ASIER MUERZA GEA118

Además, Agustín reflexiona aquí acerca de lo que de justo e injusto 
tiene el castigo. El lector coincidirá en que no es justo castigar a quien 
obra con arreglo a lo que de él se espera, con arreglo a lo que ha sido 
llamado, a su deber; sino que es justo el castigo cuando se impone a 
aquel que no cumple su deber, a quien obra mal. Si esto es así, enton-
ces, el libre arbitrio no se nos ha dado para el pecado, pues en ese caso 
Dios no castigaría al pecador. Si Dios castiga el pecado del hombre es 
porque éste ha usado su libre albedrío para algo para lo que no le fue 
concedido: el mal.

Así, pues, cuando Dios castiga al pecador, ¿qué te parece que le dice, 
sino estas palabras: te castigo porque no has usado de tu libre voluntad 
para aquello para lo cual te la di, esto es, para obrar según tu razón? 
Por otra parte, si el hombre careciese del libre arbitrio de la voluntad, 
¿cómo podría darse aquel bien que sublima a la misma justicia, y que 
consiste en condenar los pecados y en premiar las buenas acciones? 
Porque no sería ni pecado ni obra buena lo que se hiciera sin voluntad 
libre. Y, por lo mismo, si el hombre no estuviera dotado de voluntad 
libre, sería injusto el castigo e injusto sería también el premio. Mas por 
necesidad ha debido haber justicia, así en castigar como en premiar, 
porque éste es uno de los bienes que procede de Dios. Necesariamente 
debió, pues, dotar Dios al hombre de libre arbitrio. (San Agustín, Del 
libre albedrío, Libro II, I, 3)

Queda, así, resuelta la primera cuestión que Evodio plantea: El 
hombre, que viene de Dios, ha sido dotado de libre albedrío por Él 
mismo con el objetivo de hacer el bien y obrar rectamente, así se en-
tiende que justamente sean castigados los pecadores y de la misma 
forma premiados los rectos. Se trata en definitiva, de la respuesta de 
San Agustín al sentido de la libertad del ser humano.

Ahora, en el capítulo segundo, Evodio plantea la pregunta acerca 
de la razón por la que se nos ha dado una libertad que, admitiendo que 
nos ha sido concedida para obrar bien, permite que el hombre haga 
el mal. ¿Qué razón hay en esto? ¿Por qué no se nos ha dado entonces 
la libertad únicamente para elegir el bien? Aquí Evodio continúa con 
un una cuestión similar a la anterior. Antes cuestionaba el porqué Dios 
nos ha conferido esta naturaleza y, ahora, vuelve a preguntar acerca de 
qué razón hay en esta forma de libertad y sugiere que podría habérse-



MAL, PECADO, GRACIA Y LIBERTAD EN LA ANTROPOLOGÍA TEOLÓGICA... 119

nos dado otra forma de libertad si verdaderamente nos hubiera sido 
dada para el bien.

Concedo que Dios haya dado al hombre la libertad. Pero dime: ¿no 
te parece que, habiéndonos sido dada para poder obrar el bien, no de-
bería poder entregarse al pecado? Como sucede con la misma justicia, 
que, habiendo sido dada al hombre para obrar el bien, ¿acaso puede 
alguien vivir mal en virtud de la misma justicia? Pues igualmente, 
nadie podría servirse de la voluntad para pecar si ésta le hubiera sido 
dada para obrar bien. (San Agustín, Del libre albedrío, Libro II, II, 4)

Para responder a esta cuestión, Agustín explica: Hay solo dos po-
sibilidades, a saber, que haya sido Dios quien nos ha dado la libertad 
o que no haya sido Él.

Si no asumimos desde el principio que es Dios quien nos ha dado 
el libre albedrío, entonces podemos preguntarnos acerca de si nos ha 
sido dado o no con buena razón. Si, entonces, concluimos que sí nos 
ha sido dada con razón, de la misma forma habríamos de tener a Dios 
como quien nos hizo libres. Si, por el contrario, concluimos que nos 
fue dado sin razón, Dios no habría de ser el objeto de nuestros juicios 
a este respecto, pues la decisión le sería ajena.

La otra argumentación recorre el camino contrario, es decir, admi-
tir que ha sido Dios quien nos ha dado la libertad. Esto nos lleva a una 
respuesta afirmativa ante la pregunta acerca de la buena razón de esta 
concesión, pues no cabe preguntarse acerca de si las decisiones que 
Dios toma pudieran haber sido mejor de otra forma. En otras palabras, 
si Dios nos dio la libertad, no hay nada que nosotros, desde nuestra 
condición humana, podamos considerar al respecto. Aquí Agustín se 
remite a su fe y evita juzgar aquello que, viniendo de Dios, nos es im-
posible juzgar.

En fin, Agustín responde claramente. Si se ha admitido ya que 
el libre albedrío nos ha sido otorgado por Dios, no cabe la pregunta 
acerca del cómo hubo de dárnosla Él, que es todopoderoso y que es de 
quien todo bien ha venido.

Llegado a este punto del diálogo, Evodio sugiere continuar inves-
tigando “como si todo fuera incierto”, es decir, dejando a un lado la fe a 



ASIER MUERZA GEA120

pesar de reconocer tener una “fe inquebrantable” (San Agustín, Del libre 
albedrío, Libro II, II, 5), y dice así:

Aunque creo con fe inquebrantable todo esto, sin embargo, como 
aún no lo entiendo, continuemos investigando como si todo fuera in-
cierto. Porque veo que, de ser incierto que la libertad nos haya sido 
dada para obrar bien, y siendo también cierto que pecamos voluntaria 
y libremente, resulta incierto si debió dársenos o no. Si es incierto que 
nos ha sido dada para obrar bien, es también incierto que se nos haya 
debido dar, y, por consiguiente, será igualmente incierto que Dios nos 
la haya dado; porque, si no es cierto que debió dárnosla, tampoco es 
cierto que nos la haya dado aquél de quien sería impiedad creer que 
nos hubiera dado algo que no debería habernos dado. (San Agustín, 
Del libre albedrío, Libro II, II, 5)

Aquí Evodio nos muestra su necesidad de entender aquello en lo 
que cree, pero de entenderlo racionalmente, dejando a un lado la fe. 
Sin embargo, si se cree inconcusamente en la existencia de Dios, dice 
Agustín, y se hace a través de la fe que se profesa en las palabras de 
aquellos hombres que vivieron con el mismo Hijo de Dios, es decir, en 
las Escrituras, lo mismo habría de hacerse con las materias de las inves-
tigaciones que estos dos contertulios se encontraban discutiendo. En 
definitiva, y aunque Agustín lo hace a través del ejemplo, el de Hipona 
plantea que no hay motivo para aceptar en unos casos sí y en otros no 
los argumentos de autoridad en los que ambos basan su fe. Si en base 
a estos últimos se tiene fe en Dios, no cabe dudar tampoco de aquellas 
cosas que resulten más problemáticas a la hora de entender.

Si bien la fe de San Agustín es inquebrantable, también entiende 
que sea necesario conocer aquello de lo que se tiene fe. Ciertamente, 
creer y entender son cosas distintas. Agustín cree aquello de que “si no 
creyereis, no entenderéis”, es decir, que primero es necesario creer con 
fe para después entender.

Así, la sola fe no basta para alcanzar aquel objetivo al que Dios 
nos ha orientado, pues a los creyentes, a los que creían sinceramente 
a través de la fe, se les dijo: “Buscad y hallaréis”. Hallar, dice Agustín, 
es creer, pero también es entender, y es necesario investigar acerca de 
los productos de la fe para “hallar”. No en vano, Agustín es uno de los 



MAL, PECADO, GRACIA Y LIBERTAD EN LA ANTROPOLOGÍA TEOLÓGICA... 121

pilares de la teología cristiana y dedicó su vida a la cavilación teológi-
ca, a buscar.

Así, con fe y razón, Agustín y Evodio concluyen que el libre arbi-
trio de la voluntad nos ha sido dado para obrar el bien. Sin embargo, 
el pecado tiene también su origen en él y de ahí el castigo de Dios a 
quien mal obra. Pues también saben que es Dios, de quien venimos 
los hombres, quien nos ha otorgado esta libertad y quien es justo juez.

Con todo, la cuestión del mal que tanto acució a San Agustín a lo 
largo de su vida no está ni mucho menos resuelta, el africano aún tiene 
mucho que decir a este respecto. 

En Del libre arbitrio, se presentan como conclusiones algunas cues-
tiones fundamentales en la antropología teológica de San Agustín, las 
que más nos interesan aquí: que el libre albedrío es necesario, pues es 
por él que somos capaces de obrar rectamente. Que el libre albedrío 
es un bien que no nos ha sido concedido por Dios para pecar, sino 
para hacer el bien. Y que no hay responsabilidad sin libre albedrío, es 
decir, ni castigo ni premio justo. Con todo, Agustín deberá regresar a 
estas y otras cuestiones continuamente para enfrentar las críticas de sus 
opositores teológicos.

La definición agustiniana del mal y sus querellas  
contra los maniqueos

Hasta ahora, el lector habrá podido comprobar cómo la cuestión 
del mal está profundamente ligada a la de la libertad en el pensamiento 
del de Hipona, pues bien, es por esto que en las líneas que se siguen se 
va a tratar la cuestión del mal, porque es de trato necesario para encau-
zar la tarea que aquí nos ocupa.

En ocasiones, para aproximarnos a una cuestión y tratar de definir-
la, conviene empezar por aquello que no es. Así, y dada la importancia 
del maniqueísmo en el tiempo de Agustin, y también dada su anterior 
afiliación a esta corriente, comenzaremos por ver cómo el santo refuta 
los postulados maniqueos a este respecto para elaborar su teología. Si 
bien es cierto que Agustín escribió numerosas obras en contra de co-
rrientes heréticas como el pelagianismo, el donatismo o el arrianismo, 



ASIER MUERZA GEA122

en esta ocasión nos centraremos en su diálogo con los maniqueos, que 
es donde más evidentes se hacen las diferencias y las notas caracterís-
ticas de la teología agustiniana a este respecto.

El maniqueísmo recoge, por una parte, elementos del judaísmo, el 
budismo y el mazdeísmo y, por otra, elementos de tradiciones metafí-
sicas dualistas anteriores a ella como la de los pitagóricos o el neopla-
tonismo del que también se nutre la teoría agustiniana. Sin embargo, 
aunque compartiera ciertas fuentes y referencias con la tradición cris-
tiana, ambas posiciones tienen puntos irreconciliables. 

El maniqueísmo está basado en un dualismo ontológico radical. Se 
entiende la realidad como una eterna contienda entre dos principios 
antagónicos irreductibles, el Bien y el Mal, asociados a la luz y las tinie-
blas respectivamente. En lo que al hombre respecta, su cuerpo habría 
de ser del demonio y su espíritu pertenecería a Dios. Esto refleja la 
creencia maniquea de que el espíritu del hombre es siempre presa de 
lo material, de lo negativo. De esta forma, la concepción de estos dos 
principios que se contraponen, supone la negación del libre albedrío 
y la inevitabilidad del pecado. Pues el pecado sería así fruto de una 
coacción del cuerpo, una coacción inevitable que obligaría al hombre 
a hacer el mal.

De este modo, el ser humano está sujeto a una naturaleza que no 
puede superar para obrar de acuerdo a su libre voluntad, lo que su-
pone que no hay juicio, ni premio ni castigo, que sea justo. Pues ya se 
dijo, en el pasaje en que Evodio y Agustín trataban el mal y la libertad, 
que sólo son justos castigo y premio cuando el sujeto obra libremente, 
es entonces cuando la rectitud es exigible. Para el maniqueísmo, en-
tonces, la libertad del hombre se ve reemplazada por una naturaleza 
insalvable.

Naturalmente, una y otra concepción tienen implicaciones teó-
ricas y prácticas divergentes. El maniqueísmo reduce la responsa-
bilidad moral del hombre a la nada, pues sus actos no derivan de la 
libre voluntad que el obispo de Hipona sí que considera existente. 
Por ejemplo, desde el maniqueísmo se entendía que el deseo sexual, 
la concupiscencia, era una naturaleza por siempre arraigada en el 
hombre y completamente mala. Para el de Hipona, sin embargo, se 
trata de un vicio que puede dejarse atrás a través, como veremos, 



MAL, PECADO, GRACIA Y LIBERTAD EN LA ANTROPOLOGÍA TEOLÓGICA... 123

de la ayuda de la gracia, por lo que en ningún caso se trata de una 
naturaleza insalvable sino que está entre las posibilidades que impli-
ca la libertad del hombre poder hacerle frente. En La ciudad de Dios 
queda reflejada la libertad del hombre concedida por Dios desde la 
que Agustín construye su teología, y que se opone a la determinación 
pesimista del maniqueísmo. 

Como hemos visto, el maniqueísmo dotaba a lo material de un 
carácter negativo. Agustín, por su parte, entiende lo material como 
bueno en sí mismo, en tanto es parte de la creación de un Dios infi-
nitamente bueno y del cual sólo bien puede venir. Esta concepción 
agustiniana no sólo se opone al fatalismo maniqueo, sino que supone 
el fundamento de una particular concepción del cristianismo, veremos 
a continuación, que acepta y ama al mundo. Lejos de entender lo ma-
terial como una prisión para el alma de la que algún día quedaremos 
libres (como ha sido común en la historia de la filosofía), Agustín en-
tiende el mundo como una manifestación del amor y bondad de Dios 
y de su poder.

Sin embargo, la superación del maniqueísmo a través de esta vi-
sión de un Dios creador del que únicamente se obtienen bienes no es 
sencilla, pues abre nuevos frentes teológicos que han de ser tratados. 
¿Qué es entonces el mal? ¿Por qué un Dios de estas características 
permite su existencia? ¿Si todo viene de Dios y todo es por ello bueno, 
por que existe el mal? Nos encontramos ahora con un problema que 
Agustín plantea de esta manera:

Yo buscaba el origen del mal, y siendo así que lo buscaba mala-
mente no echaba de ver el mal que había en el mismo modo con que 
le buscaba. (...)

Véis aquí a Dios y veis aquí todo lo que Dios ha creado; Dios es 
bueno y su bondad excede infinitamente a todo el conjunto de sus 
criaturas; mas como él es sumamente bueno, todas las cosas las crea 
buenas, y ved ahí cómo todas las abraza y llena de su bondad. Pues 
¿en dónde está el mal?, ¿de dónde ha dimanado?, ¿por dónde se ha 
introducido en el universo?, ¿cuál es la raíz que lo produce?, ¿de qué 
semilla nace? ¿Acaso diremos que el mal no tiene ser alguno? Pues 
¿por qué tememos y evitamos lo que no hay ni tiene ser? (...)



ASIER MUERZA GEA124

Pues ¿de dónde vino este mal? Porque Dios, siendo todo bondad, 
hizo buenas todas estas cosas. El mayor y sumo bien hizo las criaturas 
que son bienes menores; pero así el Creador como las cosas creadas, 
todo es bueno. Pues ¿de dónde nace el mal? (Conf. VII, 5, 7).

En este fragmento extraído de su obra Confesiones, Agustín plantea 
lo problemático de admitir que a) todas las cosas, en tanto creadas por 
Dios, son buenas en sí mismas, y b) que el mal existe en el mundo. 
Veamos cómo enfrenta el santo este problema.

Agustín, oponiéndose al dualismo maniqueo, propone un único 
principio de la creación: Dios. Este principio es el Bien Supremo, del 
que por creación, y no por emanación como proponen algunas tradi-
ciones neoplatónicas que proceden todas las realidades espirituales y 
materiales. Es importante atender a que Agustín señala que todo pro-
viene de Dios por creación, pues si hubiese sido por emanación todo 
sería de igual naturaleza que Él, de quien todo viene. Así dice en La 
naturaleza del bien: 

El sumo bien, al cual no hay nada superior, es Dios; y por esto es un 
bien inmutable, realmente eterno e inmortal. Todos los otros bienes no 
son sino por él; pero no de él. En efecto, lo que es de él, es lo que él mis-
mo es; pero las cosas hechas por él, no son lo que es él mismo. Y por 
esto, si solo él es inmutable, todas las cosas que hizo, ya que las hizo 
de la nada, son mudables. (San Agustín, La naturaleza del bien, XII)

Aquí se acaba de entender lo que antes adelantaba, que todas las 
cosas, en tanto procedentes de Dios, del Sumo Bien, son en sí mismas 
buenas. Así , toda naturaleza, en sí misma considerada, es siempre 
un bien porque no puede provenir más que del supremo y verdadero 
Dios, porque todos los bienes tienen su principio en el Bien supremo.

Según Agustín, el bien metafísico o bien de las cosas en sí mismas, 
consiste en su “medida”, “belleza” y “orden”; y, en tanto todas las na-
turalezas suponen un mayor o menor grado de estos tres bienes, todas 
ellas son en definitiva buenas. “Por eso, antes de preguntar de dónde 
procede el mal, es preciso investigar cuál es su naturaleza. Y el mal no 
es otra cosa que la corrupción de la medida, de la belleza y del orden 
naturales.” (San Agustín, La naturaleza del bien, IV)



MAL, PECADO, GRACIA Y LIBERTAD EN LA ANTROPOLOGÍA TEOLÓGICA... 125

A partir de esto, observemos cómo la categoría ontológica del mal 
no tiene sentido en San Agustín, al menos si se entiende de forma po-
sitiva, es decir, habría de entenderse como no-ser o carencia de bien, 
nunca como mal en sí. Nos encontramos aquí con unas de las grandes 
aportaciones de Agustín a la teología cristiana: El privacionismo. Este 
es uno de los puntos cruciales en su divergencia teológica respecto a 
sus antiguos correligionarios los maniqueos, pues, mientras que estos 
últimos entienden que existen dos principios ontológicos, el bien y el 
mal, Agustín proclama un único principio, el Bien supremo. Así, el mal 
no tendría una entidad metafísica positiva, sino que pasaría al plano 
negativo, entendiéndose como ausencia de bien. Además es siempre 
algo relativo, pues el bien se identifica con el mismo ser, y si un ser 
tanto se alejara del bien como para corromper su esencia, éste dejaría 
de ser. El mal nunca podría alcanzar la categoría de substancia. 

En otras palabras, el mal supone el bien, pues buenas son nece-
sariamente las cosas que se corrompen, sino no podrían corromper-
se, no si no hubiese en ellas algo que corromperse. Además, tampoco 
podrían corromperse si fueran sumamente buenas, y sólo existe una 
naturaleza enteramente buena e incorruptible, Dios. Así, esta corrup-
ción de la que habla Agustín “no es sino la disminución del bien”(San 
Agustín, La naturaleza del bien, VII). Pues bien, he aquí la solución de 
Agustín al problema que planteábamos más arriba.

En definitiva, el concepto de mal como privación de bien al que 
acude Agustín salva la problemática inicial del mal existente en una 
creación, en tanto proveniente de Dios, buena por naturaleza.

Nótese por otra parte cómo en estas ideas, tan influyentes en pos-
teriores sistemas teológicos, podemos observar a su vez la influencia 
del neoplatonismo de Plotino.

Por último, es importante advertir cómo Agustín distingue distin-
tos tipos de mal. Ciertamente, no nos referimos al mismo sentido de 
“malo” cuando lo predicamos, por ejemplo, de un acontecimiento me-
teorológico que arruina la cosecha (mal tiempo, mala suerte), o cuando 
lo referimos a un ladrón que nos robó lo que sembramos (mala perso-
na, mala intención). Efectivamente, se trata de la diferenciación del mal 
moral, donde se encuentra el pecado. Es este tipo de mal, “la corrup-
ción del pecado”, es el que más consideraciones por parte de Agustín 



ASIER MUERZA GEA126

suscitó. Además, si se trata de entender la libertad del ser humano para 
san Agustín, el del pecado es un tema central y de trato absolutamente 
necesario. Siendo además que el de Adán resulta capital en la teología 
de Agustín, por cuestiones que más adelante veremos, es vital tratarlo 
para realizar la tarea que aquí nos ocupa, lo que nos lleva a tener que 
ocuparnos antes de la una cuestión anterior a esta. Vamos con ello.

Alma, naturaleza y pecado

El origen del alma. Adán y sus hijos

Para entender los efectos del pecado adánico en la libertad del 
hombre, es a su vez necesario tratar el origen de las almas, pues según 
se determine que éste se dio de un modo u otro, las conclusiones que se 
derivarán serán distintas, dando lugar a una u otra visión de los efectos 
penales del pecado original, y por tanto de la libertad del ser humano.

Empecemos pues, sin detenernos demasiado, por lo que para Agus-
tín fue una cuestión de complejo tratamiento, por el principio, por la 
creación de las “las criaturas excelentisimas, esto es, los espíritus racio-
nales”, los seres humanos. (San Agustín, La naturaleza del bien, VII)

Agustín distingue diversos grados de intervención divina, depen-
diendo de los mismos acontecimientos sujetos al juicio. Así, en un or-
den distinto al concurso normal a través del cual Dios ordena el mun-
do, se encuentra lo milagroso, aquello que supone una intervención 
directa e inmediata de Dios en el curso de las cosas. De esta misma 
forma sucedió en el caso de la creación del hombre, y también luego 
de la mujer, según San Agustín.

Dios creó el mundo e implantó unas determinadas razones semi-
nales en la naturaleza, razones que en ningún caso son contrarias a su 
voluntad, pues la voluntad de Dios no podría ser contradictoria. Sin 
embargo, tampoco hay ningún género de duda en el hecho de que 
Dios modeló el cuerpo de Adán a partir de materia inorgánica, del 
puro limo, se dice en las escrituras. De esto, y de otras cuestiones como 
que Adán fuera creado directamente como adulto, Agustín sigue la ne-
cesidad de una intervención directa de Dios, en la que la ley de las ra-



MAL, PECADO, GRACIA Y LIBERTAD EN LA ANTROPOLOGÍA TEOLÓGICA... 127

zones seminales fue reemplazada para dar como resultado este suceso. 
En el caso de Eva es para Agustín más evidente, pues siendo que salió 
de la costilla del hombre es cláramente un hecho milagroso si atende-
mos al orden y concurso normal de las cosas. Concluímos entonces 
que, para Agustín, Dios intervino directamente en el curso de las cosas 
para “llegado que hubo el momento oportuno, Adán fuera formado 
del barro, y la mujer de la costilla del hombre” (Moriones, 2018, p. 74)

Más. La cuestión que sigue a esta fue objeto de largas investiga-
ciones durante la vida de San Agustín y sin duda fue, junto con la 
cuestión del origen del mal, uno de los interrogantes más acuciantes 
para el obispo. Me refiero a la cuestión del origen del primer alma, del 
alma de Adán. En Comentario literal sobre el Génesis, Agustín se dedicó a 
investigar acerca de esta cuestión y a partir del estudio e interpretación 
del Génesis trata de resolver el problema del origen del alma. “Modeló 
Yahvé Dios al hombre de la arcilla y le inspiró en el rostro aliento de vida, y así 
convirtió al hombre en un ser viviente” (Gén 2,7).

De estas palabras que Agustín interpreta de forma metafórica y de 
otros pasajes de este libro, el de Hipona extrae sus propias conclusio-
nes. Así, apelando a la omnipotencia de Dios, pues “no es omnipotente 
quien necesita una materia prima de la cual hacer lo que desea”, Agustín cree 
que “el alma del primer hombre (...) fue sacada de la nada” (Moriones, 
2018, p. 76)

Ahora, sabiendo que el primer alma, la de Adán, fue creada ex 
nihilo, la pregunta que se sigue se cuestiona por la naturaleza y origen 
de todas las almas que descienden de esta. La cuestión sobre el origen 
de las almas distintas de la de Adán. Esta cuestión es fundamental para 
abordar la pregunta acerca de la libertad del hombre, pues en tanto to-
dos somos descendientes de Adán “En quien todos pecamos” (Rom 5,12), 
habríamos de tener una u otra naturaleza según el trato que se le dé a 
este interrogante. Más adelante se hará patente la radical importancia 
de esta cuestión. 

Agustín estudió celosamente esta cuestión, y barajó, al menos, cin-
co teorías, de las cuales tres de ellas fueron descartadas. Las dos restan-
tes supusieron un gran reto para el obispo a la hora de decantarse por 
una de ellas, tanto que, hasta su muerte, Agustín osciló entre estas dos 
sin llegar a dar una respuesta definitiva.



ASIER MUERZA GEA128

Por una parte, lo que es claro es que el de Hipona rechazaba direc-
tamente las teorías e interpretaciones neoplatónicas que hablaban de 
una cierta “preexistencia” del alma, que pasó a ser encarcelada en el 
cuerpo como forma de castigo por sus pecados. Esta suerte de teorías 
suscitaban en el africano una gran indignación, llegando a decir en una 
carta a San Jerónimo:

Que las almas pecan en otra vida superior, y que por eso son pre-
cipitadas en la prisión carnal, eso yo no lo creo, ni lo tolero, ni lo 
consiento (...). No sé si puede imaginarse cosa más horrorosa que una 
tal opinión (...) Una cosa es haber pecado en Adán, tal como lo afirma 
el apóstol al decir: “En quien todos pecaron” (Rom 5,12), y otra cosa 
distinta es haber pecado no sé dónde fuera de Adán y ser después en-
cerradas (las almas)como en una cárcel en Adán, es decir, en la carne 
propagada de Adán. (Moriones, 2018, p. 77)

Por otra parte, contra los gnósticos y sus tan criticados antiguos 
correligionarios los maniqueos, rechaza el emanatismo. Argumenta en 
su contra que el alma del hombre, que es mutable, no podría ser en 
ningún caso una porción de la sustancia de Dios, que es por su parte 
inmutable.

Agustín también atacó la postura de Tertuliano y su traducia-
nismo corporal. La teoría de que el alma es generada en el cuerpo 
de los progenitores directos del sujeto es para Agustín falso, por ser 
un impedimento para la naturaleza espiritual del alma de la que no 
tenía duda. “Afirman que las almas no son espíritus, sino cuerpos, y que 
nacen de simiente corporal. ¿Puede afirmarse cosa más perversa?” (Morio-
nes, 2018, p.78)

A la feroz crítica del santo sólo escaparon las teorías del creacio-
nismo y el traducianismo espiritual (adviértase la diferencia respecto al 
traducianismo corporal de Tertuliano).

Como digo, Agustín se mantuvo hasta su muerte dubitando acerca 
de qué posición entre estas dos era la correcta. En sus Retractaciones 
escribe: 

No sé si las almas se propagan de aquella única del primer hombre 
y después de los padres, o si lo mismo que a aquel único se da cada 



MAL, PECADO, GRACIA Y LIBERTAD EN LA ANTROPOLOGÍA TEOLÓGICA... 129

una a cada uno sin propagación alguna, pero que sí sé que el alma no 
es cuerpo, sino espíritu (Retract. II, 56). 

Aquí Agustín confiesa su indecisión por aceptar una de estas dos 
teorías acerca de la generación del alma.

Este problema se plantea en términos temporales, es decir, para 
Agustín la cuestión es determinar cuándo estas almas fueron creadas, 
en ningún caso la pregunta se refiere a otras cuestiones como quién es 
el hacedor de éstas o cuál es su naturaleza.

Lo cierto es que Agustín no encuentra pruebas suficientes en las 
sagradas escrituras como para poder decidir a este respecto. A pesar de 
su deseo manifiesto de que la teoría del creacionismo fuera la correcta, 
dice tener miedo a aceptarla, por una parte, por creer que Dios creara 
algo tras los días del Génesis, y por otra, por los problemas que traería 
a la hora de explicar la transmisión del pecado original. Lo que nos 
lleva al siguiente punto que quiero tratar aquí y que tiene profundas 
implicaciones en la cuestión de la libertad.

El primer hombre. Estado de gracia y caída

De nuevo, en nuestro camino por el pensamiento agustiniano, 
encontramos una cuestión insoslayable que debemos tratar. Para en-
tender los efectos del pecado original en el hombre y su libertad, es 
necesario atender a la cuestión del primer hombre, al estado original 
en que Dios concibió a Adán y su posterior caída de éste en el pecado.

Si bien la teología agustiniana a este respecto es ambigua y tiene 
numerosas interpretaciones, lo cierto es que, en lo siguiente, la postura 
de San Agustín es clara y no hay duda al respecto: a Adán le fue conce-
dido por Dios el don de la gracia y éste lo perdió por el pecado.

Lo verdaderamente problemático estriba en determinar, no por 
quién fuera concedido, sino la naturaleza del don que le fue concedido 
a Adán. La pregunta sería formulada, básicamente, en estos términos: 
Este don que por Dios le fue a Adán concedido, ¿resultó ser propio de 
su misma naturaleza o perteneciente a un orden sobrenatural?

Pues bien, esta pregunta es abordable desde numerosas posicio-
nes. Por su parte, Agustín recurre a la gracia restaurada por Jesucristo 



ASIER MUERZA GEA130

para tratar de entender la gracia concedida por Dios a Adán en un 
principio, así que la teoría de la redención resulta clave en su antropo-
logía teológica. Todo lo siguiente pasa primero por el establecimien-
to de una relación entre esta primera gracia concedida y perdida por 
Adán y la que posteriormente restaura Jesucristo, la gracia santificante. 
En otras palabras, la condición de Adán antes del pecado se identifica 
con la de aquellos redimidos por Jesucristo. Obsérvese, sin embargo, 
que en ningún caso se habla de una semejanza entre la condición de 
Adán y la del propio Cristo, sino entre la de Adán y la que por este 
último fue restaurada (para el resto de los hombres), pues Cristo, en 
su naturaleza hipostática no puede desear ni hacer el mal. (Moriones, 
2018, pp, 84-85)

Agustín, dada la postura de los pelagianos que sostenían que el pe-
cado y pérdida de la gracia de Adán sólo le afectó a él, dedicó grandes 
esfuerzos a demostrar, contra Pelagio, que los males que atormentan a 
la humanidad derivan de aquel primer pecado original y su consecuen-
te pérdida de la gracia. En otras palabras, que el pecado adánico no 
sólo afecta a quién lo perpetró, sino al resto de la humanidad también, 
pues de éste se deriva la pérdida del lugar que ocupaba en el orden de 
la creación, la pérdida de la gracia. Agustín es, entonces, un defensor 
de la necesidad de la gracia para la salvación del hombre. 

Aquí las diferencias con los pelagianos son más que evidentes, y 
si atendemos a esta polémica observaremos que la cuestión de fondo 
y causante de la disputa entre Pelagio y Agustín es, precisamente, la 
cuestión del carácter natural o sobrenatural de la gracia. La doctrina 
del primero recurría a la gracia de la naturaleza, mientras que Agustín 
apelaba a la gracia concedida por Dios con la redención de Cristo, que 
resulta necesaria y no natural o extraordinaria por la caída Adán en el 
pecado y su hacernos herederos del mismo.

Volvamos pues a la pregunta, ¿qué tiene que decir Agustín respec-
to a lo sobrenatural de la gracia? Pues bien, en contra de la creencia 
pelagiana que ligaba la gracia al orden natural, el obispo de Hipona 
entiende que entre aquellos principios que constituyen la naturaleza no 
se encuentra la gracia. De hecho, cuando Adán hubo pecado y perdido 
la gracia en consecuencia, regresó a su estado de naturaleza en el que 
no gozaba de esta. Agustín entiende la gracia como algo ajeno a las 



MAL, PECADO, GRACIA Y LIBERTAD EN LA ANTROPOLOGÍA TEOLÓGICA... 131

exigencias de la naturaleza humana; la gracia es para él un don gratuito 
que viene directamente de Dios y manifiesta su bondad. Así, a través 
de esta, el hombre se presenta como hijo adoptivo de Dios.

Más, en la teología agustiniana, la gracia tiene un carácter auxi-
liar, “adyuvante”, y es conocida como “auditorium sine quo” (Moriones, 
2018, p. 85). Esta concepción de la gracia agustiniana refleja la ayuda 
que Dios le brindó a Adán en su estado de inocencia y es exclusiva-
mente aplicable a este caso único en la historia. 

Dada la particularidad del caso, la teología de Agustín acudió a 
una brillante solución que diera sentido a lo problemático de la gracia 
concedida por Dios a Adán en su inocencia pues, si Agustín ya planteó 
que Adán fue creado “sin ningún vicio” ¿qué sentido tendría entonces 
la gracia que le fue concedida?

Pues bien, para tratar, de una parte, la gracia del Adán inocente y, 
de otra, la de la humanidad ya sumida en el pecado, Agustín plantea 
una teoría: la de las “dos economías divinas”.

En los dos casos, la cuestión se plantea en una “tensión” entre la 
libertad del hombre y la gracia de Dios. Así, cuanto más potente es 
la libertad del hombre, menor calidad de gracia necesaria para obrar 
bien; y cuanto más débil es la libertad, más necesidad de una gracia 
poderosa hay.

Según la teoría agustiniana de las “dos economías”, en caso de 
Adán antes del pecado, (nótese a continuación la diferencia conceptual 
clave libre albedrío-libertad que más adelante trataremos), éste gozaba 
de una libertad robusta (libertas), por lo que le era más fácil rechazar 
el mal y obrar rectamente; por otra parte, en el caso de la humanidad, 
vulnerada por el pecado en tanto descendiente de Adán, se da un gra-
do de libertad menor (liberum arbitrium), que supone mayor dificultad 
para enfrentarse al mal. Aquí se evidencian el poder de la libertad en 
el caso de Adán antes del pecado, y el poder de la gracia necesaria en 
el estado de naturaleza caída.

La gracia que Dios le concedió a Adán, la del auditorium sine quo, 
es considerada por Agustín como gracia grande (Adam magnam gratiam 
habuit), aunque no más grande que la concedida a la humanidad des-
cendiente de Adán y mellada por el pecado original. Agustín llama a 



ASIER MUERZA GEA132

la gracia de Adán “grande pero desigual” (magna sed disparis), pues él, 
en su naturaleza, no requería la gracia que nosotros necesitamos en 
el presente, que ha de ser más poderosa dada nuestra herida causada 
por el pecado original, dada nuestra inclinación al mal. De esta forma, 
a Adán le fue concedido el auditorium sine quo como ayuda para man-
tenerse en el bien. Así, Adán, haciendo uso de su libertad, “podía no 
pecar”, “podía no abandonar el bien”. Agustín argumenta así en favor 
del justo castigo que Adán recibió, pues la gracia que le fue concedida 
fue “suficiente” y, sin embargo, él pecó. (Moriones, 2018, pp. 86-88)

Dado el “privilegio” de la condición de Adán, que suponía una in-
clinación al bien, se entiende que su pecado fuera tan grande y “lamen-
table” (para nosotros en tanto herederos del mismo) como su capaci-
dad para no cometerlo. En lo que a nosotros nos interesa, la libertad 
del hombre, esto resulta fundamental, pues su pecado tuvo enormes 
consecuencias en la humanidad, como ya se ha adelantado y quedará 
patente en páginas siguientes.

En numerosas ocasiones Agustín identifica, en general, el pecado 
y, en particular, el cometido por el primer Adán con la soberbia, y aun-
que también “cualquiera otro desorden con diligente examen puede 
descubrirse en este único pecado cometido”(Moriones, 2018, p. 101), 
en su teología, la soberbia de Adán es central en el perpetrar de aquel 
primer pecado. 

Siendo que la soberbia es el principio de la mala voluntad, si 
Adán no hubiese sido soberbio dentro de sí, queriendo encumbrarse 
por encima de Dios, no hubiese pecado. Además de nacer de la so-
berbia, el mal obrar, en el pensamiento de Agustín, tiene origen en 
el interior del propio Adán, dentro de él. El primer hombre, antes de 
tomar acción, comenzó siendo malo, soberbio, en su interior, para 
después llevar a cabo la mala acción que acabaría por ser transmitida 
a toda la humanidad. En estas y las siguientes líneas queda resumido 
el pensamiento agustiniano sobre la naturaleza del pecado original, 
su origen en el interior del hombre y su motivación por la soberbia 
de Adán. 

No hubiera, pues, el diablo sorprendido al hombre en el pecado 
claro y manifiesto de hacer lo que Dios había prohibido si él mismo no 



MAL, PECADO, GRACIA Y LIBERTAD EN LA ANTROPOLOGÍA TEOLÓGICA... 133

hubiera ya comenzado a complacerse a sí mismo. De ahí que le halaga-
ra aquel “seréis como dioses”. Y hubieran podido ser mejores uniéndose 
por la obediencia al supremo y soberano principio, no constituyéndose 
a sí mismos en principio por soberbia. (Moriones, 2018, pp. 101-102)

Veremos a continuación cómo y por qué el pecado original afectó 
a los descendientes de Adán, a la humanidad.

Transmisión del pecado original

Hemos tratado el estado original de Adán, la condición privilegia-
da que al primer hombre le fue concedida por Dios, su caída en el pe-
cado y la naturaleza de éste último. Pasamos ahora, por su centralidad 
en la cuestión de la libertad del ser humano, a tratar la transmisión del 
pecado del primer hombre y sus efectos en la humanidad.

Por su particular defensa del pecado original y transmisión a la hu-
manidad, Agustín tuvo que enfrentar numerosas críticas provenientes 
de sectores distintos; entre ellas, las fuertes y ya mencionadas disputas 
con los pelagianos, que negaban esta transmisión del pecado original a 
la que tanto apelaba el de Hipona, o la que le dirige Juliano, que acusa 
a Agustín de ser el autor de esta doctrina que él defendía.

Para fundar sus postulados teológicos, se vale Agustín de varios 
tipos de argumentos, podríamos decir que son de tipo patrístico, bíbli-
co, litúrgico y racional. A continuación, abordaremos la defensa que 
Agustín hace de su posicionamiento a este respecto.

Su primer argumento lo encontramos en su interpretación de la Bi-
blia, Agustín encuentra en ciertos pasajes lo que él considera la prueba 
de la transmisión del pecado de Adán. 

En las palabras de David, Agustín observa una cierta forma en la 
que pretende encarnar a todo el resto de la humanidad cuando dice 
así: “He aquí que en maldad fui formado, y en pecado me concibió mi madre” 
(Sal 51,5).

Es decir, según Agustín, en estas palabras, aunque vienen de Da-
vid, se observa la condición no sólo de éste sino del resto de la huma-
nidad. Agustín argumenta que, viniendo el primero de un matrimonio 



ASIER MUERZA GEA134

legítimo y de un varón justo como Jesé lo era, este nacimiento en pecado 
del que habla no puede ser causa sino del pecado de Adán.

De la misma forma interpreta Agustín la Biblia cuando el apóstol 
dice: “Siendo por naturaleza hijos de ira” (Ef 2,3). Esta ira, de la que 
de la misma forma todos somos hijos, no es fruto del pecado personal-
mente cometido, sino de aquel que hemos heredado de Adán. He aquí 
la diferencia entre el pecado original y el pecado personal.

Además, en La Carta a los Romanos Agustín encuentra lo que para 
él es la prueba definitiva a este respecto. En (5,12) se dice que “Por un 
hombre entró el pecado en el mundo, y por el pecado la muerte, y así 
pasó todo a los hombres, pues todos pecaron en él”. No hay duda, en 
la lectura agustiniana de la Biblia, la humanidad heredó el pecado de 
Adán.

Contra los pelagianos, que negaban la herencia del pecado en un 
sentido espiritual y lo relegaban a una dimensión menor, Agustín en-
cuentra que este pecado original se transmite directamente de genera-
ción en generación. Por su parte, para los pelagianos el mal resultante 
del pecado de Adán en la humanidad se limita al mal ejemplo que nos 
dio, así, el pecado se da por imitación y no por una suerte de transmi-
sión del mismo. Sin embargo, dirá Agustín, “cada uno peca por propia 
voluntad, sin proponerse imitar el pecado del primer hombre culpa-
ble” (Moriones, 2018, pp, 106)

Para Agustín, sin embargo, tan grave fue el pecado de Adán que 
cuando él lo cometió toda la humanidad pecó en él, siendo que a partir 
de entonces somos pecadores por el simple hecho de ser engendrados.

Decir, que estas divergencias resultan clave por sus implicaciones 
en muchos otros aspectos, por ejemplo, para los pelagianos, de la mis-
ma forma que Adán no condenó a la humanidad sino con su ejemplo, 
Jesucristo no la salvó sino con su ejemplo de humildad y obediencia, 
por lo que su redención se limita al ejemplo y ofrecimiento de su doc-
trina verdadera y justa, nada más. Por el contrario, Agustín observa en 
la venida de Cristo al mundo una salvación espiritual, que trasciende 
el puro ejemplo de vida que los pelagianos entienden por salvación. 
Vemos entonces que estas diferencias teológicas suponen tomar uno u 
otro camino en cuestiones posteriores.



MAL, PECADO, GRACIA Y LIBERTAD EN LA ANTROPOLOGÍA TEOLÓGICA... 135

En este sentido, la teología de San Agustín se vale de la teoría de 
la encarnación y la redención de Cristo para explicar la cuestión del 
pecado original, la gracia y la salvación. Pues bien, para lo que a partir 
de aquí vamos a tratar, esta idea es fundamental. Pues, en la teología 
de San Agustín, la venida de Dios al mundo, la encarnación en Cristo, 
tiene una razón fundamental, y es precisamente el pecado del primer 
Adán transmitido a la humanidad. 

Como hemos visto, para Agustín el obstáculo más difícil de salvar 
en la tarea de acercarse a Dios es la soberbia o arrogancia. Y es de esta 
enfermedad de la que viene a liberarnos el Christus humilis. Él, en su 
eterna sabiduría, vino para restaurar lo que el primer Adán perdió. So-
berbio, el primer Adán hizo enfermar a la humanidad con sus actos; y, 
humilde y obediente hasta su crucifixión, Cristo sanó a la humanidad 
con los suyos. 

“«No fue otra la causa de venir el Señor sino la salvación de los pe-
cadores. Quita las enfermedades, suprime las heridas, y no hay razón 
alguna para la medicina. Si del cielo vino el gran Médico, es porque 
yacía en todo el mundo el gran enfermo. El enfermo es el género hu-
mano» (Moriones, 2018, p. 143)

En estos términos definió San Agustín la relación entre Cristo y 
el primer Adán: Este último condenó a la humanidad por sus actos 
de desobediencia motivados por la soberbia, mientras que el primero, 
en un ejemplo de humilde obediencia hasta su muerte, liberó de esta 
condena a la humanidad con sus actos. Esta es una cuestión importante 
que será recuperada en las últimas líneas del trabajo.

Entonces, este “pecar en él” es para el de Hipona un punto funda-
mental por lo claro que resulta, aunque no todos estuvieran de acuer-
do en interpretarlo del mismo modo. Por su parte, los pelagianos, de 
nuevo atacaron a San Agustín por su lectura particular de estas líneas 
llegándolo a llamar “tardo de inteligencia”. 

Sea como fuere, creo importante advertir cómo esta interpretación 
que Agustín realiza de lo que parece un claro testimonio de la transmi-
sión del pecado de Adán, es debido la lectura de una cierta versión de 
la Biblia de la que él disponía. En esta, “todos pecaron en él”, “in quo” se 
dice en un sentido relativo, es decir, es en Adán en quien todos pecaron 



ASIER MUERZA GEA136

originariamente. Sin embargo, en la traducción de San Jerónimo, en 
la Vulgata, este in quo y su particular sentido es sustituido por propter 
quod o eo quod, que tienen un sentido causal: “puesto que”, “por cuanto” 
todos habían pecado. (Moriones, 2018, p. 105) No obstante, posteriores 
interpretaciones de las Escrituras en sus distintas versiones han llegado 
a las mismas conclusiones que San Agustín, por lo que esta cuestión, 
aunque haya de tenerse en cuenta, no invalida los posicionamientos 
del obispo.

Quiso Agustín, por otra parte, librarse de las acusaciones que le 
decían ser el creador de esta doctrina, para ello se valió de cierta argu-
mentación patrística apelando a la tradición, que es también fuente de 
revelación. Así afirma Agustín el carácter tradicional de la que algunos 
de sus opositores llamaban una doctrina creada por él: 

“Esta verdad católica ha sido reconocida por todos los santos doc-
tores e ilustres sacerdotes expertos en las sagradas escrituras: Ireneo, 
Cipriano, Reticio, Olimpio, Hilario, Ambrosio, Gregorio Inocencio, 
Juan y Basilio; a los que añado, lo quieras o no (velis nolis), a Jerónimo, 
sin hablar de los que aún no han muerto. Todos, a una voz, proclaman, 
contra vuestra doctrina, que todos los hombres traen, al nacer, la man-
cha del pecado original”. (Moriones, 2018, p. 145)

Agustín subraya la capacidad de los aquí mencionados, doctos, 
obispos, santos, etc. para cavilar y extraer conclusiones a este respecto, 
su opinión es válida y ha de tenerse en cuenta dirá Agustín.

Por último, existe para Agustín una cuestión que habría de de-
mostrar la transmisión del pecado original, un argumento litúrgico: el 
bautismo.

De nuevo atendemos a la postura pelagiana para encauzar el ra-
zonamiento del Santo. Los pelagianos desarrollaron una teoría, para 
Agustín “inaudita y extraña”, que diferenciaba entre el reino de los 
cielos y la vida eterna. De esta forma, para estos, los recién nacidos po-
seen la vida eterna, por estar libres de pecado (ni original ni personal), 
sin embargo, el bautismo es necesario, no para alcanzar la salvación 
y la vida eterna, sino para poder entrar al reino de los cielos. Agustín 
argumenta en contra de esta teoría, diciendo que entre la salvación y 



MAL, PECADO, GRACIA Y LIBERTAD EN LA ANTROPOLOGÍA TEOLÓGICA... 137

la condenación no hay término medio, de modo que la no pertenencia 
al reino de Dios supone la condenación, sin alternativa. Contra esto, 
Agustín niega, “Como si pudiera lograrse la salvación y la vida eterna 
fuera de la herencia de Cristo, fuera del reino de los cielos” (Moriones, 
2018, p. 111)

Agustín reconoce en la práctica del bautismo una verdad revelada 
que ha de ser considerada.

Es necesario considerar verdadero lo que desde toda la antigüedad 
cree y predica la verdadera fe católica en toda la Iglesia. En efecto, la 
Iglesia exorciza a sus hijos, sopla sobre ellos el poder de las tinieblas 
y del príncipe de la muerte. ¿Cómo puede ser verdad, si el soplo nada 
tiene que aventar y si la lava al que sabe que nada tiene que purificar? 
(Moriones, 2018, p. 110)

Aquí queda reflejada la necesidad real que Agustín observa en la 
práctica tradicional de la Iglesia para salvar a sus hijos, para salvarlos 
de aquello que por el mero hecho de ser concebidos poseen. Si se ad-
mite la verdad del bautismo, y así ha de ser pues es parte tradicional 
de la liturgia de la Iglesia, entonces, se habrá de convenir también la 
existencia de aquello de lo que el bautismo trata de liberar a quien lo 
recibe, sin escapatorias “inauditas y extrañas” como las de los pelagia-
nos. En otras palabras, los recién nacidos necesitan del bautismo para 
alcanzar la salvación, la vida eterna y el reino de los cielos, y como 
sería injusto condenar o privar a los niños de la salvación si han sido 
concebidos sin pecado, entonces podemos derivar de esto la existencia 
de el pecado original y su transmisión.

Los sacramentos de la Iglesia declaran suficientemente que los ni-
ños, aun los recién nacidos son rescatados de la servidumbre del diablo 
por la gracia de Cristo. Pues además de ser bautizados de los pecados 
con verdadero sacramento, ya antes se exorciza en ellos y se lanza con 
el rito de soplo la potestad del diablo; y por las palabras de aquellos 
por quienes son llevados responden que renuncian al demonio (Mo-
riones, 2018, p. 110)

Agustín observa la necesidad de la transmisión del pecado origi-
nal para afirmar algo que por todos, incluso por aquellos con quienes 



ASIER MUERZA GEA138

mantuvo disputas teológicas, es sabido: Dios es justo. Me explico. Si no 
se admitiese el pecado original, saldría a la luz otro gran problema de 
muy difícil solución, aparecería, en una nueva formulación, el proble-
ma del mal y su compatibilidad con un Dios justo y todopoderoso. En 
esta nueva formulación, si la humanidad no hubiera pecado en Adán, 
la condena que vivimos en este mundo no podría ser compatible con 
un Dios que castiga justamente.

Así, Agustín insta a los pelagianos a defender al mismo tiempo y 
sin comprometer gravemente ninguno de los dos supuestos por una 
parte, la innegable situación de la humanidad llena de males físicos 
y morales y, por otra, la providencia de Dios justo y todopoderoso. 
“No podéis, en absoluto, demostrar la justicia de los juicios de Dios 
si en los niños no hay pecado y, sin embargo, los sobrecarga con un 
cuerpo corruptible y calamidades innúmeras” (...) “Y si decís que to-
dos estos males no tienen cabida en el Edén, ¿por qué se encuentran 
en los niños si, como afirmáis, no tienen pecado alguno?” (Moriones, 
2018, p.112)

Ciertamente, un Dios justo y todopoderoso no cargaría a la hu-
manidad, y a los niños en particular (pues carecen de recorrido vital 
como para merecerlo), con los males que siempre han pesado sobre 
el hombre. Es pues necesario encontrar una razón que haga de esto 
consecuencia de un juicio justo, a saber: el pecado original y su trans-
misión; para Agustín resulta imposible negarlo si afirmamos la jus-
ticia y omnipotencia de Dios. El santo se dedicó celosamente a esta 
cuestión, a demostrar cómo Dios, en su justicia, no pudo castigar a 
la humanidad sin una razón suficiente, razón que se encuentra en el 
pecado original.

Sin embargo, también cabe preguntarse cómo es que el pecado 
de Adán supone tales efectos penales en el resto de la humanidad que, 
por razones evidentes, nada tuvo que ver con aquel suceso. Agustín es 
consciente de la necesidad de salvar este problema, y aunque él mismo 
reconoce la dificultad por la singularidad del caso en la historia, en-
cuentra la solución argumentando de la siguiente manera:

Dada la distinción, ya mencionada, entre el pecado personal (el 
que uno perpetra) y el pecado transmitido naturalmente (aquel que 
Adán perpetró), de la que Agustín era en todo momento consciente, se 



MAL, PECADO, GRACIA Y LIBERTAD EN LA ANTROPOLOGÍA TEOLÓGICA... 139

refiere al pecado original como pecado de naturaleza (peccatum natu-
rae). La interpretación de aquel “pecar en él” que tanto sirvió al obispo 
para argumentar en favor de la herencia del pecado es interpretado de 
manera que la forma de “estar en él” (en Adán) por parte de la huma-
nidad fue en términos “seminales”, forma suficiente para heredar el 
pecado dada su magnitud. 

Aún no nacidos éramos incapaces de un acto personal, ni bueno 
ni malo. Mas todos estábamos en Adán pecador cuando pecó, y por la 
naturaleza y gravedad de este pecado toda la humanidad quedó viciada 
(...) Este pecado ajeno se hace nuestro mediante una funesta sucesión (...)

Ni se dice ajeno este pecado de suerte que de ningún modo perte-
nezca a los párvulos, pues todos pecaron entonces en Adán, cuando 
todos en él eran la misma cosa por la potencia generatriz, ínsita en su 
naturaleza; sin embargo, se llama también ajeno porque no tenían en-
tonces los hombres una vida personal y propia, y la razón seminal de 
todo el proceso futuro se encerraba en la vida de aquel único hombre.
(Moriones, 2018, p. 126)

Con todo, reconoce Agustín, refiriéndose a los recién nacidos, que 
el pecado les es en cierta forma ajeno, pero también entiende que por 
otra parte les es propio. Esto lleva a Agustín, adelantando cierta ten-
dencia medieval posterior, a reconocer cierta voluntariedad del peca-
do original en estos mismos niños, dada la vinculación de herencia con 
la voluntad del primer hombre que lo perpetró. 

“Y el llamado pecado original en los niños, cuando todavía no te-
nían el uso del libre albedrío de la voluntad, tampoco es absurdo lla-
marlo voluntario, porque, contraído por la mala voluntad del primer 
hombre, se hizo en cierto modo hereditario” (Moriones, 2018, pp, 127)

Antes de pasar a la siguiente cuestión, quisiera traer una última cita 
que, además de poseer una fina y sutil belleza, resulta enormemente 
ilustradora. Como ya se ha mencionado, Agustín identifica de forma 
opuesta la obra de Adán, que condenó a la humanidad, y la de Cris-
to, que vino a salvarla. Pues bien, a través de esta identificación, hilo 
conductor de la teología agustiniana en este sentido, también se puede 
observar la forma que el santo tenía de entender el hecho de que todos 



ASIER MUERZA GEA140

pecamos en Adán. “Todo hombre es Adán, como en aquellos que creen, 
todo hombre es Cristo” (Moriones, 2018, pp, 126). De nuevo, Agustín 
recurre al paralelismo entre Adán Y Cristo sobre el que reflexionare-
mos al término del trabajo.

Massa damnata por el pecado original

Tan grave fue el pecado de Adán que, después de esto, la idea de 
la naturaleza del hombre en San Agustín es oscura y negativa, dejando 
genuinas expresiones como massa damnata, massa luti, massa peccati o 
massa perditionis para referirse al conjunto de los hombres. “La apostasía 
del primer hombre, en el que la libertad de su querer era absoluta, sin impe-
dimento de vicio alguno, fue un pecado tan enorme que su ruina lo fue para 
toda la naturaleza humana, como lo indica la extremada miseria del género 
humano, de todos conocida, desde los primeros vagidos del niño hasta el último 
suspiro del moribundo” (Moriones, 2018, pp. 135-136)

En De natura et gratia, dice Agustín sobre la humanidad que “(...)
está vulnerada, herida, desgarrada, arruinada; le hace falta la confesión 
verdadera, no la defensa. Búsquese, pues, la gracia de Dios”. (Morio-
nes, 2018, p. 136)

En estos dos extractos de la obra de Agustín queda reflejado, por 
una parte, el efecto del pecado original en la humanidad, caída y me-
llada para siempre, y, por otra, la necesidad de acudir a Dios, la nece-
sidad de la gracia, de la humanidad para salvarse. Además, también se 
observa en ellos el tono pesimista en ciertas ocasiones tan característi-
co de la teología de Agustín a este respecto. La humanidad es para él 
una masa perdida que poseía el diablo, el “seductor” en palabras del 
obispo. “Desde el tiempo en que por un sólo hombre entró el pecado 
en el mundo y por el pecado la muerte, y así la muerte pasó a todos los 
hombres, por cuanto todos en él pecaron (Rom 5, 12) sin duda, toda 
la massa perditionis ha llegado a ser posesión del seductor” (Moriones, 
2018, p. 137)

Respecto a esta cuestión cabe hacerse numerosas preguntas que, 
en cualquier caso, son de difícil trato, por ejemplo: ¿Es entonces para 
Agustín el mal la esencia misma de la naturaleza humana? ¿Hay una 
perversión radical y absoluta de la naturaleza del hombre? ¿Dónde 



MAL, PECADO, GRACIA Y LIBERTAD EN LA ANTROPOLOGÍA TEOLÓGICA... 141

queda entonces la libertad del ser humano? ¿Cae Agustín en un deter-
minismo pesimista? 

¿Es Agustín determinista?

Pues bien, lo cierto es que, en contraste con este lenguaje de Agus-
tín y con estas expresiones tan pesimistas sobre la naturaleza humana, 
encontramos otra tendencia lingüística en la obra del santo que parece 
ser más esperanzadora y menos oscura. Atiéndase a las palabras de 
Agustín: “Aunque su naturaleza es excelsa (la del ser humano), pudo, 
no obstante ser viciada, porque no es suprema, con todo, sigue siendo 
excelsa, pues es capaz de la suprema naturaleza, y puede ser partícipe 
de ella” (Moriones, 2018, p. 139).

Agustín entiende que, a pesar de la deformidad que el pecado ori-
ginal supuso en la naturaleza humana, ésta sigue siendo excelsa pues, 
por la gracia divina, puede participar de la naturaleza de Dios. La na-
turaleza del hombre pudo ser corrompida, pues no es “suma” como sí 
que lo es la de Dios, pero no por ello está para siempre perdida. Lo 
que quiere decir es que, lo que se corrompe, ha tenido que ser en al-
guna medida bueno pero no perfecto a la vez, pues sino, tanto si fuese 
sumamente perfecto como si fuese enteramente vil, no podría hablarse 
de “corrupción.” El pecado corrompe la naturaleza de los hombres y 
genera una nueva necesidad: la gracia. “El pecado la deforma, deterio-
ra, aprisiona, hiere la imagen de Dios; la gracia la renueva, restaura, 
embellece, sana, ilumina”. (Moriones, 2018, p. 139).

En cierto modo, esto viene a salvar del determinismo a la teoría 
agustiniana. Ahora, se abre una puerta a la salvación de la humanidad 
sumida en el pecado. Esta massa damnata (masa condenada) que es el 
género humano puede librarse de esta condición de condena. 

Bibliografía

Biblioteca de Autores Cristianos (1963). San Agustín: Del libre arbitrio, 
Grupo Editorial Bruño, SL, Sitio web: https://brilliantideas.anayaeduca-
cion.es/descargas/bruno_escolar/propuestas/7150783_EV_1529.pdf



ASIER MUERZA GEA142

Biblioteca de Autores Cristianos (1995), Obras completas de san Agustín. 
obrascatólicas.com. http://www.obrascatolicas.com/livros/Patrologia/
AGUSTIN%20DE%20HIPONA%20Obras%20completas%2040.pdf

Caneo, L. F. C. (s.f.), ¿Qué es el mal? filosofía.net. Recuperado 23 de junio 
de 2021, de https://www.filosofia.net/materiales/sofiafilia/hf/soff_em_15.
html

San Agustín (1983). Confesiones. Agustín, Santo, Obispo de Hipona, Madrid: 
Espasa Calpe. (http://juango.es/files/Confesiones.pdf)

San Agustín (s.f.), La naturaleza del bien. San Agustín. Augustinus Hipponen-
sis. Recuperado 23 de junio de 2021, de https://www.augustinus.it/spag-
nolo/natura_bene/index2.htm

San Agustín (s.f.), Del libre albedrío, San Agustín. Augustinus Hipponensis. 
Recuperado 23 de junio de 2021, de https://www.augustinus.it/spagnolo/
libero_arbitrio/index2.htm

San Agustín (s.f.), Las Retractaciones, San Agustín, Augustinus Hipponensis. 
Recuperado 23 de junio de 2021, de https://www.augustinus.it/spagnolo/
ritrattazioni/ritrattazioni_2.htm

San Agustín (s.f.), La gracia y el libre albedrío, San Agustín. Augustinus Hippo-
nensis. Recuperado 23 de junio de 2021, de https://www.augustinus.it/
spagnolo/ritrattazioni/ritrattazioni_2.htm

Asier Muerza Gea


