
SAN AGUSTÍN. LA NAVIDAD 7

San Agustín. La Navidad

Resumen

En el artículo tratamos de probar cómo San Agustín presenta una teología de 
la Navidad muy creativa. El obispo de Hipona se maravilla ante la encarna-
ción del Hijo de Dios, exemplum insuperable para los cristianos. El tagastino 
mira con atención a José, a María, a los pastores, a los magos, a los habitantes 
de Belén y a Herodes, fijándose en sus rasgos más representativos. Interpreta 
muchos signos navideños, extrayendo lecciones teológicas y espirituales, que 
continúan siendo actuales. Establece, además, un admirable paralelismo en-
tre la Navidad y la Pascua, pues las dos poseen puntos teológicos de máxima 
confluencia. Todo lo anterior nos conduce a contemplar –con ojos agustinia-
nos– los bienes presentes en el recién nacido. Viene de lo alto para posibilitar 
nuestra salvación.

Palabras clave. Encarnación, pastores, magos, estrella, María, José, exem-
plum y sol.

Abstract

In the article we try to prove how Saint Augustine presents a very creative 
Christmas theology. The Bishop of Hippo marvels at the incarnation of the 
Son of God, an insurmountable exemplum for Christians. The Tagastian 
looks carefully at Joseph, Mary, the shepherds, the magi, the inhabitants of 
Bethlehem and Herod, paying attention to their most representative featu-
res. He interprets many Christmas signs, drawing theological and spiritual 
lessons, which continue to be current. It also establishes an admirable pa-
rallel between Christmas and Easter, since the two have theological points 
of maximum convergence. All of the above leads us to contemplate –with 
Augustinian eyes– the goods present in the newborn. He comes from on high 
to enable our salvation.

Key words. Encarnation, shepherds, magi, star, Mary, Joseph, exemplum and 
sun.

CiuD-Ra 236-1 (2023) 7-48



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA8

1.	L a Navidad y el misterio de la encarnación

«¡Despierta, hombre; por ti Dios se hizo hombre!» (ser. 185,1). 
Agustín nos invita despertar y a celebrar la Navidad 1, lo cual significa 
celebrar la encarnación y el nacimiento del Hijo de Dios, segunda 
persona de la Santísima Trinidad. Agustín había escrito el De Trini-
tate, y lo que celebra en la basílica de Hipona, junto a sus fieles, es la 
llegada al mundo –en carne– de la segunda persona trinitaria, que 
vehicula la mediación entre Dios y los hombres. Llama al nacimiento 
de Cristo “el sacramento de la encarnación” (ser. 341,3). Algunas filo-

1  Anotamos aquí las referencias de algunos estudios sobre el Misterio de la 
Navidad en la reflexión teológica de Agustín y en el costumbrismo celebrativo 
de los siglos IV y V. Son, entre otras: Benoît XVI, Dieu se cache sous les traits d’un 
enfant, Paris: Éd. Parole et Silence, 2008; Benoît XVI, L’enfance de Jésus, Paris: 
Éd. Flammarion, 2012; Botte, B., Les origines de la fête de Noël et de l’Epiphanie. 
Louvain: Étude historique, 1932; Bovon, F., L’Évangile selon saint Luc 1, 1-9, 50, 
Genève: Éd. Labor et Fides, 2007; Brown, R. E., Lire l’Évangile au temps de l’Avent 
et de Noël, Paris: Éd du Cerf, 2008; Drobner, H. R., “Christmas in Hippo: mys-
tical celebration and catechesis”, Augustinian Studies 35/1 (2004): 55-72; Drobner, 
Hubertus R. “Navidad en Hipona: celebración mística y catequesis”. Augustinus 
55 (2010): 31-49; Drobner, H. R., “The chronology of Augustine’s  ‘Sermones ad 
populum III’: on  Christmas  Day”, Augustinian Studies 35/1 (2004): 43-53; Dunn, 
G. D., “The functions of Mary in the  Christmas  homilies of  Augustine  of Hip-
po”, Studia Patristica 44 (2010): 433-446; Fitzmyer, J., “Augustine”, The Gospel 
according to Luke, New York: Ed. Yale University Press, 1981; Gaillard, J. “Noël, 
«memoria» au mystère ?”, La Maison-Dieu 59 (1959): 37-49; García Álvarez, J., 
“El misterio de la Navidad en los Sermones de San Agustín”, Revista Agustiniana 
55/168 (2014): 541-560; García Álvarez, J., Nous avons vu son étoile. Les Mystères 
de Nöel dans la vie et la pensé de saint Augustin. Le Coudray-Macouard: Saint-Léger 
Éditions, 2017; Hombert, P. M., La prédication sur le Verbe incarné dans les sermons 
d’Augustin pour Noël et l’Ascension. Rhétorique et théologie: Ministerium Sermonis (II). 
Tournhout: Brepols, 2012; Hudon, G., “Le mystère de Noël dans le temps de 
l’Église d’après saint Augustin”, La Maison-Dieu 59 (1959): 60-84; Laurentin, R., 
Les Évangiles de l’enfance du Christ. Vérité de Noël au-delà des mythes: exégèse et sémio-
tique, historicité et théologie, Paris: Desclée et Desclée de Brouwer, 1982; Lustiger, 
J. M., Petites paroles de la nuit de Noël, Paris: Fallois, 1992; Macpherson, D., “The 
‘spirit of  Christmas  past’:  Saint  Augustine  preaching at  Christmas”, The Pastoral 
Review 3/6 (2007): 53-58; Perrot, C., Les récits de l’enfance de Jésus. Cahiers Évangile, 
Paris: Éd. du Cerf, 2004; Pons Pons, G., “El solsticio de invierno y la Fiesta de 
Navidad en los Sermones de San Agustín”, Revista Agustiniana 49/150 (2008): 915-
925; Ratzinger, J., La Grâce de Noël, Paris: Parole et Silence, 2007; Rouillard, 
Ph., “Les sermons de Noël de saint Augustin”, La vie spirituelle 101 (1959): 479 
492; Turner, P., “Sharing Divinity: A look at the Christmas collect at the Mass 
during the Day”, The Priest Magazine 75/12 (2019): 40-44.



SAN AGUSTÍN. LA NAVIDAD 9

sofías clásicas negaban de plano el acercamiento de Dios al hombre, 
aunque Agustín advierte lúcidamente que los cristianos creemos lo 
contrario. 

A excepción de la ep. 137 a Volusiano, Agustín no escribe ningún 
tratado especial sobre la encarnación redentora de Jesús. La encarna-
ción del Hijo de Dios es el acontecimiento de mayor resonancia en la 
historia del hombre (V. Capánaga). Debido a su sublimidad, «desde el 
comienzo de los tiempos, el misterio de la encarnación no ha cesado 
de ser prefigurado y anunciado» (cat.rud. 28). Es vaticinado por los 
profetas en la quinta edad, y es predicado por el evangelio en la sexta 
(c.Faust. 12,14). El misterio de la encarnación queda enmarcado en el 
ámbito de los misterios inefables e inescrutables (cf. ser. 215,4), que 
nadie puede explicar con palabras adecuadas (cf. ench. 34). No obs-
tante, lo que no puede decirse dignamente, sí puede creerse fielmente 
(cf. ser. 215,3). Cristo se encarna para despertarnos (cf. ser. 189,2) de 
modo que participemos de su condición divina (enar.psal. 121,5).

Agustín –al disertar sobre la encarnación 2– habla de dos natura-
lezas (dualidad), sin que se confundan (cf. ser. 186,1), en una misma 
y única persona (unicidad). La persona cristológica es el sujeto de 
atribución. Nos hallamos en el terreno teológico de la unión hipostá-
tica. La unidad de persona posibilita que el Hijo de Dios sea también 
el Hijo del hombre, y viceversa (cf. Io.ev.tr. 19,15; ep. 137,3,9) 3. El 
elemento que sirve al hijo de Santa Mónica para tratar de explicar 
dicho misterio crístico es la analogía del cuerpo y del alma en el ser 
humano; de la unión de ambos aparece el resultado de una persona 
en el hombre, así como de la unión del Verbo con la naturaleza huma-
na –Dios se une con un hombre– resulta una persona en Cristo (cf. ep. 
137,3,11). Una sola persona en la unión de alma y cuerpo, y una sola 
persona –también– en la unión del Verbo con el hombre. No crece el 
número de personas en la Trinidad, pues Cristo es la segunda y una 
sola-única persona 4. 

2  El asunto de la encarnación –según la visión de Agustín– está bien estudiado 
en Étienne Gilson, Philosophie et Incarnation selon saint Augustin, Ed. Institut d´Etudes 
Médiévales, Monreal 1947.

3  Cf. Moriones, F., Teología de San Agustín, Ed. BAC/649, Madrid 2004, 161-162.
4  Cf. Moriones, F., Teología de San Agustín, 162-164.



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA10

Agustín se asombra de la humildad de Dios (conf. 7,21,27). Es el 
amor el que hace a Dios humilde (virg. 37 y 38). Cristo 5 desciende (cf. 
enar.psal. 119,2) y es necesario hablar de la kenosis del Hijo, asocián-
dola al movimiento de la teleiosis y conectándola con la carne, pues 
“la Palabra se hizo carne y habitó entre nosotros” ( Jn 1,14). El Hijo se 
hace partícipe de nuestra humanidad (enar.psal. 121,5). La humildad 
de Dios –concretada en la encarnación del Hijo– es la que, precisa-
mente, provoca y activa la conversión del hiponense. Le conduce y 
nos conduce a la sabiduría y a la salvación. Dios se nos acerca desde lo 
alto, deja su cielo y su gloria y se aproxima a nosotros. Posibilita el que 
podamos renacer en él (cf. ser. 189,3). Agustín nos invita a ir detrás de 
Él: «Teniéndole a él por guía, no nos extraviamos: vamos por él, no 
perecemos» (ser. 189,4).

Cristo se abaja y nos saca de la regio dissimilitudinis (conf. 7,10,16) 
en la que estábamos enfangados, enfermos y empecatados. El Verbo 
trae la misericordia divina a nuestra miseria (lib.arb. 3,10,29-30) y se 
ha hecho carne (cf. Jn 1,14) por nuestro bien. Nuestras palabras –a 
pesar de los intentos– son insuficientes para hablar de la humildad 
de Cristo (Io.ev.tr. 3,15). Él, siendo pequeñito, es el doctor que aún no 
habla (cf. ser. 188,3).

Cristo es Maestro de humildad (Io.ev.tr. 25,16) y Doctor de humil-
dad (c.Faust. 22,48). Él es el Dios humilde que nos trae el regalo de la 
humildad para curar nuestra enfermedad, la soberbia, origen de todas 
las enfermedades y pecados. Y así como la soberbia hace ciertamente 
su voluntad, la humildad –por el contrario– hace la voluntad de Dios 
(cf. Io.ev.tr. 25,16).

En la Navidad, Dios viene a buscarnos. Agustín no deja de decir-
nos que “nos buscó antes que lo buscáramos” y que Dios “nos buscó 
para que lo busquemos” (enar.psal. 127, 8; conf. 11, 2 , 4). Dios nos lla-
ma antes de que nosotros le llamemos (conf. 13, 1, 1). Serena nuestra 
inquietud cuando descansamos en Él (cf. conf. 1,1,1). La llamada de 

5  El nombre de Cristo no aparece en el Hortensius de Cicerón (conf. 3,4,8). El 
nombre de Jesús no estaba en los maniqueos, y los abandona. No acaba de fiarse 
de los académicos, por no tener el nombre de Cristo (conf. 5,14,25). Tampoco los 
platónicos acaban de satisfacerle del todo, no obstante tener en su cima axiológica 
la idea de Bien. 



SAN AGUSTÍN. LA NAVIDAD 11

Dios se siente de “múltiples formas” a lo largo y ancho de toda nuestra 
existencia humana (conf. 13,1,1).

En la encarnación aparece el hombre verdadero y el Dios ver-
dadero, en unidad de sujeto cristológico: «Hombre verdadero, Dios 
verdadero, Dios y hombre Cristo todo; ésta es la fe católica. Quien 
niega al Dios Cristo es fotiniano; quien niega al hombre Cristo es 
maniqueo. Quien confiesa a Cristo Dios igual al Padre y hombre ver-
dadero es católico» (ser. 92,3). Agustín –por lo demás– constata una 
doble concepción del Verbo (ser. 215,4) y dos natividades del Señor 
(ser. 190,2).

Francisco Moriones advierte el aserto agustiniano según el cual 
Cristo, en la encarnación, asumió lo que no era sin perder lo que era 6. 
Él es el Hijo del hombre (Mt 8,20 y 9,6). Se inspira Agustín en Juan, 
confirmando que “carne” es sinónimo de “hombre”, superando el 
planteamiento de Apolinar de Laodicea (para el que Cristo no posee 
alma racional (mente, inteligencia y razón, según el ser. 237,4), que 
es aquella por la que el hombre se distingue de los animales según el 
espíritu [div.quaest. 83,80,1]). El águila de Hipona evita el docetismo 
(que infravaloraba la corporeidad crística, reduciéndola a fantasma). 
En Cristo hay carne, huesos y cicatrices (ser. 75,8). No hablamos del 
Verbo en la carne, sino del Verbo hecho carne. Cristo asume lo que 
no era. Se hace hombre permaneciendo Dios, y no es Dios uno y hom-
bre el otro (cf. ser. 187,4). Unicidad de persona (ench. 35; ep.140,14) y 
dualidad de naturalezas, sosteniendo nítidamente la unión hipostática 
de la naturaleza humana con el Verbo divino. En la encarnación se 
hizo hombre quien hizo al hombre (ser. 213,3). 

En el sermón 189,4 Agustín profundiza en la encarnación, ha-
ciendo un juego de palabras: 

«El nacimiento de Cristo del Padre fue sin madre; su nacimiento de 
madre fue sin padre; ambos asombrosos. El primero fue eterno, el se-
gundo en el tiempo […]. El que era Dios se hizo hombre. Estrecho era 
el establo; envuelto en pañales, fue colocado en un pesebre. Lo escu-
chasteis cuando se leyó el evangelio. ¿Quién hay que no se admire? El 

6  Cf. Moriones, F., Teología de San Agustín, 156-161.



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA12

que llenaba el mundo no encontraba lugar en el establo; puesto en el 
pesebre, se convirtió en vianda para nosotros. Acérquense al pesebre 
dos animales, es decir, dos pueblos, pues el buey reconoció a su dueño, 
y el asno el pesebre de su señor7. Fíjate en el pesebre; no te avergüen-
ces de ser jumento para el Señor. Llevarás a Cristo, no te extraviarás 
cuando vayas por el camino: sobre ti va sentado el camino. ¿Os acor-
dáis de aquel asno ofrecido al Señor? Nadie sienta vergüenza: aquel 
asno somos nosotros. Vaya sentado sobre nosotros el Señor y llámenos 
para llevarle a donde él quiera. Somos su montura, vamos a Jerusalén. 
Cuando él va sentado, no nos aplasta, nos levanta; teniéndole a él por 
guía, no nos extraviamos: vamos por él, no perecemos».

La encarnación –por supuesto– no tiene nada que ver con el mé-
rito o la justicia. No es más que gracia. Esta dinámica aplicada a no-
sotros nos exhorta a reconocer nuestros límites, a pedir ayuda, y a no 
confiar sólo en nuestras propias capacidades 7.

El Cristo agustiniano –junto a todo lo dicho– asumió todo lo que 
salvó. Quien creó todo lo redimió todo. El Verbo ha tomado todo y 
ha liberado todo (cf. ser. 237,4). No perdió su divinidad al hacerse 
partícipe de nuestra debilidad (cf. civ.Dei 21,15). Agustín se posiciona, 
claramente, más allá de Arrio, de Eunomio, de Nestorio, del adopcio-
nismo y del maniqueísmo, brindando un planteamiento encarnacio-
nista alineado con la más rigurosa ortodoxia católica 8.

2.	L os pastores, los magos y la estrella

La Navidad que celebramos todos los años –y que Agustín lógica-
mente también celebró–, aconteció realmente una vez en la historia. 
Fue un hecho rigurosamente histórico. Aconteció en un espacio y en 
un tiempo concretos, conocidos a estas alturas por todos nosotros. La 

7  Cf. Neer, J. van, and Dupont, A., “Celebrating the Day of Christ ś Birth: 
The Rhetorical Structure and Doctrinal Content of Augustine ś Nativity Sermons”: 
DeBattista, A P.; Farrugia, J., and Scerri, H., Non laborat qui amat. A Festschrift in 
honour of Professor Salvino Caruana O.S.A. on his 70th birthday, Ed. Maltese Augustinian 
Province, Valletta 2020, 105-132. 

8  Cf. Moriones, F., Teología de San Agustín, 159-161.



SAN AGUSTÍN. LA NAVIDAD 13

ciudad de Belén brilla con luz propia en la narración de la Natividad 
del Señor. Belén / Bethlehem (“casa del pan”) acoge la llegada del Hijo 
de Dios a este mundo. El que nos ofrecerá el pan consagrado, que es 
su propio cuerpo y Él mismo, nace en la casa del pan. Belén es el lugar 
lejano y perdido, que no aparece en muchos mapas de la época. Es el 
lugar escogido por Dios para nacer. Es el símbolo de lo pequeño, de 
lo que no cuenta a los ojos de muchos, de lo pobre y de lo humilde. 
Jesús no nace en Jerusalén, la ciudad de los oropeles religiosos y del 
renombre. Nace en Belén, que es la más pequeña de las ciudades de 
Judá (Mi 5,1). ¿Y quién se acerca hasta el portal de Belén, para adorar 
al Niño Dios? 9 Los pastores y los magos, que guiados por la estrella 
hallan aquí su propio lugar. Agustín nos habla de ellos.

–Los pastores. En el anuncio del nacimiento de Jesús a los pasto-
res, se nos describe la aparición de un ángel envuelto en resplandores 
de luz divina: la gloria del Señor les envuelve en su luz (cf. Lc 2,9). En 
la soledad de la noche y en la tranquilidad de lo cotidiano son capaces 
de captar los signos de Dios; están lejos de la multitud y del ruido y 
por eso están habilitados para hallar al Señor en la serenidad de la no-
che. Nos sugieren hallar a Dios en el silencio y en nuestro interior (cf. 
ser. 52,22). «Dios se deja ver cuando nuestra atención ha conseguido 
una cierta soledad. El gentío hace ruido, y esta visión exige silencio» 
(Io.ev.tr. 17,11).

A los pastores viene a salvarlos el gran Pastor del mundo. Son 
personajes entrañables del misterio de la Navidad. Viven en los cam-
pos, duermen al raso y velan por turno durante la noche el rebaño (Lc 
2,8). Nos enseñan a ser vigilantes (cf. Rm 13,11-12), a estar recogidos 
y a permanecer atentos al paso de Dios en el silencio de la noche. Nos 
enseñan a velar, algo a lo que nos invita también Agustín: «Vela con 
el corazón, con la fe, con la esperanza, con la caridad, con las obras» 
(ser. 93,17).

Los pastores están mal vistos en Israel, porque viven generalmen-
te al margen de la comunidad judía. Llevan el signo de la pequeñez, 

9  Cf. García Álvarez, J., Nous avons vu son étoile. Les Mystères de Nöel dans la 
vie et la pensé de saint Augustin, Saint-Léger Éditions, Le Coudray-Macouard 2017, 
90-99; 100-109; 133-154. 



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA14

de la pobreza y del desprecio. Van de un lado a otro con sus rebaños, 
con el deseo de hallar nuevos campos y alimentar a sus ovejas. Son 
juzgados implacablemente como ladrones y pecadores. El mensaje-
ro-ángel de Dios se les presenta y les dice que no teman; les anuncia 
una gran alegría, que lo será para todo el pueblo. En la ciudad de 
David les ha nacido hoy un salvador, que es el Cristo Señor. La se-
ñal para identificarlo bien es que encontrarán un niño envuelto en 
pañales y acostado en un pesebre (cf. Lc 2,8-12). Un ejército celestial 
intensifica la alegría y el gozo del ambiente, cuando alaba a Dios con 
el canto del gloria (cf. Lc 2,14). Los pastores confían en Dios, en el 
ángel, y van a prisa a Belén para ver lo sucedido.

Nos enseñan que, como ellos, cada uno de nosotros ha de confiar 
en Dios, ponerse en camino e ir hacia Belén para ver lo sucedido (cf. 
Lc 2,15). Agustín sabe que hacia Jesús nosotros no vamos con los pies; 
nuestros pies son nuestros afectos, y dependiendo de la dirección de 
nuestro corazón, de nuestro amor, entonces nos acercamos a Dios o 
nos alejamos de Él (cf. enar.psal. 94,2). Los pastores se encuentran en 
Belén con el que ha nacido; ellos y nosotros estamos llamados a rena-
cer gracias a Él (cf. ser. 189,3). Los pastores han atravesado las dificul-
tades de la noche y han ido presurosos hasta el portal. Se encuentran 
con la luz admirable del día, la misma luz que nos invita a hacernos 
como niños, para entrar en el Reino (cf. Mt 18,3). 

El que es Dios está en un establo estrecho. Es un niño que revela 
a Dios. Llena el mundo y para Él no hay lugar en la posada. En el 
pesebre está colocado nuestro pan celestial. Agustín advierte también 
que los dos pueblos están llamados a acercarse a este pesebre, como 
animales misteriosos (cf. ser. 189,4). 

Los pastores, arrodillados ante el portal de Belén, tienen delante 
de ellos al Día del Día (cf. sal 95,1-2), a la Palabra de Dios, al Día que 
ilumina a los ángeles y que resplandece en nuestro destierro. Ha sido 
vestido de carne y ha nacido de la Virgen María (cf. ser. 189,1).

El Emmanuel está acostado en un pesebre, que es el altar donde re-
cibimos el pan de la vida. Los pastores y nosotros hemos de recibir en 
el corazón este pan supersustancial que renueva nuestras almas. En el 
ser. 225,3, el tagastino se sorprende porque «para permitir al hombre 



SAN AGUSTÍN. LA NAVIDAD 15

comer el pan de los ángeles, el Señor de los ángeles se hizo hombre». 
En Belén, la casa del pan, hallamos el pan de la vida eterna.

Cristo –al tiempo que está en el portal de Belén– también está 
dentro de nosotros. La Navidad es el tiempo para superar todo lo que 
está fuera, lo externo, aunque sea bueno (cf. ser. 311,13). Es tiempo 
también para volver al corazón (cf. Io.ev.tr. 18,10), para tener una mi-
rada atenta y contemplativa, para escuchar con el alma tranquila, en 
orden a entender mejor (cf. ser. 52,22). La interioridad que nos devuel-
ve al corazón nos conecta con Dios. 

Junto a los pastores y a Agustín, vamos a Belén. Allí hallamos 
al Camino, a la Verdad y a la Vida que nos da acceso a Dios. Se nos 
exige para ello un corazón humilde y puro, que Dios ha de crear en 
nosotros (cf. sal 50,12). Nuestros afectos bien ordenados nos llevan 
hasta el Niño de Belén. Vamos a Él no caminando, sino amando. Lo 
tendremos tanto más presente cuanto más puro sea el amor que nos 
orienta a Él (cf. ep. 155,13). Lo hallaremos dentro del corazón, porque 
Él inhabita en nosotros… Evitemos la dispersión y volvamos al inte-
rior; volvamos al corazón, donde habita la Verdad (cf. vera rel. 39,72) 
que se identifica con Cristo. Sólo a Él hemos de adorarle, sin ser atra-
pados por la vanidad, el orgullo o la avaricia.

El Niño de Belén nos enseña a darnos y a entregarnos a los de-
más, y por su luz vemos la luz, según nos señala el sal. 36,9. Los pas-
tores son buscadores de Dios (quaerere Deum); se saben necesitados y 
son pobres de corazón. Dejan sus ovejas y van a buscar al Señor, así 
como nosotros hemos de dejar “el rebaño” de nuestras preocupacio-
nes, ideas particulares, terquedades, deseos privados… e ir en busca 
de Dios. Cuando los pastores están frente al Niño de Belén, el Verbo 
encarnado, aceptan acogerlo. Es preciso hacerle espacio a Cristo (cf. 
enar.psal. 131,6). Los pastores poseen un corazón de pobre y unas ma-
nos vacías para recibirlo y para dejar que Él los haga hijos de Dios (cf. 
ser 184,3). Ha de haber un sitio amplio en nuestro corazón, como lo 
hubo en el corazón de los pastores. Hemos de vaciar nuestras manos 
para poder recibir lo que se nos ofrece: vaciarnos confiadamente para 
llenarnos de lo que nos da Jesús (cf. ser. 125,7).

–Los magos. Son estudiosos que conocen el curso de las estrellas 
y las leyes de la naturaleza. Con toda su ciencia, conservan el alma de 



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA16

los niños. No se cierran en sí mismos y saben ponerse en camino para 
ir a tierras lejanas a los pies de Jesús, el Rey tan pequeño y tan grande 
cuyo nacimiento había sido anunciado en las Sagradas Escrituras. Se 
preguntan: «¿Dónde está el Rey de los judíos recién nacido? Porque 
hemos visto su estrella en Oriente y hemos venido a adorarlo» (Mt 
2,2).

Los magos no son de Israel. Antes adoraban ídolos o dioses de las 
gentes, esto es, demonios, cuya falaz potencia los embaucaba. Vieron 
la inusual estrella, se extrañaron y preguntaron por el signo tan nue-
vo e insólito que vieron. Seguramente oyeron a los ángeles mediante 
algún aviso de revelación. También los ángeles pudieron decirles que 
la estrella que habían visto era de Cristo; que fueran y lo adorasen 
donde había nacido. Ellos le ofrecen lo que suelen ofrecer a sus dioses, 
que es oro, incienso y mirra. Dios, no los demonios, hizo los inciensos. 
Dios hizo la mirra, y Dios hizo el oro. Cristo, como Dios, aceptó in-
cienso. Aceptó oro como rey. Y aceptó mirra para la sepultura, como 
quién había de morir. Estos –nos comenta Agustín– fueron signos, 
más bien que regalos. Actualmente no vamos con incienso a Cristo, 
desde que Él instituyó otro sacrificio, cuyas sombras eran todos los 
sacrificios pretéritos (cf. ser.Dolb. 23, 13-19).

Los magos son sabios y no son soberbios como algunos filósofos, 
que se perdieron en sus razonamientos: 

«Hubo algunos filósofos que […] aunque habían conocido a Dios, 
no le glorificaron ni dieron gracias como a Dios, sino que se desvane-
cieron en sus proyectos y su insensato corazón se oscureció. ¿Por qué 
se oscureció? Sigue y dice con toda claridad: Pues, aunque decían que 
ellos eran sabios, fueron hechos estultos. Vieron a dónde había que lle-
gar. Pero, ingratos hacia quien les dio lo que vieron, quisieron atribuir-
se lo que vieron y, hechos soberbios, perdieron lo que veían y, consi-
guientemente, se volvieron a los ídolos e imágenes y a los cultos de los 
demonios; a adorar a la criatura y despreciar al Creador. Estrellados 
ya, hicieron éstos esto; pero para estrellarse se ensoberbecieron; ahora 
bien, por haberse ensoberbecido dijeron que ellos eran sabios» 10.

10  San Agustín, Io.ev.tr. 2,4.



SAN AGUSTÍN. LA NAVIDAD 17

Los magos son humildes y se encuentran con el humilde por an-
tonomasia. Su humildad se une misteriosamente a su majestad (cf. 
Io.ev.tr. 3,15).

Los magos nos enseñan a confiar y a dejarnos guiar por la fe, 
manteniendo el deseo de ver la realidad (cf. ser. 199,1). Siendo sabios 
son pobres de corazón. Confían en Dios, que es más sabio que ellos. 
En la debilidad del niño aprenden y encuentran la deidad oculta, y 
en la pobreza del niño hallan la riqueza infinita: su pobreza nos hace 
ricos, su debilidad nos hace fuertes, su locura sabios, y su naturaleza 
mortal inmortales. Reciben al pobre y no permanecen en su pobreza 
(cf. enar.psal. 40,1). Los magos encuentran al que ha venido humilde 
para enseñar la humildad, como maestro de humildad. Van a Él y se 
vuelven humildes, para no hacer su voluntad sino la de Dios (cf. Io.ev.
tr. 25,16); de hecho, tal y como la voluntad divina les pide, regresan a 
su tierra por otro camino, evitando al loco de Herodes. 

Los magos –ya lo hemos visto– son dinámicos y se ponen en ca-
mino 11. La estrella que han visto en Oriente va delante de ellos, hasta 
que llega y se detiene encima del lugar donde está el Niño. Al ver la 
estrella se llenan de inmensa alegría (cf. Mt 2,9b-10). Encuentran algo 
más grande que todo lo que buscan: se trata del mismísimo Dios, el 
creador del cielo, de la tierra y de las estrellas.

Los magos de Oriente –representantes de la Iglesia surgida de la 
gentilidad– son los que han llegado de lejos, se han acercado al Me-
sías y han sido iluminados sin que sus rostros sientan la confusión (cf. 
sal 33,6). 

Agustín deja claro que lo que ven los magos es una estrella in-
usual. Mediante alguna revelación se les indica que inusitadamente 
ha nacido un rey al que incluso los alienígenas habrían de adorar. 
Ha nacido la Palabra sin habla, y en la pobreza de la carne se halla la 
majestad de la fuerza. Ha nacido el médico y el medicamento; médico 
por ser Palabra y medicamento por ser Palabra hecha carne (cf. ser.
Dolb. 23,13 y 23). 

11  Cf. García Álvarez, J., Nous avons vu son étoile, 152 y 153.



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA18

El encuentro con Jesús transforma a los magos. Cuando regre-
san a su país van por otro camino, el que Dios les indica. Comenta 
Agustín que quien mudó entonces el camino de los magos, ése muda 
también ahora la vida de los malos (cf. ser.Dolb. 23,23). Los magos 
vuelven a su tierra, pero no como vinieron, ya que no son los mismos. 
No podemos encontrarnos con Dios y quedarnos como si nada hubie-
ra pasado en nuestra vida. Dios transforma admirablemente a quien 
lo encuentra. Los magos vuelven por un camino nuevo, y nos invitan 
a nosotros a hacer lo mismo. Hemos de proclamar su gloria, sin volver 
por el mismo camino por el que fuimos (cf. ser. 202,4) 12. Vayamos 
también nosotros a adorar a Jesús, no caminando sino amando (ep. 
155,13).

–La estrella. Escribe Agustín:

«La misma estrella llevó a los magos al lugar preciso en que se 
hallaba, niño sin habla, el Dios Palabra. Avergüéncese ya la necedad 
sacrílega y –valga la expresión– cierta indocta doctrina que juzga que 
Cristo nació bajo el influjo de los astros, porque está escrito en el evan-
gelio que, cuando él nació, los magos vieron en oriente su estrella7. 
Cosa que no sería cierta ni siquiera en el caso de que los hombres na-
ciesen bajo tal influjo, puesto que ellos no nacen, como el Hijo de Dios, 
por propia voluntad, sino según la condición propia de la naturaleza 
mortal […]. Por tanto, no fue ella la que de forma maravillosa hizo 
que Cristo viviera, sino que fue Cristo quien la hizo a ella aparecer 
de forma extraordinaria. Tampoco fue ella la que decretó las accio-
nes maravillosas de Cristo, sino que Cristo la mostró como otra entre 
sus obras maravillosas. Al nacer de una madre, mostró a la tierra un 
nuevo astro del cielo, él que, nacido del Padre, hizo el cielo y la tierra. 
Cuando él nació, apareció con la estrella una luz nueva; cuando él mu-
rió, se ocultó con el sol la luz antigua. Cuando él nació los moradores 
del cielo brillaron con nueva dignidad; cuando él murió, los habitantes 
del infierno se estremecieron con nuevo temor» 13.

12  Cf. García Álvarez, J., Nous avons vu son étoile, 153 y 154.
13  San Agustín, ser. 199,3.



SAN AGUSTÍN. LA NAVIDAD 19

Dios habló mediante la estrella de los magos, la cual los llevó a 
adorar a Cristo recién nacido 14. No son las estrellas malas las causantes 
de los pecados de los hombres, ya que quien puso las estrellas en el cielo 
es el Creador de todas las cosas 15. La estrella que siguieron los magos 
para ir al encuentro del Mesías simboliza el acabamiento de las elucu-
braciones adivinatorias de aquellos que adoran los astros; es la estrella 
que confunde los vanos cálculos y las adivinanzas de los astrólogos 16.

Dios también pone en nuestro camino “estrellas”, por lo que no 
están ausentes en nuestro firmamento personal. Hemos de tener los 
ojos abiertos y sanos para poder ver las “estrellas” que Dios nos envía. 
¿Y qué significado esconden las “estrellas” para nosotros? Nos ense-
ñan que hemos de movernos, buscar y discernir, aunque nos toque ir 
a tierras extrañas para encontrar a Jesús. 

Cristo –por lo demás– no está atado al hado de las estrellas cuan-
do nace. No está condicionado por ellas, sino que más bien ocurre lo 
contrario: 

«Cristo se manifiesta más bien como señor que como sometido a 
dicha ley, pues la estrella no mantuvo en el cielo su ruta sideral, sino 
que mostró el camino hasta el lugar en que había nacido Cristo a los 
hombres que lo buscaban. Por tanto, no fue ella la que de forma mara-
villosa hizo que Cristo viviera, sino que fue Cristo quien la hizo a ella 
aparecer de forma extraordinaria. Tampoco fue ella la que decretó las 
acciones maravillosas de Cristo, sino que Cristo la mostró como otra 
entre sus obras maravillosas» 17. 

3.	L a Navidad y el Exemplum

En la Navidad nace el modelo, el paradigma y el ejemplo que 
todos hemos de seguir si queremos vivir en este mundo adecuando 

14  Cf. San Agustín, ser. 12,4.
15  Cf. San Agustín, ser. 1,4.
16  Cf. San Agustín, ser. 201,1.
17  San Agustín, ser. 199,2,3.



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA20

nuestra existencia a la voluntad de Dios. Estamos llamados a imitar y 
a seguir al Exemplum 18. Mirar al Niño en el pesebre, y verlo crecer y 
madurar a lo largo de su vida, supone fijar los ojos en aquel con el que 
tenemos que configurar nuestros pensamientos y nuestros sentimien-
tos. Hay que imitarlo y seguirlo. 

Agustín departirá en varias ocasiones sobre el que es (ha de ser) 
nuestro ejemplo vital de humildad. En este sentido, advierte que es 
el amor el que hace a Dios humilde (virg. 37,38), ansiando nuestra 
elevación (cf. conf. 7,18,24). La humildad pertenece al ser mismo de 
Dios. Agustín no duda en hablar de ella (cf. Io.ev.tr. 4, 1; 25, 16; 55, 7). 
Insiste especialmente en la humildad de Dios en relación con el mis-
terio de la encarnación. Toda la vida de Cristo –nuestro Exemplum– 
manifiesta esta humildad de Dios. Cristo sufre a lo largo de su vida 
todas las flaquezas de la condición humana: tiene hambre, tiene sed, 
conoce el cansancio, llega a morir en la cruz… La cruz –en opinión 
del hiponense– es el «bosque de la humildad» (ser. 70A, 2).

«Es poca humildad, para nuestro Señor, nacer para nosotros: ade-
más, se dignó morir por los mortales. Se humilló, de hecho, haciéndo-
se obediente hasta la muerte y la muerte de cruz» (f. et symb. 5, 11). 
El nombre de este Señor, del Cristo, lo bebió Agustín con la leche de 
su madre (conf. 3,4,8). Aquí está su Camino, su Verdad y su Vida (Io.
ev.tr. 13,4); aquí encuentra Agustín el Exemplum al que seguir. 

En Cristo se posibilita el acceso a Dios que no era posible antes 
(enar.psal. 134,5; ser. 81,6; enar.psal. 95,7). Al hacerse hombre, Cristo 
nos permite el acceso a la Verdad misma (civ.Dei 11,2). En cuanto a 
la Verdad en el marco navideño, nos ilustra el eterno buscador de la 
misma: 

«La Verdad que mora en el seno del Padre ha brotado de la tierra 
para estar también en el seno de una madre. La Verdad que contiene 
al mundo ha brotado de la tierra para que la lleven manos de mujer. 
La Verdad que alimenta de forma incorruptible la bienaventuranza de 

18  Muy ilustrativas, al respecto, las páginas de Geerlings, W., “Christus als 
exemplum (beispielhaftes Vorbild)”: Volker Henning Drecoll, Augustin Handbuch, 
Mohr Siebeck, Tübingen 2007, 434-437. 



SAN AGUSTÍN. LA NAVIDAD 21

los ángeles ha brotado de la tierra para ser amamantada por pechos de 
carne. La Verdad a la que no le basta el cielo ha brotado de la tierra 
para ser puesta en un pesebre. ¿En bien de quién vino con tanta hu-
mildad Excelencia tan grande? Ciertamente, no vino para bien suyo 
alguno, sino nuestro y grande, a condición de que creamos. ¡Despier-
ta, hombre; por ti Dios se hizo hombre! ¡Despierta, tú que duermes y 
levántate de entre los muertos, y Cristo te iluminará!» 19. 

La humildad de Cristo es grande (ser. 341 A,1). Es maestro de 
humildad, de palabra y de obra. Enseña la humildad por medio de 
ángeles y de profetas, y nunca cesa de enseñarla. Enseña la humildad 
con su ejemplo (ser. 340A,5). En su asombrosa humildad se oculta la 
divinidad entera (ser. 184,3). Nosotros hemos de ser formados en esta 
humildad (cf. ser. 68,11) que es paradigmática para nosotros.

El Verbo se hace partícipe de la carne para que la carne se haga 
partícipe del Verbo (enar.psal. 121,5). La encarnación del Hijo eterno, 
juntamente con su pasión y su resurrección, son las etapas clave de la 
dispensación salvífica de Dios en Cristo, según gr. et pecc.or. 2,24,28; 
2,27,32; 2,32,37 y también Io.ev.tr. 36,1. Digamos que la encarnación 
de nuestro Exemplum aparece como el comienzo concreto de la histo-
ria redentora de Cristo. Él es el que posibilita nuestra purificación y 
justificación mediante la gracia y el que nos enseña a obedecer para 
obtener la victoria 20.

Al hablar de la humildad ejemplar de Cristo el hiponense la vin-
cula también a su pasión (Io.ev.tr. 55,7) y a nuestra vida eterna (conf. 
1,11,17). Cura la hinchazón de nuestro orgullo y nos libera del pecado, 
siendo para nosotros ejemplo (Trin. 8,5,7). Dios así se nos acerca y 
nos busca (enar.psal. 127,8 / Io.ep. 8,14 / conf. 11,2,4) para enseñar-
nos esta lección, por lo que Cristo ha de ser imitado por nosotros 
(ser. 32,13). Su debilidad y humildad nos brindan enseñanzas (conf. 
7,18,24). En el Señor –insuperable ejemplo para nosotros– hallamos la 

19  San Agustín, ser. 185,1.
20  Cf. Daley, B. E., “Voz Encarnación”: Fitzgerald, A. D. (dir.), Diccionario 

de San Agustín. San Agustín a través del tiempo, Ed. Monte Carmelo, Burgos 2001, 
462-464.



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA22

síntesis de algunas paradojas antitéticas: grande-pequeño, bajar-subir, 
plenitud-sed… (cf. ser. 207,1).

Nuestro corazón está llamado a ser modelado con el auxilio de 
su Espíritu, que modela nuestro corazón en el corazón de Cristo. En 
el ser 32,13 Agustín relaciona este asunto con la signación de la cruz. 
La cruz es un signo que se lleva en la frente, y ha de corresponderse 
con la humildad, vivida en el fondo del corazón. El edificio antes de 
elevarse se abaja, y sólo después recibe su coronación (cf. ser. 69,2-3). 
El ejemplo del Cristo humilde es sanador para nosotros 21. Pone la 
Verdad a nuestro alcance, haciéndose hombre (cf. civ.Dei 11,2). Nos 
brinda humildemente la salus, que es salud y salvación 22.

En Cristo Ejemplo se culminan los exempla fidei veterotestamen-
tarios y gracias a su encarnación hallamos una disciplina vivendi y un 
exemplum praecepti. Él es el exemplum vitae, el único exemplum humilitatis 
y el exemplum obedientiae para los que le seguimos. Studer advierte 
que Christus est unus magister, exemplum humilitatis et exemplum gratiae. 
Constata su ser via universalis salutis, por ser el pastor Ecclesiae, unus 
homo, Conditor et rex civitatis y Totus Christus. Studer acaba su reflexión 
encontrando en Cristo la maxima Dei gratia, a través de la forma ius-
titiae. Indica que Cristo es Mediator porque “per Christum in Spiritu 
sancto” –el hombre puede llegar– al “in Deum Patrem” 23. 

Cristo es además el exemplum iustitiae. Es preciso señalar también 
que su condición de “libre de pecado” está conectada íntimamente 
con su filiación divina. Al Justo nosotros sólo podemos imitarlo en su 
condición de humilde y de paciente 24. En Él, el único que nos justifi-
ca, encontramos el exemplum iustitiae, el sacramentum iustitiae y la via 
iustitiae  25. 

21  Cf. García Álvarez, J., Nous avons vu son étoile, 44 y 45.
22  Cf. García Álvarez, J., Nous avons vu son étoile, 46.
23  Cf. Studer, B., Gratia Christi – Gratia Dei bei Augustinus von Hippo, Ed. 

Institutum Patristicum Augustinianum, Roma 1993, 73-114.
24  Cf. Dodaro, R., “Christus Iustus” and Fear of Death in Augustine’s Dispute with 

Pelagius: Signum Pietatis. Festgabe für Cornelius Petrus Mayer OSA zum 60 Geburtstag, 
Augustinus Verlag, Würzburg 1989, 347-352. 

25  Cf. Studer, B., “Jésus-Christ, notre justice, selon Saint Augustin”: Studia 
Patristica 17 (1982) 1316-1342.



SAN AGUSTÍN. LA NAVIDAD 23

La vida modélica de Cristo se vio obligada a asumir el sufrimien-
to. Agustín nos pide orar en el sufrimiento, imitando a Cristo sufrien-
te (que recitó el sal 21 en la cruz). En Él se esconde un exemplum 
solidario 26. 

Teniendo en cuenta a Ayres advertimos que las dos funciones de 
la muerte de Cristo son el constituirlo en exemplum y en sacramentum, 
dentro del ámbito de la redención 27. Cristo es ejemplo y sacramento por 
su muerte. En Él encontramos la gracia de la salvación, como nos 
narra Agustín en conf. 10,43,69-70. Él es nuestro servidor. También, 
a la inversa, nosotros hemos de servir a Dios, advirtiendo que cual-
quiera que le sirve lo hace para utilidad propia (cf. ser.Dolb. 23,20). 
Agustín muestra gran esperanza en que Cristo, ejemplo y sacramento, 
sanará todas sus dolencias. El Señor suplica al Padre por nosotros, es-
tando sentado a su diestra. Cristo trae la medicina para las muchas y 
grandes dolencias del hombre. Su sangre nos redime y aparece como 
precio de nuestro rescate 28.

4.	L a Navidad y el Sol que nace de lo alto

Más allá de concepciones maniqueas o heliocéntricas, Agustín 
valora enormemente el símbolo espiritual de la luz y los elementos 
a ella asociados. Es un símbolo enteramente cristiano, por más que 
tenga alguna similitud puntual con el planteamiento gnóstico. Agus-
tín interpreta teológicamente los símbolos del sol, la luna, el día, el 
mediodía… El Padre y Doctor de la Iglesia postnicena juega con estos 
sustantivos y con sus significados lumínicos. 

Celebrar la Navidad consiste –en su opinion– en advertir que nos 
visita el sol que nace de lo alto (Lc 1,78). Jesús viene a nuestro mundo 
y en Él está personificado el sol de los espíritus (Dieu soleil des esprits, 
según Régis Jolivet). En medio de la noche, estamos llamados a es-

26  Cf. Drobner, H. R., “El salmo 21 en los `Sermones ad Populum´ de San 
Agustín”: Scripta Theologica 32 (2000) 427.

27  Cf. Ayres, L., “The Christological Context of Augustine’s “De Trinitate” 
XIII”: Toward Relocating Books VIII-XV”: Augustinian Studies 29 (1998) 123.

28  Cf. García Álvarez, J., Nous avons vu son étoile, 47-48.



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA24

perar la llegada del sol naciente 29 que siempre está por encima de 
nosotros (quia Deus Semper maior). 

En el misterio de la encarnación del Hijo de Dios se nos regala 
una iluminación. Agustín se fija en el proceso anual de crecimiento y 
disminución de la jornada diurna 30. Lo conecta con el crecimiento de 
Cristo y la disminución del Bautista: «Al crecer la Palabra, disminuye 
la voz» (ser. 293A,12).

La Navidad es, de algún modo, la fiesta de la Luz y la fiesta del 
Día, frente a las tinieblas y frente a la noche. El Señor mismo es el Día 
de nuestro corazón. Caminemos en su luz, exultemos y gocémonos en 
Él (cf. ser. 187,4). Aquí hallamos al que es Dios de Dios y Luz de Luz, 
como proclama el concilio niceno 31 y rezamos en el credo de los días 
festivos. Así como la noche y las tinieblas quedan fácilmente vincula-
das al mal y al pecado, la luz y el día son interpretadas por Agustín 
como espacios salvíficos, con la presencia de Dios. Si acudimos a los 
sermones números 184,1; 185,2; 189,1; ó 190,4 captamos sin dificulta-
des esto que estamos apuntando. 

El cristianismo reinterpreta y supera ampliamente en la Navidad 
otra celebración enmarcada en la ciudad de Roma en el mismo mes. 
En efecto, el 25 de diciembre (VIII kalendas ianuarias) se celebraba 
tanto en Roma como en el mundo romano el solsticio del invierno. 
Era la fiesta del sol, en el llamado dies natalis solis invicti. En el mundo 
cristiano, ajeno totalmente a la heliolatría, los seguidores de Cristo 

29  Zenón de Verona y Máximo de Turín relacionan el nacimiento de Cristo 
con el sol naciente. Se inspiran para ello en la expresión de Malaquías, el cual 
anuncia simbólicamente que brillará el sol de justicia con la salud de sus rayos 
(Mal 4,2). San Máximo –en su sermón 45– habla de la salida para el mundo del 
sol verdadero, en medio de las tinieblas del siglo. Agustín juega teológicamente 
con los símbolos de la luz creada y la luz eterna, interpretando magistralmente 
los textos que nos hablan de la verdad que brota de la tierra (sal 84), del nombre 
Emmanuel, de la humildad del pesebre de Belén, y del Niño que no puede hablar, 
aunque es nada menos que la Palabra (cf. Pons Pons, G., El solsticio de invierno 
y la Fiesta de Navidad en los Sermones de San Agustín: Revista Agustiniana 49/150 
[2008] 919-920).

30  Cf. Pons Pons, G., El solsticio de invierno, 917.
31  Puede verse el eco teológico del primer concilio niceno en Agustín en 

Studer, B., “Augustin et la foi de Nicé”: Recherches Augustiniennes 19 (1984) 133-154.



SAN AGUSTÍN. LA NAVIDAD 25

empiezan a festejar en este día su nacimiento; no se alegran por la 
fiesta del astro solar, sino por el nacimiento del Señor, celebrando el 
dies natalis Domini 32. Digamos que ven a Cristo como a un sol distinto, 
diferente, también venido de lo alto, pero mucho más grandioso que 
la estrella que nos ilumina. Cristo es el nuevo sol, el que nos alumbra 
y nos salva por ser ciertamente luz y salvación (cf. sal 26), para que 
no caminemos en tinieblas (cf. Jn 8,12) 33. Y por encima de todo esto, 
Agustín advierte que Dios elige la fecha que quiere para nacer en este 
mundo, mientras que –del resto de mortales– nadie puede elegir el día 
de su nacimiento (cf. ser. 190,1).

El gran defensor de la Catholica establece un paralelismo en el que 
quedan asociados el sol y Cristo, y también la luna y la Iglesia:

«También, pues, según esta opinión, por la luna se entiende la Igle-
sia, porque no tiene luz suya, sino que la ilumina el Unigénito Hijo de 
Dios, al que en las Santas Escrituras nominan alegóricamente “sol” 
muchos pasajes» 34. 

La Navidad nos exhorta a ser luz en el Señor (enar.psal. 61,7). El 
Hijo –a quien adoramos– es esplendor de la gloria del Padre (enar.
psal. 71,8 {v.5}). Él es el iluminador a quien hemos de pedir que ilu-
mine nuestra lámpara (enar.psal. 65,19 {v.14}). Si nos acercamos a Él 
seremos iluminados y alejándonos de Él nos entenebreceremos (enar.
psal. 58,18 {v.10}). El fuego de Cristo ilumina a los justos y quema a 
los inicuos (cf. enar.psal. 77,13). Él nos robustece de sí, no de nosotros 

32  Cf. García Álvarez, J., “El misterio de la Navidad en los Sermones de 
San Agustín”: Revista Agustiniana 55/168 (2014) 558-560.

33  Joseph Ratzinger afirma que hoy resultan insostenibles las antiguas teorías 
según las cuales el 25 de diciembre había surgido en Roma en contraposición al 
mito de Mitra, o también como reacción cristiana ante el culto del sol invicto, 
promovido por los emperadores romanos del siglo III, como intento de crear una 
nueva religión imperial (cf. Ratzinger, J., El Espíritu de la liturgia, Ed. Cristiandad, 
Madrid 2007, 148. En opinión de Guillermo Pons Pons, la razón determinante 
para situar la fiesta de Navidad el 25 de diciembre radica en su vinculación con la 
fecha del 25 de marzo, que en el siglo III ya era considerada el día de la muerte 
de Jesús y también el día de su encarnación en el seno de la Virgen (cf. Pons 
Pons, El solsticio de invierno, 918-919).

34  San Agustín, enar. psal. 10,3.



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA26

(cf. enar.psal. 88,19 {v.19}). Él nos transforma en luminares (enar.psal. 
93,7 {v.1}).

Estamos convocados a dejar que la luz del Emmanuel entre en 
nuestros corazones, para que podamos renacer. Y es que Él nació para 
que renaciéramos, si desarrollamos la virtud de la fe y nos dejamos 
fecundar por Dios (cf. ser. 189,1-3) 35. A Él le correspondió el nacer 
por nosotros; a nosotros, el renacer por Él (cf. ser. 372,3). En Navidad 
nace la Palabra, que es luz (cf. Io.ev.tr. 13,5) y nos transfigura espiri-
tualmente.

Los rayos y la luz de Dios afectan a Agustín (conf. 7,10,16; sol. 
1,13,23; an.quant. 15,25; an.quant. 33,75). Le dan seguridad y disipan 
las tinieblas de sus dudas (cf. conf. 8,12). Él advierte que la luz de la 
Verdad no pasa, sino que, permaneciendo fija, embriaga los corazo-
nes de los videntes (enar.psal. 93,6). Quienes confiesan su ceguedad 
merecen ser iluminados (enar.psal. 96,5). Cristo ilumina las mentes 
piadosas, para que entiendan las cosas divinas que se dicen o mues-
tran. Él ilumina nuestra casa (cf. enar. psal. 118,18,4). Cristo nace de 
noche y a nosotros nos toca aprender que la oscuridad está preñada 
de distintos significados 36. 

La asociación entre Dios y la luz nos evoca la belleza de Dios 37. 
Dios es la belleza siempre antigua y siempre nueva (conf. 10,27,38). 
Benedicto XVI asegura que las distintas y multiformes realidades de 
la creación nos dicen que contemplemos su belleza confesante (lau-
dante); se trata de una alabanza de las cosas bellas mutables tributada 
a la belleza inmutable y creadora de las mismas 38. Esta belleza suma 

35  Cf. García Álvarez, J., El misterio de la Navidad, 559-560.
36  Cf. García Álvarez, J., Nous avons vu son étoile, 79-84.
37  Sobre la belleza en Agustín, recomendamos: Rey Altuna, L., ¿Qué es lo 

bello? Introducción a la estética de San Agustín, Ed. Instituto Luis Vives de Filosofía, 
Madrid 1945.

38  Cf. Benedicto XVI, Audiencia general del miércoles 18 de noviembre 
de 2009. Disponible en la web: http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/
es/audiences/2009/documents/hf_ben-xvi_aud_20091118. html. / Consulta: 
12.05.2021. Cita el Papa el texto agustiniano del ser. 241,2.



SAN AGUSTÍN. LA NAVIDAD 27

se halla en Dios, en cuyo gozo está la máxima felicidad. No poder 
gozar de Dios –por el contrario– es causa de máxima infelicidad 39.

El Cristo agustiniano es el “Día del Día”:

«El Día que hizo todo día nos ha santificado este día. A él se refiere 
el canto del salmo: Cantad al Señor un cántico nuevo, cantad al Señor 
toda la tierra; cantad al Señor y bendecid su nombre; anunciad al Día 
del Día, su salvación. ¿Quién es este Día del Día sino el Hijo nacido 
del Padre, Luz de Luz?» 40. 

«Tengamos, pues, hermanos, por solemne este día, no pensando en 
este sol, como los infieles, sino en quien lo hizo» 41. 

«Admírate, más bien, del día eterno que permanece ante todo día, 
que crea todo día, que nace en el día y libra de la malicia del día» 42. 

Entonces el día queda vinculado –en el contexto navideño– no 
tanto al sol, sino a quien hizo el sol 43. Agustín siente sed de Aquel que 
ha hecho cosas tan maravillosas como el cielo, las estrellas, el sol, la 
luna… 44.

El dato meteorológico del crecimiento gradual de la luz del día 
hace exclamar a Aurelio Prudencio, poeta coetáneo del tagastino: 
“Caelum nitescat laetius / gratetur et gaudens humus / scandit gradatim de-
nuo / iubar priores lineas” (Himnus VIII kalendas ianuarias, vv. 9-12) 45.

El Verbo es la verdadera luz e ilumina a todo hombre que vie-
ne a este mundo (cf. vera rel. 42,79); por eso es importante acercar-
nos a Él en Navidad, de modo que no hagamos de la luz tinieblas 
ni de las tinieblas luz (cf. ench. 13,1). Cristo es la luz del medio-

39  Cf. Brotóns Tena, E. J., Felicidad y Trinidad a la luz del De Trinitate de 
San Agustín, Ed. Secretariado Trinitario, Salamanca 2003, 23.

40  San Agustín, ser. 189,1.
41  San Agustín, ser. 190,1.
42  San Agustín, ser. 369,1.
43  Cf. San Agustín, ser. 190,1.
44  Cf. San Agustín, enar. psal. 41,7.
45  Se localiza el himno, en castellano, en: Prudencio, A., Obras completas, 

Ed. BAC 58, Madrid 1950, 144ss.



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA28

día, y es quien posibilita el desarrollo del fervor de la caridad y el 
esplendor de la verdad (cf. civ.Dei 18,32). Nosotros no somos la 
luz, sino que somos iluminados por la luz (cf. conf. 9,4,10). Hemos 
de recibir la luz de Dios para –ya encendidos– iluminar después, 
evitando ser tinieblas (cf. conf. 8,10,23). Esto se posibilita cuando 
contemplamos la luz de Cristo con los ojos bien abiertos (cf. enar.
psal. 4,6 {v.5}).

5.	L a Navidad, la Virgen María y San José

María y José, José y María son los grandes protagonistas –junto a 
Jesús– en la celebración de la Navidad. Son figuras entrañables e in-
sustituibles en la historia de nuestra salvación y en los planes de Dios, 
trazados desde antiguo, para liberarnos a todos del mal y del pecado. 
Agustín les dedica a los dos muchas de sus páginas; se detiene en ellos 
y capta lúcidamente la misión específica que Dios le ha reservado a 
cada uno.

–  La Virgen María

Geoffrey D. Dunn ha estudiado sucintamente el asunto de las 
funciones de María en las 18 homilías navideñas de Agustín. Desco-
nocemos si Agustín predicaba sólo una vez en el día de Navidad, se-
gún la conocida costumbre africana (Drobner), o si más bien lo hacía 
tres veces –medianoche, amanecer y durante el día– como era la cos-
tumbre de la Iglesia romana (Hill). María aparece en el sermonario 
agustiniano con las funciones de madre, de cámara nupcial, de virgen 
(con perpetua virginidad), de mujer vinculada a la Iglesia virginal y 
vinculada también a la Iglesia maternal, segunda Eva… María nos 
pone en el buen camino para relacionarnos con Cristo y con el Padre. 
Ella además –dentro de la cosmovisión mariológica agustiniana– en-
seña a la comunidad cristiana que la virginidad puede ser muy fructí-
fera en términos espirituales 46.

46  Cf. Dunn, G. D., “The functions of Mary in the  Christmas  homilies 
of Augustine of Hippo”: Studia Patristica 44 (2010) 433-446.



SAN AGUSTÍN. LA NAVIDAD 29

A estas funciones podríamos añadir otras que recoge con acierto 
Ritienne Debono 47. María –madre de la Palabra de Dios, imagen de 
la Iglesia y modelo de las vírgenes– es, en efecto, la primera discípula de 
Cristo, que con fe escucha la palabra de Dios y la cumple. Es la primera 
evangelizadora, que da el primer testimonio cuando visita a su prima 
Isabel. Es también un paradigma de vida santa, modelo y exemplum del 
compromiso moral del creyente en el seguimiento de Dios. Agustín 
nos recomienda imitarla.

Maternidad. «Gobernaba con su poder a la madre, a la que esta-
ba sometida su infancia, y alimentaba con la verdad a aquella de cu-
yos pechos mamaba» (ser. 184,3). María es, en efecto, Theotokos. Ya lo 
definió Éfeso en el año 431 contra Nestorio 48. Éste es el dogma maria-
no matriz, del que nacen los otros tres dogmas marianos declarados y 
definidos. María es una madre muy especial, pues es nada más y nada 
menos que la madre de Dios; al mismo tiempo su maternidad es úni-
ca, pues está unida inextricablemente a su virginidad. María es madre 
y virgen, virgen y madre. Prodigio admirable que no deja de asom-
brarnos y que nos exige un esfuerzo adicional para hacérselo saber a 
los incrédulos, como señala el santo doctor de la Iglesia postnicena: 

«Nos causa asombro el parto de una virgen, y nos esforzamos por 
convencer a los incrédulos para que acepten este nuevo modo de na-
cer, a saber, que en un seno no fecundado nació el embrión de un hijo 
y unas entrañas libres de abrazo carnal dieron a la luz un hijo huma-
no, sin tolerar que tuviera padre humano; que la integridad virginal 
permaneció cerrada en el momento de concebir e incorrupta en el 
momento del parto. Maravilloso es este poder, pero aún hemos de 
admirar más la misericordia, gracias a la cual quien pudo nacer así, 
así quiso nacer» 49. 

47  Cf. Debono, R., “The Blessed Virgin Mary in the Writings of St. Augustine 
of Hippo”: DeBattista, A. P.; Farrugia, J., and Scerri, H. (eds.), Non laborat qui 
amat. A Festschrift in honour of Professor Salvino Caruana O.S.A. on his 70th birthday, 
Ed. Maltese Augustinian Province, Valleta 2020, 69-84. 

48  DH 252.
49  San Agustín, ser. 192,1.



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA30

La Iglesia es –así como María– madre y virgen. Madre por las 
entrañas de caridad, y virgen debido a la integridad de la fe y a la 
piedad. Tiene capacidad de engendrar a los pueblos (cf. ser. 192,2).

Todos estamos también llamados a concebir a Cristo, sea cual sea 
nuestra forma de vida en la Iglesia. Hemos de concebirle con la ayuda 
de la fe, dándole a luz por las obras. Entonces, lo que hizo el seno de 
María respecto a la carne de Cristo, lo hará nuestro corazón respecto 
a la ley de Cristo (cf. ser. 192,2).

Virginidad. “Toda la Iglesia confiesa que Cristo nació de María 
Virgen” (ench. 34). Cuando Agustín expresa su fe en la virginidad 
mariana, señala que se halla ante una verdad ciertamente suprarra-
cional, que pone a las claras nuestra incapacidad gnoseológica y nues-
tra limitación interpretativa. Viene en torrente a la mente de Agustín 
una cascada de preguntas (sobre la valoración y la comprensión de 
dicho misterio); son de difícil respuesta para planteamientos raciona-
les encerrados en parámetros inmanentes 50.

Toda la Iglesia confiesa que Cristo nació de María virgen (cf. 
ench. 34). Ella quedó grávida por la encarnación de Cristo y nuestros 
corazones han de estar grávidos de la fe en Él. No hemos de ser esté-
riles; más bien hemos de dejar que nuestras almas las fecunde Dios 
(cf. ser. 189,3). 

Junto a María Virgen se alegran inmensamente en Navidad las 
vírgenes consagradas a Dios. La fiesta del nacimiento del Hijo de Dios 
es especialmente importante para ellas, y Agustín lo sabe bien. María 
es modelo admirable e imitable para todas ellas. La fiesta de la Navi-
dad –en la época patrística– era la fiesta de las vírgenes consagradas. 
Agustín se refiere a ellas con constancia e insistencia durante sus ho-
milías navideñas 51.

Jesucristo, que existía junto al Padre, antes de nacer de madre eli-
gió la virgen de la que había de nacer (cf. ser. 190,1). María es Virgen, 
y es al mismo tiempo la Madre de Dios. Gran misterio en que se unen 
tanto la grandeza del Señor como la nobleza de María. Así queda ex-

50  Cf. San Agustín, ser. 215.
51  Cf. García Álvarez, J., El misterio de la Navidad, 555ss.



SAN AGUSTÍN. LA NAVIDAD 31

puesto en el sermón 200,2: «La grandeza de Cristo se manifestó en la 
virginidad de su madre, y la nobleza de su madre, en la divinidad de 
Cristo». Ciertamente, es muy difícil probar esto desde un empirismo 
biológico, y por eso el hijo de otra gran madre, Santa Mónica, nos 
explica que nos hallamos ante una verdad de fe (cf. ser. 186,2).

María y la Iglesia. María es además modelo de la Iglesia, la cual 
es también Ecclesia mater 52. Iglesia madre e Iglesia virgen: la semejan-
za con María es grandísima. Es madre debido a la fecundidad de su 
amor, y es virgen a causa de la integridad de su fe. ¡Es notable el sub-
rayado de la fe en la mariología agustiniana! Hablando de la virgini-
dad de la Iglesia, Agustín admite que es virgen y da a luz pues imita a 
María, la cual el concilio reconoce como miembro excelentísimo de la 
Iglesia (LG 53). Veamos lo que dice Agustín de la virginidad eclesial: 

«La Iglesia es virgen. Tal vez me dirás: “Si es virgen, ¿cómo da 
a luz hijos? O, si no alumbra hijos, ¿cómo es que nos hemos inscrito 
para nacer de sus entrañas?”. Respondo: “Es virgen y da a luz; imita 
a María, que dio a luz al Señor”. ¿Acaso Santa María no dio a luz 
siendo virgen y permaneció siéndolo? Así también la Iglesia: da a luz 
y es virgen; y, si lo piensas atentamente, da a luz a Cristo, puesto que 
los bautizados son miembros suyos. Dice el Apóstol: Vosotros sois el 
cuerpo de Cristo y sus miembros. Si, pues, alumbra a los miembros de 
Cristo, la semejanza con María es grandísima» 53. 

Estrella en la noche 54. La Virgen María –para Agustín– es la 
“estrella en la noche” 55. En no pocas ocasiones habla Agustín de las es-

52  Estudiado bellamente en Palmero Ramos, R., “Ecclesia Mater” en San 
Agustín. Teología de la imagen en los escritos antidonatistas, Ed. Cristiandad, Madrid 1970. 

53  San Agustín, ser. 213,8.
54  Cf. San Agustín, ser. 223-D,2. En la redacción de este epígrafe hemos 

tomado muchas ideas de Guillermo Pons Pons, María «estrella en la noche» en un 
sermón de San Agustín: Revista Agustiniana 46 (2005) 521-532. También nos hemos 
acercado con anterioridad a este mismo asunto de la mariología agustiniana en 
Sánchez Tapia, M., “San Agustín. María, stella in nocte”: La ciudad de Dios 232/3 
(2019) 461-503. Reproducimos aquí, casi en su total literalidad, una buena parte 
de los textos más destacados de este artículo.

55  Cf. San Agustín, ser. 223-D, 2.



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA32

trellas. Asegura que las vemos resplandecer en lo alto 56 y que, cuando 
en la oscuridad de la noche vemos pasar las nubes, nuestra visión 
queda perturbada por su opacidad, de manera que parece que las 
estrellas corren en dirección contraria a nosotros 57. María –la mujer 
insustituible en la Navidad– no nos deja solos. Es nuestra “estrella en la 
noche”. Además, durante la noche de esta larga vida nuestra (nuestra 
existencia terrenal), hemos de mantener la esperanza en la resurrec-
ción de la carne, posibilitada por Cristo, nuestro salvador, que nos 
trae la alegría 58. Él es la luz del mundo (cf. Jn 8,12). Nació de noche 
y resucitó también de noche. Nos lleva a la resurrección de la carne 
para el reino 59.

Agustín, al captar el cariz estelar de María, da la impresión de 
inspirarse en Os 4,5, donde se lee: “comparé vuestra madre con la 
noche”. Estamos ante una cita de una versión antigua, que no coinci-
de plenamente ni con el texto hebreo ni con la Vulgata. Comenta el 
converso Agustín:

«La luz que surge de las tinieblas es Cristo nacido de los judíos, a 
quienes se dijo: Equiparé vuestra madre a la noche. Pero en medio de 
aquel pueblo, cual si fuera en aquella noche, la virgen María no fue no-
che, sino, en cierto modo, una estrella en la noche; por eso, su parto lo 
señaló una estrella que condujo a una larga noche, es decir, a los magos 
de oriente, a adorar la luz, para que también en ellos se cumpliese lo 
dicho: Brille la luz entre las tinieblas» 60.

María queda injertada en el misterio de Cristo. En ella destella 
una luz resplandeciente, por su vinculación con el Salvador. En Cristo 
hay luz porque Él es la luz; en María también, por su íntima vincu-
lación a su hijo. Por otro lado, fijémonos en que el seno de la Virgen 

56  Cf. San Agustín, conf. 13,32,47.
57  Este texto lo utiliza aludiendo a los herejes que no hallan la paz en la 

tiniebla de su error, y que creen que son las diversas Escrituras las que se pelean 
(cf. San Agustín, ser. 1,4).

58  San Agustín, ser. 223-D,1.
59  Cf. San Agustín, ser. 223-D,2. Y también Pons Pons, G., María «estrella 

en la noche», 529.
60  Cf. San Agustín, ser. 223-D,2.



SAN AGUSTÍN. LA NAVIDAD 33

María –tanto para Agustín como para el mismo Jerónimo (cont. Jov. 
1,31) 61 – es comparado alegóricamente con el sepulcro de Cristo. El 
águila hiponense establece un paralelismo entre el sepulcro nuevo y 
el seno virginal mariano 62.

La defensa de María como “estrella en la noche”, ha dejado una 
amplia resonancia en los escritos de teólogos y autores de espirituali-
dad cristiana 63. En ella los cristianos aprendemos a valorar el mundo 
interior, la disponibilidad, la apertura a los planes de Dios y la acogi-
da de la gracia 64.

–  San José  65 

Tanto María como José quedan perfectamente asociados a la cris-
tología de Agustín. Los dos están como en la sombra, en relación a la 

61  San Jerónimo, Obras completas. VIII. Tratados apologéticos / Contra Joviniano, 
Ed. BAC, Madrid 2009, 213.

62  Cf. San Agustín, ser. 223-D,2.
63  Ahí están, entre otros, el himno Akathistos (la llama “estrella que el Sol nos 

anuncia”), las letanías lauretanas (que la llaman Stella matutina), San Isidoro de 
Sevilla (la llama “iluminadora o estrella del mar” que “engendró la luz del mundo”), 
el himno Ave maris stella (de autor anónimo), San Beda el Venerable (que señala 
que María “ha brillado como astro de extraordinaria belleza entre las olas de un mundo 
en ruinas”), Fulberto de Chartres (que la invoca también como “estrella del mar”), 
Gregorio de Narek (penúltimo Doctor de la Iglesia declarado, que la llama “alba 
luminosa del sol naciente, estrella matutina que precede a la aurora, ruiseñor que alegra 
la oscuridad de la noche”)… San Bernardo de Claraval la denomina “esclarecida y 
singular estrella”, mientras que San Martín de León la llama “refulgente estrella”, 
que ha iluminado al género humano entre tinieblas y tempestades en este mar 
encrespado. “Estrella del mar, iluminada por Dios e iluminadora de nosotros” será el 
apelativo con el que la nombre Egidio Romano. Y también dentro de la familia 
agustiniana, el insuperable e icónico profesor en Salamanca, Fray Luis de León, 
escribirá que es “clarísimo Lucero / en esta mar turbada / del linaje humanal fiel 
abogada”. Tomamos estos títulos de Pons Pons, G., María «estrella en la noche», 
530-532.

64  Cf. Rivas González, A. F., “La mariología en los Sermones de San 
Agustín”: Religión y Cultura 39 (1993) 454.

65  Condensamos aquí las aportaciones de Rivas González, A. F., La mariología 
en los Sermones, 440-442. Otros Padres de la Iglesia disertan también sobre la figura 
de San José. Recomendamos leer Tomás Fernández, S., “San José en los Padres 
de la Iglesia. Panorama bibliográfico y conclusiones para la elaboración de una 
teología josefina”: Teresianum 23/2 (1972) 436-448. Disponible en la web: https://



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA34

luz del Hijo de Dios (el Illuminator, como lo denomina el tagastino). 
Al mismo tiempo, es verdad que San José aparece en las reflexiones 
mariológicas de Agustín: no podía ser de otra manera, tratándose 
de dos figuras grandes, interconectadas, singulares e imprescindibles 
en la historia de la salvación. Algunos textos agustinianos josefinos 
aparecen en los ser. 51, 225 y 343, aunque ya veremos que hay otros 
lugares en los que trata también sobre el esposo de María. Su doctrina 
josefina es cristológica y también mesiánica. Y es que la vida y la mi-
sión de San José se conectan indefectiblemente con la encarnación del 
Verbo, y también con su obra redentora. 

Los acentos teológicos josefinos sí van variando, en dependencia 
directa con respecto a los temas tratados. Predomina el cariz exe-
gético en la genealogía y en la filiación de San José en De consensu 
evangelistarum. Se subraya el tono polémico-doctrinal en Contra Faus-
tum manichaeum, que se dirige apologéticamente frente a donatistas 
y maniqueos. El hiponate pone de relieve la vertebración teológica 
josefina en las cuestiones fundamentales como el matrimonio virginal 
con María, la paternidad virginal con Jesús, y sus consecuencias en 
relación a María y a Jesús. Aquí hallamos un enlace directo con la 
familia de Dios, que es la Iglesia universal. Agustín defiende a las cla-
ras tanto la paternidad de San José, como –ya lo hemos indicado– la 
virginidad perpetua de la Virgen María 66. José estuvo unido a María 
en la integridad del corazón 67.

Agustín reconoce que José es el esposo de María y el padre de 
Jesús. En cuanto a lo primero, hay que entender bien lo que aquí sig-
nifica “esposo” y –también– lo que aquí significa “padre”. En cuanto 
a la identidad de esposo, lo es en verdad, pues estamos ante un ma-
trimonio verdadero (el de María con José). Es un matrimonio que no 
comporta la pérdida de la integridad. José no es el destructor de la 

dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5363694 / Consulta: 31.08.2022. Como 
se ve, pueden localizarse varios registros sobre San Agustín.

66  Cf. San Agustín, nupt. et conc. 1,11.12.13; San Agustín, ser. 225,2. Todo 
lo anterior lo tomamos, casi literalmente, de Madrid, T. C., “Mariología”: Oroz 
Reta, J., y Galindo Rodrigo, J. A. (eds.), El pensamiento de San Agustín para el 
hombre de hoy. Teología dogmática (II), Ed. Edicep, Valencia 2005, 858.

67  Cf. San Agustín, c. Faust. 23,8.



SAN AGUSTÍN. LA NAVIDAD 35

virginidad, sino más bien el guardián del pudor. Y para decirlo mejor 
aún, no es el guardián, sino el testigo del pudor virginal, para que el 
embarazo de María no se atribuya a un adulterio 68.

En relación a lo segundo, es cierto que algunos de los que vivie-
ron con él no lo entendieron bien. Lo consideraban padre de Jesús 
como los demás padres engendran en la carne y reciben hijos por un 
cauce diferente al exclusivo afecto espiritual. Esto era equivocado, 
como bien indica el hijo de Santa Mónica. Si entre María y José hay 
un verdadero matrimonio, hay que preguntarse por qué no iba a reci-
bir el marido, sin perder la integridad, lo que había recibido del mis-
mo modo su esposa. La esposa no perdió la integridad, ya lo hemos 
indicado; entonces, tampoco la perdió el marido.

María es madre e íntegra y José es padre e íntegro también 69. 
José es padre de Jesús en el seno de la sagrada familia. Su paternidad 
está vinculada a su auctoritas paterna. Él es, en efecto, el que ha de 
ponerle con María el nombre al Niño. María es muy humilde y Agus-
tín es consciente de esto; queda evidenciado cuando encuentran al 
Niño perdido en el templo y hablando con los doctores. Agustín 
capta muy bien la humilde intervención de María, al autonombrarse 
después de José 70. 

José colabora inigualablemente en la historia de la salvación y en 
la educación de un Niño que va a ser el único salvador del mundo. Es 
testigo de la virginidad de la madre. Sintetiza en su persona la integri-
dad, la virginidad y la fecundidad 71. Es padre al tiempo que conserva 
la castidad; he aquí el porqué de su paternidad auténtica. Es una pa-
ternidad más auténtica porque es más casta. Realiza en el corazón lo 
que otros desean realizar en la carne. Esto no impide que sea llamado 
padre, sino que más bien –por el contrario– invita a considerarlo más 
padre que a ninguno 72. La piedad y la caridad están definiendo la 

68  Cf. San Agustín, ser. 51,26; ser. 225,2; ser. 51,9; ser. 343,3.
69  Cf. San Agustín, ser. 51,30; ser. 51,26.
70  Cf. San Agustín, ser. 51,18.
71  Cf. A. F. Rivas González, La mariología en los Sermones, 441-442.
72  Cf. San Agustín, ser. 51,30; ser. 51,26. Esta misma argumentación se esgrime 

al hablar de la madre de Jesús, que fue “madre virgen” y por ello “más madre”. Le 



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA36

paternidad de San José, y es que estamos ante un padre que es padre 
por amor. Gracias a su piedad y a su caridad le nace de María un hijo 
que es –al mismo tiempo– Dios. No estamos ante un amor carnal, 
sino ante otro tipo de amor. 

En José nos posicionamos ante un amor sublime, atado al perdón 
y a la misericordia. La santidad de José es sincera, y el deseo de tener 
a María consigo no es el motivo por el que quiere perdonarla. Muchos 
hombres, por amor carnal, perdonan a sus esposas adúlteras. Desean 
retenerlas, aun sabiendo que son adúlteras, para dar satisfacción a 
la concupiscencia carnal. José es esposo y es justo al mismo tiempo. 
Su amor no es carnal. No quiere castigarla. Su perdón procede de la 
misericordia 73. En verdad, José aparece en Agustín como el hombre 
del perdón. El Espíritu Santo es quien lo asiste para que pueda clari-
ficarse internamente y para que reconozca asombrado la virginidad 
de María 74. 

José se contagia positivamente de la fe y de la fidelidad marianas 
a la palabra del Señor. Es marido casto y casto padre 75. Gracias a la 
piedad y a la caridad de José nace de María Virgen un Hijo, y éste es 
el Hijo de Dios 76. María, virgen desde su concepción, es entregada a 
José, su esposo, para que éste sea el custodio fiel de sus prerrogativas 
insignes 77; evidentemente, aquí la esposa no es entregada al esposo 
para dejar de ser virgen, como ocurre con el resto de los mortales. 
Contemplar en la Navidad a José –y hacerlos con ojos agustinianos– 
supone no perder de vista todas estas consideraciones.

ofreció la fecundidad sin quitarle la integridad. Y es que no aparece el defecto del 
concupire, que está normalmente adjunto a la concepción carnal (cf. ser. 72/A,3).

73  Cf. San Agustín, ser. 51,30; ser. 51,9.
74  Cf. San Agustín, ser. 51,9; ser. 51,30; ser. 82,19; ser. 343,3.
75  Cf. San Agustín, ser. 51,26.
76  Cf. San Agustín, ser. 51,30.
77  Cf. R. Palmero Ramos, “Ecclesia Mater” en San Agustín, 239. Basado en 

San Agustín, ser. 188,4.



SAN AGUSTÍN. LA NAVIDAD 37

6.	L a Navidad y su contrapunto. La gente de Belén y 
Herodes

La Navidad tiene sus personajes. Unos –de los que ya hemos ha-
blado– poseen actitudes vitales deseables para cualquier cristiano que 
quiera crecer en el camino de la perfección; otros, lamentablemente, 
son presa de pecados que los atan a ídolos de acá o de allá. Entre estos 
últimos hallamos a los habitantes de Belén y a Herodes. Se sitúan en 
las antípodas existenciales y espirituales de la esencia de la Navidad. 
Son el contrapunto de la alegría navideña, pues su lógica es otra lógica 
y sus caminos, otros caminos. Veámos como los retrata el hiponense.

–  La gente de Belén

Aparece como gente que no tiene espacio ni en la casa ni en el 
corazón para recibir a Jesús. ¿Y nosotros? Nos indica Agustín en el 
comentario al salmo 131,6:

«Quiere alojarse en tu casa; hazle lugar. ¿Qué significa “hazle lu-
gar”? No te ames a ti, ámale a Él. Si te amas, le cierras la puerta; si le 
amas, le abres. Si le abres y entra, no perecerás amándote, sino que le 
encontrarás por haberte amado». 

Nos narra San Lucas en su evangelio que cuando José y María 
estaban en Belén, llegó el día en que ella debía dar a luz a su hijo 
primogénito. Lo envolvió y lo acostó en un pesebre, ya que no había 
lugar para ellos en la posada (Lc 2,6-7). Ésta fue la causa del nacimien-
to de Cristo en la pobreza y en la periferia. La gente de Belén está 
metida y absorta en sus quehaceres, trabajos, preocupaciones… Hay 
lugar para otros, pero no hay lugar para Jesús. Sucedió ayer y sigue 
sucediendo hoy también. El Hijo de Dios, la segunda persona de la 
Santísima Trinidad, ha de nacer fuera de la ciudad; ha llamado –sigue 
haciéndolo– a las puertas, pero la ausencia de corazones atentos y 
sensibles ha impedido el hospedaje. Y es que los que están encerrados 
en “sus mundos” no escuchan a los ángeles ni tampoco ven la luz de 
Dios. ¿Sabremos nosotros esperar a Jesús? La gente de Belén cierra la 
puerta de sus casas y de sus corazones al Señor. Bloquea la puerta de 
su corazón y limita su acceso a Dios, pues “sólo entramos en la Verdad 



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA38

por la caridad” (c.Faust. 32,18). La gente de Belén está llena de preo-
cupaciones materiales y parece cerrarse en sí. Esto puede ocurrirle 
también a los que se enredan en sus pensamientos, y a los que han 
quedado apresados en el materialismo, en la cerrazón, en el orgullo y 
en la insensibilidad del corazón.

–  Herodes  78

La vida de Herodes se limita a sus cosas, a su autoridad, a su 
ego hinchado y a su poder. Sólo se tiene en cuenta a sí mismo, sin 
escuchar a nadie, pues cree que no necesita de nadie. Está cerrado 
a Dios, a sus mensajeros y a su divina estrella. Está encerrado en el 
castillo de su egoísmo y en las moradas de su orgullo insoportable. 
No se mueve de su sitio, es inflexible y su mente dista mucho de ser 
una mente abierta. Herodes está realmente lleno de miedo (piensa 
que el recién nacido va a arrebatar su status privilegiado) y trata 
de maquillarlo con su poder y aparente conocimiento. También él, 
como los magos, quiere ver al Niño, aunque no para adorarlo sino 
para fulminarlo y para acabar con él. ¿Razón? Él piensa que su tro-
no está en peligro; ve a Jesús como un enemigo y quiere quitárselo 
de en medio.

Herodes es un personaje malvado en la Navidad. Ha usurpado el 
trono de Israel, ha manipulado y malinterpretado las profecías para 
hacer creer que se refieren a él y ha mentido a los magos. No tiene 
entrañas, y es capaz de perpetrar una dramática matanza de niños 
inocentes. Herodes está internamente ciego. ¿Cómo ver en estas con-
diciones espirituales lamentables la estrella de Dios? Los celos, la en-
vidia… he aquí su problema. Éste es un vicio realmente diabólico, 
del cual el demonio es culpable y eternamente culpable. La envidia 
es un vicio diabólico que nace del orgullo. Es el orgullo el que hace 
que la gente tenga envidia. Asfixia a la madre y no nacerá ninguna 
hija, advierte Agustín. Ésta es la razón por la cual Jesucristo enseña 
tan cuidadosamente la humildad (cf. disc.chr. 7,7). Hemos de liberar-
nos del orgullo y llenarnos del amor (cf. Trin. 8,8,12). Se trata de ser 

78  Cf. J. García Álvarez, Nous avons vu son étoile, 144ss.



SAN AGUSTÍN. LA NAVIDAD 39

como niños y de alejarnos de la mentalidad autorreferencial, si es que 
queremos entrar en el Reino de los Cielos (cf. Mt 18,3).

Los ojos de Herodes están hinchados y dañados. La luz que es 
adorable para los ojos puros, para sus ojos enfermos es odiosa (cf. 
conf. 7,16,22). Digamos que Herodes está atravesado por las tinie-
blas. ¿Y nosotros? Agustín nos exhorta a optar por la luz, lejos del 
pecado 79. El engreimiento lo ha cegado y temerariamente se siente 
pletórico en un trono de inseguridad, de oropeles frívolos y de miedo 
interior.

Herodes está en las antípodas actitudinales de los magos. Agustín 
lo sabe muy bien: 

«Los magos buscaban para encontrar, Herodes para matar; los ju-
díos leían en qué ciudad había de nacer, pero no advertían el tiempo 
de su llegada. Entre el piadoso amor de los magos y el cruel temor de 
Herodes, ellos se hicieron vanos, después de haber mostrado la ciudad 
de Belén. En cambio, negarían a Cristo, que en ella había nacido, al 
que no buscaron entonces, pero vieron después, y le darían muerte, no 
cuando aún no hablaba, sino después, ya en el uso de la palabra. Más 
dichosa fue, pues, la ignorancia de aquellos niños a quienes Herodes, 
aterrado, persiguió que la ciencia de aquellos que él mismo, asustado, 
consultó. Los niños pudieron sufrir por Cristo a quien aún no podían 
confesar; los judíos pudieron conocer la ciudad en que nacía, pero no 
siguieron la verdad del que enseñaba» 80.	

7.	C ontemplación

La Navidad es un misterio que nos invita a contemplar el naci-
miento del Hijo de Dios. Es el misterio de los misterios. Dios se hace 
niño, y la infinitud divina se personifica en un recién nacido que ha 
descendido para salvarnos. ¿Qué podemos contemplar en Él y junto 
a Él? Veámos.

79  Cf. San Agustín, Io.ev.tr. 3,5.
80  San Agustín, ser. 199,1,2.



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA40

La paz. Cuando nace Jesús nace el Príncipe de la paz (CEC 2305), 
al que hemos de contemplar. Los ángeles cantan «Gloria a Dios en el 
cielo y en la tierra paz a los hombres» (Lc 2,14). Jesús hace posible –
según el hiponate– que se extienda el río de la paz profetizado por el 
profeta Isaías (cf. civ.Dei 20,21,1). Él nos conduce a la eterna Jerusa-
lén, cuyo nombre significa “visión de paz”. Jesús viene a regalarnos la 
paz que nos une y Agustín advierte que el vínculo de la paz aparece 
tras la recepción del Espíritu Santo (cf. ser. 71,28). En el Niño de Belén 
encontramos nuestra paz, que nos invita a caminar con una sola alma 
y un solo corazón orientados hacia Dios (cf. reg.1,1). En Jesús está la 
anhelada paz segura (cf. ser.Dom.mon. 2,25,86) y Él nos impele a 
vivir la bienaventuranza de la paz (Mt 5,9). Es Jesús tan generoso a la 
hora de regalar la paz, que la ofrece incluso al traidor (cf. enar.psal. 
3,1). Él nos da la paz no como la da el mundo ( Jn 14,27), haciendo 
todo lo posible por lograr que estemos unidos, los unos con los otros, 
mediante el vínculo de la paz (Ef 4,3). La paz que trae Jesús en la Na-
vidad es la paz que supera todos los razonamientos de las mentes más 
potentes (cf. civ.Dei 22,29-30), como la de Agustín. Es la paz de Dios, 
en la que se abrasa el tagastino tras su conversión, después de clamar 
el “tarde te amé” (conf. 10,27,38). Y esta paz navideña, Agustín quiere 
que la compartamos los unos con los otros (cf. ser. 357,1,2 y 3).

El santo se asombra al constatar que en este mundo alocado (el 
de nuestra época y el de la suya) podemos obtener la paz, si estamos 
al lado de Dios por la fe (cf. civ.Dei 19,27). En la Navidad celebramos 
el nacimiento de alguien muy especial. Se trata del médico humilde, 
que nos invita a todos a la paz (cf. civ.Dei 4,16). La paz de la Navidad, 
y de todos los días del año, se alcanza cuando el corazón llega a la 
tranquilitas ordinis (cf. civ.Dei 19,13,1). Si los creyentes vaciamos nues-
tras almas de todo lo que les sobra, y dejamos espacio para que entre 
la caridad, entonces dicha caridad nos llevará a vivir en paz (cf. enar.
psal. 69,1 [v.2]). Es cierto que la experiencia de la paz en este mundo 
se ve frecuentemente amenazada por los problemas, los sufrimientos, 
los pecados… Ahora estamos todavía ante una vivencia limitada de la 
paz, que madurará satisfactoriamente cuando llegue la paz jerosolimi-
tana (cf. civ.Dei 19,12,1-3).

La fiesta. La Navidad nos facilita contemplar al Niño en una at-
mósfera de fiesta. Agustín tenía costumbre de pasar el invierno en 



SAN AGUSTÍN. LA NAVIDAD 41

Hipona; allí predicó, en la Basílica Mayor, casi todos sus sermones 
navideños. Es cierto que durante el invierno del año 412 al 413 estuvo 
ausente de Hipona; el resto del tiempo sí celebró allí la fiesta de la 
Navidad. Agustín persigue evidenciar –en su predicación oral 81 ante 
los fieles– que Cristo es Dios y hombre verdadero. En la Navidad 
encontramos la memoria festiva de lo que un día ocurrió; asimismo 
también hallamos la solemnidad y el sacramento, como señala a partir 
del año 400 82. 

Celebremos con alegría –nos exhorta el santo tagastino– la fiesta 
de la Natividad del Señor. Celebremos el día del nacimiento del Se-
ñor, que es la fecha en la que la Sabiduría de Dios se manifestó como 
niño y la Palabra de Dios emitió, sin palabras, la voz de su carne. 
Festejemos el día en el que se ha cumplido la profecía que proclama 
que la Verdad ha brotado de la tierra y la Justicia ha mirado desde el 
cielo. La Verdad está también en el seno de una madre y, conteniendo 
al mundo, es llevada por las manos de una mujer. Alimenta de forma 
incorruptible la bienaventuranza de los ángeles, y es amamantada por 
pechos de carne. A la Verdad no le basta el cielo y brota de la tierra 
para ser puesta en un pesebre. Mediante Jesucristo tenemos acceso a 
la gracia y nos gloriamos en la esperanza de la gloria de Dios. En la 
Navidad resuena en ambiente festivo el canto angélico: “Gloria a Dios 
en las alturas, y en la tierra paz a los hombres de buena voluntad”. La Navi-
dad es la fiesta en la que Jesús de los dos pueblos hace uno, para que 
seamos hombres de buena voluntad, dulcemente unidos en el vínculo 
de la caridad (cf. ser. 185). 

La Pascua 83. Contemplar a Jesús Niño nos exhorta a mirar al 
futuro y a contemplarlo victorioso en la Pascua. Agustín mira frecuen-

81  Entre los sermones del santo en los que aparece el misterio de la Navidad 
(y temas asociados al mismo) tenemos los números 51, 92, 119, 121, 140, 175, 
183, 184 a 196, 199 a 204, 225, 287, 290, 291, 341A, 369, 370, 373, 374 y 375. 
También como tema conexo, dentro de los Sermones-Dolbeau, está el ser. D23 (sobre 
la Epifanía, predicado el 6 de enero, alrededor del año 409).

82  Cf. García Álvarez, J., Nous avons vu son étoile, 59-61. Los temas concretos 
de la predicación navideña de Agustín se recogen en García Álvarez, J., El 
misterio de la Navidad, 551-560.

83  Cf. H. R. Drobner, “Natividad en Hipona: celebración mística y catequesis”: 
Augustinus 55 (2010) 31-49. 



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA42

temente hacia la Pascua y –más en concreto– a “la madre de todas las 
santas vigilias” 84, nutrida de un profundo significado cristológico y es-
piritual. En ella brillan las antorchas encendidas en el templo eclesial, 
que es casa de oración 85. En ella, Agustín se goza por la victoria del 
que nos otorga la gloria de su nombre, que es el que ilumina la noche y 
nuestras tinieblas, el que da luz a los corazones, el que deleita los ojos, 
el que ilumina la mente 86… Supera la vigilia de Pentecostés y las de 
algunos mártires famosos. 

Agustín, como presbítero y como obispo, celebró 39 fiestas de 
Navidad (años 391 a 429). Conservamos 15 de sus sermones navi-
deños, los cuales prueban que la luz de la Navidad nos conduce a 
contemplar la luz de la Pascua. El obispo de Hipona esgrime una 
teología navideña exactamente paralela a la teología pascual. Navi-
dad y Pascua se complementan e interpretan recíprocamente, pues 
recuerdan y celebran el único misterio de la salvación, acontecido 
en la persona de Jesucristo. La luz de la Navidad y la luz de la Pas-
cua pertenecen a Jesucristo, que es la luz del mundo (cf. Jn 8,12). La 
encarnación y la resurrección del Señor son los dos puntos centrales 
y conexos de la salvación que Él nos trae, y ambos acontecimientos 
son entendidos, interpretados y celebrados por el hiponense como 
memorias y como sacramentos. Esto lo deja claro Agustín a partir del 
año 400, superando así su propia opinión pasajera y no definitiva de 
la ep. 55 a Jenaro (donde reduce la comprensión de la Navidad a la 
simple memoria del hecho histórico). En la Navidad y en la Pascua se 
halla el recuerdo de sucesos históricos, y también se encuentra la ce-
lebración y actualización de los mismos. Hay memoria y sacramento. 
Una misma luz inicia y culmina el misterio de nuestra salvación, y 
esta luz es la luz de Cristo, presente en la encarnación y en la resu-
rrección 87. 

84  San Agustín, ser. 219.
85  Cf. San Agustín, ser. 223-I.
86  Cf. San Agustín, ser. 221,2.
87  Los sermones de Agustín tienen esto muy presente. En Navidad Agustín 

enseña a la comunidad cristiana en general, insistiendo en los credos niceno 
y constantinopolitano. En Pascua se dirige a los catecúmenos y a los neófitos, 
inspirándose en el credo bautismal. En los sermones de Navidad, se ve que Jesús 
nace en la noche más larga del año (24 de diciembre, en el hemisferio norte). En 



SAN AGUSTÍN. LA NAVIDAD 43

Las fiestas de Navidad (vinculada al solsticio de invierno) y de 
Pascua (asociada al equinoccio de primavera) se completan mutua y 
teológicamente. Forman el único icono mistérico de la salvación. Am-
bas poseen elementos teológicos asociados, que nos llevan a visuali-
zar la encarnación y la resurrección desde los ángulos del misterio, 
la consagración, la santificación, el paso, el salto de lo corporal a lo 
espiritual y el tránsito de lo visible a lo invisible.

La gran lección de Dios. La Navidad es el tiempo para contem-
plar y aprehender la gran lección que Dios nos da. Es una lección 
que nos exhorta a adorar y a recapacitar ante la genial “síntesis 
paradójica” escondida en el misterio navideño. Sí, en Navidad hay 
un insuperable juego de contrastes cuando nos detenemos y mira-
mos a Jesús:

«Nacido, en efecto, de una madre que, aunque concibió sin obra 
de varón y siempre permaneció intacta –virgen al concebir, virgen 
al dar a luz, virgen al morir–, estaba desposada con un carpintero, 
extinguió así todo el orgullo de la nobleza carnal. Además, nacido 
en la ciudad de Belén, que entre las demás ciudades de Judea era tan 
pequeña que aun hoy se llama aldea, no quiso que nadie se gloriara 
de la nobleza de ninguna ciudad de este mundo. Y también se hizo 
pobre el que es el dueño de todo y por quien todo fue creado, para 
que ninguno de los que crean en él se atreva a enorgullecerse de las 
riquezas de aquí abajo. No quiso que los hombres le proclamaran 
rey, aunque todas las creaturas atestiguan su reino sempiterno, por-
que así mostraba el camino de la humildad a los desgraciados que la 
soberbia había separado de su lado. Padeció hambre el que a todos 
da de comer; sufrió sed el creador de toda bebida y el que es espiri-
tualmente pan para los hambrientos y fuente para los sedientos. Se 
cansó en los caminos de este mundo el que se hizo a sí mismo cami-
no hacia el cielo para nosotros. Ante quienes lo insultaban, se portó 
como un sordo y un mudo quien había hecho hablar a los mudos y 
oír a los sordos; fue encadenado el que rompió las cadenas de las en-
fermedades; fue flagelado el que libraba a los cuerpos de los hombres 

paralelo, Juan el Bautista había nacido en el día más largo del año (24 de junio, 
en el hemisferio norte). Nace cuando los días comienzan a decrecer, significando 
que lo humano tenía que menguar gradualmente para hacerle sitio a lo divino.



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA44

del azote de todos los dolores; fue crucificado el que acabó con todas 
nuestras cruces; murió el que resucitaba a los muertos. Pero también 
resucitó para no volver a morir, de modo que, a ejemplo suyo, nadie 
temiera despreciar la muerte, como si nunca hubiera de vivir para 
siempre» 88.

8. Bibliografía recomendada

Ayres, L., “The Christological Context of Augustine’s “De Trinitate” 
XIII: Toward Relocating Books VIII-XV”, Augustinian Studies 29 
(1998): 111-139.

Benedicto XVI, Audiencia general del miércoles 18 de noviembre 
de 2009, consultado el 12 de mayo del 2021. http://www.vatican.
va/content/benedict-xvi/es/audiences /2009/documents/hf_ben-
xvi_aud_20091118.html.

Benoît XVI, Dieu se cache sous les traits d’un enfant. Paris: Éd. Parole et 
Silence, 2008.

Benoît XVI. L’enfance de Jésus. Paris: Éd. Flammarion, 2012.

Botte, B., Les origines de la fête de Noël et de l’Epiphanie. Louvain: Étude 
historique, 1932.

Bovon, F., L’Évangile selon saint Luc 1, 1-9, 50. Genève: Éd. Labor et 
Fides, 2007.

Brotóns Tena, E. J., Felicidad y Trinidad a la luz del De Trinitate de San 
Agustín. Salamanca: Secretariado Trinitario, 2003.

Brown, R. E., Lire l’Évangile au temps de l’Avent et de Noël. Paris: Éd du 
Cerf, 2008. 

Daley, B. E., “Voz Encarnación”, en Diccionario de San Agustín. San 
Agustín a través del tiempo, dirigido por Fitzgerald, A. D., 462-464. 
Burgos: Monte Carmelo, 2001.

Debono, R., “The Blessed Virgin Mary in the Writings of St. Augusti-
ne of Hippo”, en Non laborat qui amat. A Festschrift in honour of Profes-
sor Salvino Caruana O.S.A. on his 70th birthday, editado por André P. 

88  San Agustín, cat.rud. 22,40.



SAN AGUSTÍN. LA NAVIDAD 45

DeBattista, Jonathan Farrugia y Hector Scerri, 69-84. Valleta: Ed. 
Maltese Augustinian Province, 2020.

Denzinger, H., y Hünermann, P, El Magisterio de la Iglesia. Enchiri-
dion symbolorum definitionum et declarationum de rebus fidei et morum. 
Barcelona: Herder, 1999. 

Dodaro, R., “Christus Iustus” and Fear of Death in Augustine’s Dispute 
with Pelagius: Signum Pietatis. Festgabe für Cornelius Petrus Mayer OSA 
zum 60 Geburtstag.,Würzburg: Augustinus Verlag, 1989.

Drobner, H. R., “Christmas in Hippo: mystical celebration and cate-
chesis”, Augustinian Studies 35/1 (2004): 55-72.

– “El salmo 21 en los `Sermones ad Populum´ de San Agustín”, Scripta 
Theologica 32 (2000): 413-432.

– “Navidad en Hipona: celebración mística y catequesis”, Augustinus 
55 (2010): 31-49. 

– “The chronology of  Augustine’s  ‘Sermones ad populum III’: 
on Christmas Day”. Augustinian Studies 35/1 (2004): 43-53. 

Dunn, G. D., “The functions of Mary in the  Christmas  homilies 
of Augustine of Hippo”, Studia Patristica 44 (2010): 433-446.

Fernández, S. T., “San José en los Padres de la Iglesia. Panorama 
bibliográfico y conclusiones para la elaboración de una teología 
josefina”, Teresianum 23/2 (1972): 436-448, consultado el 12 de 
mayo del 2021. https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codi-
go=5363694.

Fitzmyer, J. A., The Gospel according to Luke. New York: Ed. Yale Uni-
versity Press, 1981.

Gaillard, J., “Noël, «memoria» au mystère ?”, La Maison-Dieu 59 
(1959): 37-49. 

García Álvarez, J., “El misterio de la Navidad en los Sermones de 
San Agustín”, Revista Agustiniana 55/168 (2014): 541-560.

– Nous avons vu son étoile. Les Mystères de Nöel dans la vie et la pensé de 
saint Augustin. Le Coudray-Macouard: Saint-Léger Éditions, 2017.

Geerlings, W., “Christus als exemplum (beispielhaftes Vorbild)”, 
Augustin Handbuch, editado por Volker Henning Drecoll, 434-437. 
Tübingen: Mohr Siebeck, 2007.



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA46

Gilson, É., Philosophie et Incarnation selon saint Augustin. Monreal: Ed. 
Institut d´Etudes Médiévales, 1947.

Hombert, P. M., La prédication sur le Verbe incarné dans les sermons d’Au-
gustin pour Noël et l’Ascension. Rhétorique et théologie: Ministerium Ser-
monis (II). Tournhout: Brepols, 2012. 

Hudon, G., “Le mystère de Noël dans le temps de l’Église d’après 
saint Augustin”, La Maison-Dieu 59 (1959): 60-84.

Jerónimo, San, Obras completas. VIII. Tratados apologéticos / Contra Jovi-
niano. Madrid: BAC 2009.

Laurentin, R., Les Évangiles de l’enfance du Christ. Vérité de Noël au-delà 
des mythes: exégèse et sémiotique, historicité et théologie, Paris: Desclée et 
Desclée de Brouwer, 1982.

Lustiger, J. M., Petites paroles de la nuit de Noël, Paris: Fallois, 1992. 

Macpherson, D., “The ‘spirit of  Christmas  past’:  Saint  Augusti-
ne preaching at Christmas”, The Pastoral Review 3/6 (2007): 53-58.

Madrid, T. C., “Mariología”, El pensamiento de San Agustín para el hom-
bre de hoy. Teología dogmática (II), Oroz Reta, J., y Galindo Rodri-
go, J. (eds.), 839-898. Valencia: Edicep, 2005.

Moriones, F., Teología de San Agustín, Madrid: BAC/649, 2004.

Palmero Ramos, R., “Ecclesia Mater” en San Agustín. Teología de la ima-
gen en los escritos antidonatistas, Madrid: Cristiandad, 1970. 

Perrot, C., Les récits de l’enfance de Jésus. Cahiers Évangile. Paris: Éd. du 
Cerf, 2004. 

Pons Pons, G., “El solsticio de invierno y la Fiesta de Navidad en los 
Sermones de San Agustín”, Revista Agustiniana 49/150 (2008): 915-
925.

–	 “María «estrella en la noche» en un sermón de San Agustín”, Revis-
ta Agustiniana 46 (2005): 521-532. 

Prudencio, A., Obras completas. Madrid: BAC 58, 1950.

Ratzinger, J., El Espíritu de la liturgia. Madrid: Cristiandad, 2007.

Ratzinger, J., La Grâce de Noël. Paris: Parole et Silence, 2007.

Rey Altuna, L., ¿Qué es lo bello? Introducción a la estética de San Agustín. 
Madrid: Instituto Luis Vives de Filosofía, 1945.



SAN AGUSTÍN. LA NAVIDAD 47

Rivas González, A. F., “La mariología en los Sermones de San Agus-
tín”, Religión y Cultura 39 (1993): 409-456.

Rouillard, Ph., “Les sermons de Noël de saint Augustin”, La vie spi-
rituelle 101 (1959): 479 492. 

Sánchez Tapia, M., “San Agustín. María, stella in nocte”, La ciudad de 
Dios 232/3 (2019): 461-503.

Studer, B., “Augustin et la foi de Nicé”, Recherches Augustiniennes 19 
(1984): 133-154.

– “Jésus-Christ, notre justice, selon Saint Augustin”. Studia Patristica 
17 (1982): 1316-1342.

– Gratia Christi - Gratia Dei bei Augustinus von Hippo, Roma: Institutum 
Patristicum Augustinianum, 1993.

Turner, P., “Sharing Divinity: A look at the Christmas collect at the 
Mass during the Day”, The Priest Magazine 75/12 (2019): 40-44.

Van Neer, J., and Dupont, A., “Celebrating the Day of Christ ś Bir-
th: The Rhetorical Structure and Doctrinal Content of Augustine ś 
Nativity Sermons”. En Non laborat qui amat. A Festschrift in honour 
of Professor Salvino Caruana O.S.A. on his 70th birthday, editado por 
DeBattista, A. P.; Farrugia, J., y Scerri, H., 105-132. Valletta: 
Ed. Maltese Augustinian Province, 2020.

P. Manuel Sánchez Tapia, OSA




