CruD-Ra 236-1 (2023) 7-48

San Agustin. La Navidad

RESUMEN

En el articulo tratamos de probar cémo San Agustin presenta una teologia de
la Navidad muy creativa. El obispo de Hipona se maravilla ante la encarna-
cion del Hijo de Dios, exemplum insuperable para los cristianos. El tagastino
mira con atencién a José, a Maria, a los pastores, a los magos, a los habitantes
de Belén y a Herodes, fijandose en sus rasgos mas representativos. Interpreta
muchos signos navidenos, extrayendo lecciones teolégicas y espirituales, que
contintian siendo actuales. Establece, ademas, un admirable paralelismo en-
tre la Navidad y la Pascua, pues las dos poseen puntos teologicos de maxima
confluencia. Todo lo anterior nos conduce a contemplar —con ojos agustinia-
nos- los bienes presentes en el recién nacido. Viene de lo alto para posibilitar
nuestra salvacion.

PALABRAS CLAVE. Encarnacion, pastores, magos, estrella, Maria, José, exem-
plumy sol.

ABSTRACT

In the article we try to prove how Saint Augustine presents a very creative
Christmas theology. The Bishop of Hippo marvels at the incarnation of the
Son of God, an insurmountable exemplum for Christians. The Tagastian
looks carefully at Joseph, Mary, the shepherds, the magi, the inhabitants of
Bethlehem and Herod, paying attention to their most representative featu-
res. He interprets many Christmas signs, drawing theological and spiritual
lessons, which continue to be current. It also establishes an admirable pa-
rallel between Christmas and Easter, since the two have theological points
of maximum convergence. All of the above leads us to contemplate —with
Augustinian eyes— the goods present in the newborn. He comes from on high
to enable our salvation.

KEY WORDS. Encarnation, shepherds, magi, star, Mary, Joseph, exemplum and
sun.




8 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

1. LA NAVIDAD Y EL MISTERIO DE LA ENCARNACION

«iDespierta, hombre; por ti Dios se hizo hombre!» (ser. 185,1).
Agustin nos invita despertar y a celebrar la Navidad], lo cual significa
celebrar la encarnaciéon y el nacimiento del Hijo de Dios, segunda
persona de la Santisima Trinidad. Agustin habia escrito el De Trini-
tate, y lo que celebra en la basilica de Hipona, junto a sus fieles, es la
llegada al mundo —en carne- de la segunda persona trinitaria, que
vehicula la mediacion entre Dios y los hombres. Llama al nacimiento
de Cristo “el sacramento de la encarnacion” (ser. 341,3). Algunas filo-

1 Anotamos aqui las referencias de algunos estudios sobre el Misterio de la
Navidad en la reflexion teologica de Agustin y en el costumbrismo celebrativo
de los siglos IV y V. Son, entre otras: Benoit XVI, Dieu se cache sous les traits d’un
enfant, Paris: Ed. Parole et Silence, 2008; Benoit XVI, Lenfance de Jésus, Paris:
Ed. Flammarion, 2012; BOTTE, B., Les origines de la féte de Noél et de UEpiphanie.
Louvain: Etude historique, 1932; Bovon, F,, L’Evangile selon saint Luc 1, 7-9, 50,
Geneve: Ed. Labor et Fides, 2007; BRowN, R. E., Lire l’Evangile au temps de I’Avent
et de Noél, Paris: Ed du Cerf, 2008; DROBNER, H. R., “Christmas in Hippo: mys-
tical celebration and catechesis”, Augustinian Studies 35/1 (2004): 55-72; DROBNER,
Hubertus R. “Navidad en Hipona: celebracion mistica y catequesis”. Augustinus
55 (2010): 31-49; DROBNER, H. R., “The chronology of Augustine’s ‘Sermones ad
populum III’: on Christmas Day”, Augustinian Studies 35/1 (2004): 43-53; DUNN,
G. D., “The functions of Mary in the Christmas homilies of Augustine of Hip-
po”, Studia Patristica 44 (2010): 433-446; FITZMYER, J., “Augustine”, The Gospel
according to Luke, New York: Ed. Yale University Press, 1981; GAILLARD, J. “Noél,
«memoria» au mystére ?”, La Maison-Dieu 59 (1959): 37-49; GARCia ALVAREZ, Jo
“El misterio de la Navidad en los Sermones de San Agustin”, Revista Agustiniana
55/168 (2014): 541-560; GARCIA ALVAREZ, J., Nous avons vu son étoile. Les Mystéres
de Noel dans la vie et la pensé de saint Augustin. Le Coudray-Macouard: Saint-Léger
Editions, 2017; HOMBERT, P. M., La prédication sur le Verbe incarné dans les sermons
d’Augustin pour Noél et I’Ascension. Rhétorique et théologie: Ministerium Sermonis (II).
Tournhout: Brepols, 2012; HUDON, G., “Le mystére de Noél dans le temps de
I'Eglise d’aprés saint Augustin®, La Maison-Dieu 59 (1959): 60-84; LAURENTIN, R.,
Les Evangiles de Uenfance du Christ. Vérité de Noél au-dela des mythes: exégése et sémio-
tique, historicité et theologie, Paris: Desclée et Desclée de Brouwer, 1982; LUSTIGER,
J- M., Petites paroles de la nuit de Noél, Paris: Fallois, 1992; MACPHERSON, D., “The
‘spirit of Christmas past’: Saint Augustine preaching at Christmas”, The Pastoral
Review 3/6 (2007): 53-58; PERROT, C., Les récits de Uenfance de Jésus. Cahiers Evangile,
Paris: Ed. du Cerf, 2004; PoNs Pons, G., “El solsticio de invierno y la Fiesta de
Navidad en los Sermones de San Agustin”, Revista Agustiniana 49/150 (2008): 915-
925; RATZINGER, J., La Grdce de Noél, Paris: Parole et Silence, 2007; ROUILLARD,
Ph., “Les sermons de Noél de saint Augustin”, La vie spirituelle 101 (1959): 479
492; TURNER, P., “Sharing Divinity: A look at the Christmas collect at the Mass
during the Day”, The Priest Magazine 75/12 (2019): 40-44.



SAN AGUSTIN. LA NAVIDAD 9

sofias clasicas negaban de plano el acercamiento de Dios al hombre,
aunque Agustin advierte licidamente que los cristianos creemos lo
contrario.

A excepcion de la ep. 137 a Volusiano, Agustin no escribe ningtin
tratado especial sobre la encarnacion redentora de Jests. La encarna-
cién del Hijo de Dios es el acontecimiento de mayor resonancia en la
historia del hombre (V. Capanaga). Debido a su sublimidad, «desde el
comienzo de los tiempos, el misterio de la encarnacioén no ha cesado
de ser prefigurado y anunciado» (cat.rud. 28). Es vaticinado por los
profetas en la quinta edad, y es predicado por el evangelio en la sexta
(c.Faust. 12,14). El misterio de la encarnacién queda enmarcado en el
ambito de los misterios inefables e inescrutables (cf. ser. 215,4), que
nadie puede explicar con palabras adecuadas (cf. ench. 34). No obs-
tante, lo que no puede decirse dignamente, si puede creerse fielmente
(cf. ser. 215,3). Cristo se encarna para despertarnos (cf. ser. 189,2) de
modo que participemos de su condicién divina (enar.psal. 121,5).

Agustin —al disertar sobre la encarnacion2- habla de dos natura-
lezas (dualidad), sin que se confundan (cf. ser. 186,1), en una misma
y unica persona (unicidad). La persona cristologica es el sujeto de
atribucion. Nos hallamos en el terreno teologico de la unién hiposta-
tica. La unidad de persona posibilita que el Hijo de Dios sea también
el Hijo del hombre, y viceversa (cf. Io.ev.tr. 19,15; ep. 137,3,9)3. El
elemento que sirve al hijo de Santa Moénica para tratar de explicar
dicho misterio cristico es la analogia del cuerpo y del alma en el ser
humano; de la unién de ambos aparece el resultado de una persona
en el hombre, asi como de la union del Verbo con la naturaleza huma-
na —Dios se une con un hombre- resulta una persona en Cristo (cf. ep.
137,3,11). Una sola persona en la unién de alma y cuerpo, y una sola
persona —también— en la unioén del Verbo con el hombre. No crece el
nimero de personas en la Trinidad, pues Cristo es la segunda y una
sola-tinica persona*.

2 Elasunto de la encarnacién —segtin la vision de Agustin- esta bien estudiado
en Etienne Gilson, Philosophie et Incarnation selon saint Augustin, Ed. Institut d "Etudes
Meédiévales, Monreal 1947.

3 Cf. MORIONES, F., Teologia de San Agustin, Ed. BAC/649, Madrid 2004, 161-162.
4 Cf. MORIONES, F., Teologia de San Agustin, 162-164.



10 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

Agustin se asombra de la humildad de Dios (conf. 7,21,27). Es el
amor el que hace a Dios humilde (virg. 37 y 38). Cristo5 desciende (cf.
enar.psal. 119,2) y es necesario hablar de la kenosis del Hijo, asocian-
dola al movimiento de la teleiosis y conectandola con la carne, pues
“la Palabra se hizo carne y habit6 entre nosotros” (Jn 1,14). E1 Hijo se
hace participe de nuestra humanidad (enar.psal. 121,5). La humildad
de Dios —concretada en la encarnacion del Hijo- es la que, precisa-
mente, provoca y activa la conversién del hiponense. Le conduce y
nos conduce a la sabiduria y a la salvacién. Dios se nos acerca desde lo
alto, deja su cielo y su gloria y se aproxima a nosotros. Posibilita el que
podamos renacer en €l (cf. ser. 189,3). Agustin nos invita a ir detras de
El: «Teniéndole a él por guia, no nos extraviamos: vamos por él, no
perecemos» (ser. 189,4).

Cristo se abaja y nos saca de la regio dissimilitudinis (conf. 7,10,16)
en la que estabamos enfangados, enfermos y empecatados. El Verbo
trae la misericordia divina a nuestra miseria (lib.arb. 3,10,29-30) y se
ha hecho carne (cf. Jn 1,14) por nuestro bien. Nuestras palabras —a
pesar de los intentos— son insuficientes para hablar de la humildad
de Cristo (Io.ev.tr. 3,15). El, siendo pequeiito, es el doctor que atin no
habla (cf. ser. 188,3).

Cristo es Maestro de humildad (Io.ev.tr. 25,16) y Doctor de humil-
dad (c.Faust. 22,48). El es el Dios humilde que nos trae el regalo de la
humildad para curar nuestra enfermedad, la soberbia, origen de todas
las enfermedades y pecados. Y asi como la soberbia hace ciertamente
su voluntad, la humildad —por el contrario— hace la voluntad de Dios
(cf. To.ev.tr. 25,16).

En la Navidad, Dios viene a buscarnos. Agustin no deja de decir-
nos que “nos buscé antes que lo buscaramos” y que Dios “nos busco
para que lo busquemos” (enar.psal. 127, 8; conf. 11, 2, 4). Dios nos lla-
ma antes de que nosotros le llamemos (conf. 13, 1, 1). Serena nuestra
inquietud cuando descansamos en El (cf. conf. 1,1,1). La llamada de

5 El nombre de Cristo no aparece en el Hortensius de Ciceron (conf 3,4,8). El
nombre de Jesis no estaba en los maniqueos, y los abandona. No acaba de fiarse
de los académicos, por no tener el nombre de Cristo (conf 5,14,25). Tampoco los
platénicos acaban de satisfacerle del todo, no obstante tener en su cima axiolégica
la idea de Bien.



SAN AGUSTIN. LA NAVIDAD 11

Dios se siente de “muiltiples formas” a lo largo y ancho de toda nuestra
existencia humana (conf. 13,1,1).

En la encarnacién aparece el hombre verdadero y el Dios ver-
dadero, en unidad de sujeto cristologico: «Hombre verdadero, Dios
verdadero, Dios y hombre Cristo todo; ésta es la fe catolica. Quien
niega al Dios Cristo es fotiniano; quien niega al hombre Cristo es
maniqueo. Quien confiesa a Cristo Dios igual al Padre y hombre ver-
dadero es catolico» (ser. 92,3). Agustin —por lo demas— constata una
doble concepcion del Verbo (ser. 215,4) y dos natividades del Sefior
(ser. 190,2).

Francisco Moriones advierte el aserto agustiniano segun el cual
Cristo, en la encarnacion, asumio lo que no era sin perder lo que era®.
El es el Hijo del hombre (Mt 8,20 y 9,6). Se inspira Agustin en Juan,
confirmando que “carne” es sinénimo de “hombre”, superando el
planteamiento de Apolinar de Laodicea (para el que Cristo no posee
alma racional (mente, inteligencia y razon, segun el ser. 237,4), que
es aquella por la que el hombre se distingue de los animales segun el
espiritu [div.quaest. 83,80,1]). El aguila de Hipona evita el docetismo
(que infravaloraba la corporeidad cristica, reduciéndola a fantasma).
En Cristo hay carne, huesos y cicatrices (ser. 75,8). No hablamos del
Verbo en la carne, sino del Verbo hecho carne. Cristo asume lo que
no era. Se hace hombre permaneciendo Dios, y no es Dios uno y hom-
bre el otro (cf. ser. 187,4). Unicidad de persona (ench. 35; ep.140,14) y
dualidad de naturalezas, sosteniendo nitidamente la unién hipostatica
de la naturaleza humana con el Verbo divino. En la encarnacion se
hizo hombre quien hizo al hombre (ser. 213,3).

En el sermé6n 189,4 Agustin profundiza en la encarnacion, ha-
ciendo un juego de palabras:

«El nacimiento de Cristo del Padre fue sin madre; su nacimiento de
madre fue sin padre; ambos asombrosos. El primero fue eterno, el se-
gundo en el tiempo [...]. El que era Dios se hizo hombre. Estrecho era
el establo; envuelto en panales, fue colocado en un pesebre. Lo escu-
chasteis cuando se ley6 el evangelio. ¢ Quién hay que no se admire? El

6 Cf. MORIONES, F., Teologia de San Agustin, 156-161.



12 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

que llenaba el mundo no encontraba lugar en el establo; puesto en el
pesebre, se convirtié en vianda para nosotros. Acérquense al pesebre
dos animales, es decir, dos pueblos, pues el buey reconoci6 a su duerio,
y el asno el pesebre de su sefior7. Fijate en el pesebre; no te avergiien-
ces de ser jumento para el Senor. Llevaras a Cristo, no te extraviaras
cuando vayas por el camino: sobre ti va sentado el camino. {Os acor-
dais de aquel asno ofrecido al Senor? Nadie sienta vergiienza: aquel
asno somos nosotros. Vaya sentado sobre nosotros el Senor y llamenos
para llevarle a donde él quiera. Somos su montura, vamos a Jerusalén.
Cuando él va sentado, no nos aplasta, nos levanta; teniéndole a él por
guia, no nos extraviamos: vamos por €l, no perecemos».

La encarnacién —por supuesto— no tiene nada que ver con el mé-
rito o la justicia. No es mas que gracia. Esta dinamica aplicada a no-
sotros nos exhorta a reconocer nuestros limites, a pedir ayuda, y a no
confiar s6lo en nuestras propias capacidades?.

El Cristo agustiniano —junto a todo lo dicho- asumi6 todo lo que
salvé. Quien cre6 todo lo redimi6 todo. El Verbo ha tomado todo y
ha liberado todo (cf. ser. 237,4). No perdi6 su divinidad al hacerse
participe de nuestra debilidad (cf. civ.Dei 21,15). Agustin se posiciona,
claramente, mas alla de Arrio, de Eunomio, de Nestorio, del adopcio-
nismo y del maniqueismo, brindando un planteamiento encarnacio-
nista alineado con la mas rigurosa ortodoxia catélicas.

2. LOS PASTORES, LOS MAGOS Y LA ESTRELLA

La Navidad que celebramos todos los afios —y que Agustin logica-
mente también celebr6—, acontecié realmente una vez en la historia.
Fue un hecho rigurosamente histérico. Aconteci6é en un espacio y en
un tiempo concretos, conocidos a estas alturas por todos nosotros. La

7 Cf. NEER, J. van, and DUPONT, A., “Celebrating the Day of Christ’s Birth:
The Rhetorical Structure and Doctrinal Content of Augustine’s Nativity Sermons”:
DEBATTISTA, A P.; FARRUGIA, J., and SCERRI, H., Non laborat qui amat. A Festschrift in
honour of Professor Salvino Caruana 0.S.A. on his 70th birthday, Ed. Maltese Augustinian
Province, Valletta 2020, 105-132.

8 Cf. MORIONES, F., Teologia de San Agustin, 159-161.



SAN AGUSTIN. LA NAVIDAD 13

ciudad de Belén brilla con luz propia en la narracién de la Natividad
del Sefior. Belén / Bethlehem (“casa del pan”) acoge la llegada del Hijo
de Dios a este mundo. El que nos ofrecera el pan consagrado, que es
su propio cuerpoy El mismo, nace en la casa del pan. Belén es el lugar
lejano y perdido, que no aparece en muchos mapas de la época. Es el
lugar escogido por Dios para nacer. Es el simbolo de lo pequeno, de
lo que no cuenta a los ojos de muchos, de lo pobre y de lo humilde.
Jesus no nace en Jerusalén, la ciudad de los oropeles religiosos y del
renombre. Nace en Belén, que es la mas pequena de las ciudades de
Juda (Mi 5,1). ¢Y quién se acerca hasta el portal de Belén, para adorar
al Nifio Dios?9 Los pastores y los magos, que guiados por la estrella
hallan aqui su propio lugar. Agustin nos habla de ellos.

-Los pastores. En el anuncio del nacimiento de Jests a los pasto-
res, se nos describe la aparicién de un angel envuelto en resplandores
de luz divina: la gloria del Sefior les envuelve en su luz (cf. Lc 2,9). En
la soledad de la noche y en la tranquilidad de lo cotidiano son capaces
de captar los signos de Dios; estan lejos de la multitud y del ruido y
por eso estan habilitados para hallar al Sefior en la serenidad de la no-
che. Nos sugieren hallar a Dios en el silencio y en nuestro interior (cf.
ser. 52,22). «Dios se deja ver cuando nuestra atencion ha conseguido
una cierta soledad. El gentio hace ruido, y esta vision exige silencio»
(To.ev.tr. 17,11).

A los pastores viene a salvarlos el gran Pastor del mundo. Son
personajes entrafiables del misterio de la Navidad. Viven en los cam-
pos, duermen al raso y velan por turno durante la noche el rebafo (Lc
2,8). Nos ensefan a ser vigilantes (cf. Rm 13,11-12), a estar recogidos
y a permanecer atentos al paso de Dios en el silencio de la noche. Nos
ensenian a velar, algo a lo que nos invita también Agustin: «Vela con
el corazon, con la fe, con la esperanza, con la caridad, con las obras»
(ser. 93,17).

Los pastores estan mal vistos en Israel, porque viven generalmen-
te al margen de la comunidad judia. Llevan el signo de la pequefiez,

9 Cf. GARCIA ALVAREZ, J., Nous avons vu son étoile. Les Mysteres de Noel dans la
vie et la pensé de saint Augustin, Saint-Léger Editions, Le Coudray-Macouard 2017,
90-99; 100-109; 133-154.



14 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

de la pobreza y del desprecio. Van de un lado a otro con sus rebanos,
con el deseo de hallar nuevos campos y alimentar a sus ovejas. Son
juzgados implacablemente como ladrones y pecadores. El mensaje-
ro-angel de Dios se les presenta y les dice que no teman; les anuncia
una gran alegria, que lo sera para todo el pueblo. En la ciudad de
David les ha nacido hoy un salvador, que es el Cristo Senor. La se-
nal para identificarlo bien es que encontraran un nifio envuelto en
pafiales y acostado en un pesebre (cf. Lc 2,8-12). Un ejército celestial
intensifica la alegria y el gozo del ambiente, cuando alaba a Dios con
el canto del gloria (cf. Lc 2,14). Los pastores confian en Dios, en el
angel, y van a prisa a Belén para ver lo sucedido.

Nos ensefian que, como ellos, cada uno de nosotros ha de confiar
en Dios, ponerse en camino e ir hacia Belén para ver lo sucedido (cf.
Lc 2,15). Agustin sabe que hacia Jests nosotros no vamos con los pies;
nuestros pies son nuestros afectos, y dependiendo de la direccién de
nuestro corazon, de nuestro amor, entonces nos acercamos a Dios o
nos alejamos de ElI (cf. enar.psal. 94,2). Los pastores se encuentran en
Belén con el que ha nacido; ellos y nosotros estamos llamados a rena-
cer gracias a El (cf. ser. 189,3). Los pastores han atravesado las dificul-
tades de la noche y han ido presurosos hasta el portal. Se encuentran
con la luz admirable del dia, la misma luz que nos invita a hacernos
como nifios, para entrar en el Reino (cf. Mt 18,3).

El que es Dios esta en un establo estrecho. Es un nifio que revela
a Dios. Llena el mundo y para El no hay lugar en la posada. En el
pesebre esta colocado nuestro pan celestial. Agustin advierte también
que los dos pueblos estan llamados a acercarse a este pesebre, como
animales misteriosos (cf. ser. 189,4).

Los pastores, arrodillados ante el portal de Belén, tienen delante
de ellos al Dia del Dia (cf. sal 95,1-2), a la Palabra de Dios, al Dia que
ilumina a los dngeles y que resplandece en nuestro destierro. Ha sido
vestido de carne y ha nacido de la Virgen Maria (cf. ser. 189,1).

El Emmanuel esta acostado en un pesebre, que es el altar donde re-
cibimos el pan de la vida. Los pastores y nosotros hemos de recibir en
el corazon este pan supersustancial que renueva nuestras almas. En el
ser. 225,3, el tagastino se sorprende porque «para permitir al hombre



SAN AGUSTIN. LA NAVIDAD 15

comer el pan de los angeles, el Sefior de los angeles se hizo hombre».
En Belén, la casa del pan, hallamos el pan de la vida eterna.

Cristo —al tiempo que esta en el portal de Belén—- también esta
dentro de nosotros. La Navidad es el tiempo para superar todo lo que
esta fuera, lo externo, aunque sea bueno (cf. ser. 311,13). Es tiempo
también para volver al corazon (cf. lo.ev.tr. 18,10), para tener una mi-
rada atenta y contemplativa, para escuchar con el alma tranquila, en
orden a entender mejor (cf. ser. 52,22). La interioridad que nos devuel-
ve al corazon nos conecta con Dios.

Junto a los pastores y a Agustin, vamos a Belén. Alli hallamos
al Camino, a la Verdad y a la Vida que nos da acceso a Dios. Se nos
exige para ello un corazén humilde y puro, que Dios ha de crear en
nosotros (cf. sal 50,12). Nuestros afectos bien ordenados nos llevan
hasta el Nifio de Belén. Vamos a El no caminando, sino amando. Lo
tendremos tanto mas presente cuanto mas puro sea el amor que nos
orienta a El (cf. ep. 155,13). Lo hallaremos dentro del corazon, porque
El inhabita en nosotros... Evitemos la dispersion y volvamos al inte-
rior; volvamos al corazon, donde habita la Verdad (cf. vera rel. 39,72)
que se identifica con Cristo. Sélo a El hemos de adorarle, sin ser atra-
pados por la vanidad, el orgullo o la avaricia.

El Nifio de Belén nos ensena a darnos y a entregarnos a los de-
mas, y por su luz vemos la luz, segtin nos senala el sal. 36,9. Los pas-
tores son buscadores de Dios (quaerere Deum); se saben necesitados y
son pobres de corazon. Dejan sus ovejas y van a buscar al Senor, asi
como nosotros hemos de dejar “el rebano” de nuestras preocupacio-
nes, ideas particulares, terquedades, deseos privados... e ir en busca
de Dios. Cuando los pastores estan frente al Nifio de Belén, el Verbo
encarnado, aceptan acogerlo. Es preciso hacerle espacio a Cristo (cf.
enar.psal. 131,6). Los pastores poseen un corazon de pobre y unas ma-
nos vacias para recibirlo y para dejar que Ellos haga hijos de Dios (cf.
ser 184,3). Ha de haber un sitio amplio en nuestro corazon, como lo
hubo en el corazon de los pastores. Hemos de vaciar nuestras manos
para poder recibir lo que se nos ofrece: vaciarnos confiadamente para
llenarnos de lo que nos da Jesus (cf. ser. 125,7).

—Los magos. Son estudiosos que conocen el curso de las estrellas
y las leyes de la naturaleza. Con toda su ciencia, conservan el alma de



16 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

los ninos. No se cierran en si mismos y saben ponerse en camino para
ir a tierras lejanas a los pies de Jesus, el Rey tan pequeno y tan grande
cuyo nacimiento habia sido anunciado en las Sagradas Escrituras. Se
preguntan: «¢Doénde esta el Rey de los judios recién nacido? Porque
hemos visto su estrella en Oriente y hemos venido a adorarlo» (Mt
2,2).

Los magos no son de Israel. Antes adoraban idolos o dioses de las
gentes, esto es, demonios, cuya falaz potencia los embaucaba. Vieron
la inusual estrella, se extrafiaron y preguntaron por el signo tan nue-
vo e insolito que vieron. Seguramente oyeron a los angeles mediante
algun aviso de revelacion. También los angeles pudieron decirles que
la estrella que habian visto era de Cristo; que fueran y lo adorasen
donde habia nacido. Ellos le ofrecen lo que suelen ofrecer a sus dioses,
que es oro, incienso y mirra. Dios, no los demonios, hizo los inciensos.
Dios hizo la mirra, y Dios hizo el oro. Cristo, como Dios, acept6 in-
cienso. Acepté oro como rey. Y acept6é mirra para la sepultura, como
quién habia de morir. Estos —nos comenta Agustin— fueron signos,
mas bien que regalos. Actualmente no vamos con incienso a Cristo,
desde que El instituy6 otro sacrificio, cuyas sombras eran todos los
sacrificios pretéritos (cf. ser.Dolb. 23, 13-19).

Los magos son sabios y no son soberbios como algunos filésofos,
que se perdieron en sus razonamientos:

«Hubo algunos filésofos que [...] aunque habian conocido a Dios,
no le glorificaron ni dieron gracias como a Dios, sino que se desvane-
cieron en sus proyectos y su insensato corazon se oscurecio. {Por qué
se oscureci6? Sigue y dice con toda claridad: Pues, aunque decian que
ellos eran sabios, fueron hechos estultos. Vieron a dénde habia que lle-
gar. Pero, ingratos hacia quien les dio lo que vieron, quisieron atribuir-
se lo que vieron y, hechos soberbios, perdieron lo que veian y, consi-
guientemente, se volvieron a los idolos e imagenes y a los cultos de los
demonios; a adorar a la criatura y despreciar al Creador. Estrellados
ya, hicieron éstos esto; pero para estrellarse se ensoberbecieron; ahora
bien, por haberse ensoberbecido dijeron que ellos eran sabios» .

10 SAN AGUSTIN, Jo.ev.tr. 2,4.



SAN AGUSTIN. LA NAVIDAD 17

Los magos son humildes y se encuentran con el humilde por an-
tonomasia. Su humildad se une misteriosamente a su majestad (cf.
Io.ev.tr. 3,15).

Los magos nos ensenan a confiar y a dejarnos guiar por la fe,
manteniendo el deseo de ver la realidad (cf. ser. 199,1). Siendo sabios
son pobres de corazén. Confian en Dios, que es mas sabio que ellos.
En la debilidad del nifio aprenden y encuentran la deidad oculta, y
en la pobreza del nifio hallan la riqueza infinita: su pobreza nos hace
ricos, su debilidad nos hace fuertes, su locura sabios, y su naturaleza
mortal inmortales. Reciben al pobre y no permanecen en su pobreza
(cf. enar.psal. 40,1). Los magos encuentran al que ha venido humilde
para ensefar la humildad, como maestro de humildad. Van a El y se
vuelven humildes, para no hacer su voluntad sino la de Dios (cf. Io.ev.
tr. 25,16); de hecho, tal y como la voluntad divina les pide, regresan a
su tierra por otro camino, evitando al loco de Herodes.

Los magos —ya lo hemos visto— son dinamicos y se ponen en ca-
mino 1. La estrella que han visto en Oriente va delante de ellos, hasta
que llega y se detiene encima del lugar donde esta el Nino. Al ver la
estrella se llenan de inmensa alegria (cf. Mt 2,9b-10). Encuentran algo
mas grande que todo lo que buscan: se trata del mismisimo Dios, el
creador del cielo, de la tierra y de las estrellas.

Los magos de Oriente —representantes de la Iglesia surgida de la
gentilidad- son los que han llegado de lejos, se han acercado al Me-

sias y han sido iluminados sin que sus rostros sientan la confusion (cf.
sal 33,6).

Agustin deja claro que lo que ven los magos es una estrella in-
usual. Mediante alguna revelacion se les indica que inusitadamente
ha nacido un rey al que incluso los alienigenas habrian de adorar.
Ha nacido la Palabra sin habla, y en la pobreza de la carne se halla la
majestad de la fuerza. Ha nacido el médico y el medicamento; médico

por ser Palabra y medicamento por ser Palabra hecha carne (cf. ser.
Dolb. 23,13 y 23).

11 Cf. GARCIA ALVAREZ, J., Nous avons vu son étoile, 152 y 153.



18 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

El encuentro con Jesus transforma a los magos. Cuando regre-
san a su pais van por otro camino, el que Dios les indica. Comenta
Agustin que quien mudé entonces el camino de los magos, ése muda
también ahora la vida de los malos (cf. ser.Dolb. 23,23). Los magos
vuelven a su tierra, pero no como vinieron, ya que no son los mismos.
No podemos encontrarnos con Dios y quedarnos como si nada hubie-
ra pasado en nuestra vida. Dios transforma admirablemente a quien
lo encuentra. Los magos vuelven por un camino nuevo, y nos invitan
anosotros a hacer lo mismo. Hemos de proclamar su gloria, sin volver
por el mismo camino por el que fuimos (cf. ser. 202,4)12. Vayamos
también nosotros a adorar a Jesus, no caminando sino amando (ep.
155,13).

—La estrella. Escribe Agustin:

«La misma estrella llevo a los magos al lugar preciso en que se
hallaba, nino sin habla, el Dios Palabra. Avergiiéncese ya la necedad
sacrilega y —valga la expresion- cierta indocta doctrina que juzga que
Cristo naci6 bajo el influjo de los astros, porque esta escrito en el evan-
gelio que, cuando €l nacid, los magos vieron en oriente su estrella7.
Cosa que no seria cierta ni siquiera en el caso de que los hombres na-
ciesen bajo tal influjo, puesto que ellos no nacen, como el Hijo de Dios,
por propia voluntad, sino segun la condicion propia de la naturaleza
mortal [...]. Por tanto, no fue ella la que de forma maravillosa hizo
que Cristo viviera, sino que fue Cristo quien la hizo a ella aparecer
de forma extraordinaria. Tampoco fue ella la que decreté las accio-
nes maravillosas de Cristo, sino que Cristo la mostré6 como otra entre
sus obras maravillosas. Al nacer de una madre, mostr6 a la tierra un
nuevo astro del cielo, él que, nacido del Padre, hizo el cielo y la tierra.
Cuando él nacio, aparecio con la estrella una luz nueva; cuando él mu-
ri6, se ocult6 con el sol la luz antigua. Cuando él naci6 los moradores
del cielo brillaron con nueva dignidad; cuando él muri6, los habitantes

del infierno se estremecieron con nuevo temor» .

12 Cf. GARCIA ALVAREZ, J., Nous avons vu son étoile, 153 y 154.
13 SAN AGUSTIN, ser. 199,3.



SAN AGUSTIN. LA NAVIDAD 19

Dios hablé mediante la estrella de los magos, la cual los llevo a
adorar a Cristo recién nacido 4. No son las estrellas malas las causantes
de los pecados de los hombres, ya que quien puso las estrellas en el cielo
es el Creador de todas las cosas!s. La estrella que siguieron los magos
para ir al encuentro del Mesias simboliza el acabamiento de las elucu-
braciones adivinatorias de aquellos que adoran los astros; es la estrella
que confunde los vanos calculos y las adivinanzas de los astrélogos 16.

Dios también pone en nuestro camino “estrellas”, por lo que no
estan ausentes en nuestro firmamento personal. Hemos de tener los
ojos abiertos y sanos para poder ver las “estrellas” que Dios nos envia.
{Y qué significado esconden las “estrellas” para nosotros? Nos ense-
nan que hemos de movernos, buscar y discernir, aunque nos toque ir
a tierras extrafias para encontrar a_]esﬁs.

Cristo —por lo demas- no esta atado al hado de las estrellas cuan-
do nace. No esta condicionado por ellas, sino que mas bien ocurre lo
contrario:

«Cristo se manifiesta mas bien como sefior que como sometido a
dicha ley, pues la estrella no mantuvo en el cielo su ruta sideral, sino
que mostré el camino hasta el lugar en que habia nacido Cristo a los
hombres que lo buscaban. Por tanto, no fue ella la que de forma mara-
villosa hizo que Cristo viviera, sino que fue Cristo quien la hizo a ella
aparecer de forma extraordinaria. Tampoco fue ella la que decreto las
acciones maravillosas de Cristo, sino que Cristo la mostré como otra
entre sus obras maravillosas»".

3. LA NAVIDAD Y EL EXEMPLUM

En la Navidad nace el modelo, el paradigma y el ejemplo que
todos hemos de seguir si queremos vivir en este mundo adecuando

14 Cf. SAN AGUSTIN, ser. 12.4.
15 Cf. SAN AGUSTIN, ser. 1,4.
16 Cf. San Agustin, ser. 201,1.
17 San Agustin, ser. 199,2,3.



20 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

nuestra existencia a la voluntad de Dios. Estamos llamados a imitar y
a seguir al Exemplum!8. Mirar al Nifno en el pesebre, y verlo crecer y
madurar a lo largo de su vida, supone fijar los ojos en aquel con el que
tenemos que configurar nuestros pensamientos y nuestros sentimien-
tos. Hay que imitarlo y seguirlo.

Agustin departira en varias ocasiones sobre el que es (ha de ser)
nuestro ejemplo vital de humildad. En este sentido, advierte que es
el amor el que hace a Dios humilde (virg. 37,38), ansiando nuestra
elevacion (cf. conf. 7,18,24). La humildad pertenece al ser mismo de
Dios. Agustin no duda en hablar de ella (cf. Io.ev.tr. 4, 1; 25, 16; 55, 7).
Insiste especialmente en la humildad de Dios en relacion con el mis-
terio de la encarnacion. Toda la vida de Cristo —nuestro Exemplum—
manifiesta esta humildad de Dios. Cristo sufre a lo largo de su vida
todas las flaquezas de la condicién humana: tiene hambre, tiene sed,
conoce el cansancio, llega a morir en la cruz... La cruz —en opinién
del hiponense- es el «<bosque de la humildad» (ser. 70A, 2).

«Es poca humildad, para nuestro Sefor, nacer para nosotros: ade-
mas, se dign6 morir por los mortales. Se humill6, de hecho, haciéndo-
se obediente hasta la muerte y la muerte de cruz» (f. et symb. 5, 11).
El nombre de este Sefior, del Cristo, lo bebié Agustin con la leche de
su madre (conf. 3,4,8). Aqui esta su Camino, su Verdad y su Vida (Io.
ev.tr. 13,4); aqui encuentra Agustin el Exemplum al que seguir.

En Cristo se posibilita el acceso a Dios que no era posible antes
(enar.psal. 134,5; ser. 81,6; enar.psal. 95,7). Al hacerse hombre, Cristo
nos permite el acceso a la Verdad misma (civ.Dei 11,2). En cuanto a
la Verdad en el marco navidefio, nos ilustra el eterno buscador de la
misma:

«La Verdad que mora en el seno del Padre ha brotado de la tierra
para estar también en el seno de una madre. La Verdad que contiene
al mundo ha brotado de la tierra para que la lleven manos de mujer.
La Verdad que alimenta de forma incorruptible la bienaventuranza de

18 Muy ilustrativas, al respecto, las paginas de GEERLINGS, W., “Christus als
exemplum (beispielhaftes Vorbild)”: Volker Henning Drecoll, Augustin Handbuch,
Mohr Siebeck, Tiibingen 2007, 434-437.



SAN AGUSTIN. LA NAVIDAD 21

los angeles ha brotado de la tierra para ser amamantada por pechos de
carne. La Verdad a la que no le basta el cielo ha brotado de la tierra
para ser puesta en un pesebre. ¢En bien de quién vino con tanta hu-
mildad Excelencia tan grande? Ciertamente, no vino para bien suyo
alguno, sino nuestro y grande, a condicion de que creamos. iDespier-
ta, hombre; por ti Dios se hizo hombre! iDespierta, ti que duermes y
levantate de entre los muertos, y Cristo te iluminara!»".

La humildad de Cristo es grande (ser. 341 A,1). Es maestro de
humildad, de palabra y de obra. Ensena la humildad por medio de
angeles y de profetas, y nunca cesa de ensenarla. Ensefa la humildad
con su ejemplo (ser. 340A,5). En su asombrosa humildad se oculta la
divinidad entera (ser. 184,3). Nosotros hemos de ser formados en esta
humildad (cf. ser. 68,11) que es paradigmatica para nosotros.

El Verbo se hace participe de la carne para que la carne se haga
participe del Verbo (enar.psal. 121,5). La encarnacion del Hijo eterno,
juntamente con su pasién y su resurreccion, son las etapas clave de la
dispensacion salvifica de Dios en Cristo, segun gr. et pecc.or. 2,24,28;
2,27,32; 2,32,37 y también Jo.ev.tr. 36,1. Digamos que la encarnacién
de nuestro Exemplum aparece como el comienzo concreto de la histo-
ria redentora de Cristo. El es el que posibilita nuestra purificacién y
justificacion mediante la gracia y el que nos ensefa a obedecer para
obtener la victoria20,

Al hablar de la humildad ejemplar de Cristo el hiponense la vin-
cula también a su pasion (Io.ev.tr. 55,7) y a nuestra vida eterna (conf.
1,11,17). Cura la hinchazo6n de nuestro orgullo y nos libera del pecado,
siendo para nosotros ejemplo (Trin. 8,5,7). Dios asi se nos acerca y
nos busca (enar.psal. 127,8 / Io.ep. 8,14 / conf. 11,2,4) para ensenar-
nos esta leccion, por lo que Cristo ha de ser imitado por nosotros
(ser. 32,13). Su debilidad y humildad nos brindan ensefianzas (conf.
7,18,24). En el Sefior —insuperable ejemplo para nosotros— hallamos la

19 SAN AGUSTIN, ser. 185,1.

20 Cf. DALEY, B. E., “Voz Encarnacién”: FITZGERALD, A. D. (dir.), Diccionario
de San Agustin. San Agustin a través del tiempo, Ed. Monte Carmelo, Burgos 2001,
462-464.



22 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

sintesis de algunas paradojas antitéticas: grande-pequeno, bajar-subir,
plenitud-sed... (cf. ser. 207,1).

Nuestro corazoén esta llamado a ser modelado con el auxilio de
su Espiritu, que modela nuestro corazoén en el corazén de Cristo. En
el ser 32,13 Agustin relaciona este asunto con la signacién de la cruz.
La cruz es un signo que se lleva en la frente, y ha de corresponderse
con la humildad, vivida en el fondo del corazon. El edificio antes de
elevarse se abaja, y s6lo después recibe su coronacion (cf. ser. 69,2-3).
El ejemplo del Cristo humilde es sanador para nosotros2l. Pone la
Verdad a nuestro alcance, haciéndose hombre (cf. civ.Dei 11,2). Nos
brinda humildemente la salus, que es salud y salvacién?2.

En Cristo Ejemplo se culminan los exempla fidei veterotestamen-
tarios y gracias a su encarnacion hallamos una disciplina vivendi y un
exemplum praecepti. El es el exemplum vitae, el Gnico exemplum humilitatis
y el exemplum obedientiae para los que le seguimos. Studer advierte
que Christus est unus magister, exemplum humilitatis et exemplum gratiae.
Constata su ser via universalis salutis, por ser el pastor Ecclesiae, unus
homo, Conditor et rex civitatis y Totus Christus. Studer acaba su reflexion
encontrando en Cristo la maxima Dei gratia, a través de la forma ius-
titiae. Indica que Cristo es Mediator porque “per Christum in Spiritu
sancto” —el hombre puede llegar— al “in Deum Patrem™3.

Cristo es ademas el exemplum iustitiae. Es preciso senalar también
que su condicién de “libre de pecado” esta conectada intimamente
con su filiacién divina. Al Justo nosotros s6lo podemos imitarlo en su
condicién de humilde y de paciente24. En El el anico que nos justifi-
ca, encontramos el exemplum iustitiae, el sacramentum iustitiae y la via
tustitiae 25.

21 Cf. GARCIA ALVAREZ, ]., Nous avons vu son éloile, 44 y 45.
22 Cf. GARCIA ALVAREZ, J-» Nous avons vu son étoile, 46.

23 Cf. STUDER, B., Gratia Christi — Gratia Dei bei Augustinus von Hippo, Ed.
Institutum Patristicum Augustinianum, Roma 1993, 73-114.

24 Cf. DODARO, R., “Christus Iustus” and Fear of Death in Augustine’s Dispute with
Pelagius: Signum Pietatis. Festgabe fir Cornelius Petrus Mayer OSA zum 60 Geburtstag,
Augustinus Verlag, Wiirzburg 1989, 347-352.

25 Cf. STUDER, B., “Jésus-Christ, notre justice, selon Saint Augustin”: Studia
Patristica 17 (1982) 1316-1342.



SAN AGUSTIN. LA NAVIDAD 23

La vida modélica de Cristo se vio obligada a asumir el sufrimien-
to. Agustin nos pide orar en el sufrimiento, imitando a Cristo sufrien-
te (que recit6 el sal 21 en la cruz). En El se esconde un exemplum
solidario26.

Teniendo en cuenta a Ayres advertimos que las dos funciones de
la muerte de Cristo son el constituirlo en exemplum y en sacramentum,
dentro del ambito de la redencién??. Cristo es ¢jemploy sacramento por
su muerte. En El encontramos la gracia de la salvacién, como nos
narra Agustin en conf. 10,43,69-70. El es nuestro servidor. También,
a la inversa, nosotros hemos de servir a Dios, advirtiendo que cual-
quiera que le sirve lo hace para utilidad propia (cf. ser.Dolb. 23,20).
Agustin muestra gran esperanza en que Cristo, ¢jemplo y sacramento,
sanara todas sus dolencias. El Sefior suplica al Padre por nosotros, es-
tando sentado a su diestra. Cristo trae la medicina para las muchas y
grandes dolencias del hombre. Su sangre nos redime y aparece como
precio de nuestro rescate28.

4. LA NAVIDAD Y EL SOL QUE NACE DE LO ALTO

Mas alla de concepciones maniqueas o heliocéntricas, Agustin
valora enormemente el simbolo espiritual de la luz y los elementos
a ella asociados. Es un simbolo enteramente cristiano, por mas que
tenga alguna similitud puntual con el planteamiento gnéstico. Agus-
tin interpreta teol6gicamente los simbolos del sol, la luna, el dia, el
mediodia... El Padre y Doctor de la Iglesia postnicena juega con estos
sustantivos y con sus significados luminicos.

Celebrar la Navidad consiste —en su opinion- en advertir que nos
visita el sol que nace de lo alto (Lc 1,78). Jests viene a nuestro mundo
y en El esta personificado el sol de los espiritus (Dieu soleil des esprits,
segun Régis Jolivet). En medio de la noche, estamos llamados a es-

26 Cf. DROBNER, H. R., “El salmo 21 en los “Sermones ad Populum” de San
Agustin”: Scripta Theologica 32 (2000) 427.

27 Cf. AYRES, L., “The Christological Context of Augustine’s “De Trinitate”
XIIT”: Toward Relocating Books VIII-XV”: Augustinian Studies 29 (1998) 123.

28 Cf. GARCiA ALVAREZ,J., Nous avons vu son étoile, 47-48.



24 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

perar la llegada del sol naciente29 que siempre esta por encima de
nosotros (quia Deus Semper maior).

En el misterio de la encarnacién del Hijo de Dios se nos regala
una iluminacién. Agustin se fija en el proceso anual de crecimiento y
disminucién de la jornada diurna30. Lo conecta con el crecimiento de
Cristo y la disminucién del Bautista: «Al crecer la Palabra, disminuye
la voz» (ser. 293A,12).

La Navidad es, de algin modo, la fiesta de la Luz y la fiesta del
Dia, frente a las tinieblas y frente a la noche. El Sefior mismo es el Dia
de nuestro corazén. Caminemos en su luz, exultemos y gocémonos en
El (cf. ser. 187,4). Aqui hallamos al que es Dios de Dios y Luz de Luz,
como proclama el concilio niceno3! y rezamos en el credo de los dias
festivos. Asi como la noche y las tinieblas quedan facilmente vincula-
das al mal y al pecado, la luz y el dia son interpretadas por Agustin
como espacios salvificos, con la presencia de Dios. Si acudimos a los
sermones nimeros 184,1; 185,2; 189,1; 6 190,4 captamos sin dificulta-
des esto que estamos apuntando.

El cristianismo reinterpreta y supera ampliamente en la Navidad
otra celebracion enmarcada en la ciudad de Roma en el mismo mes.
En efecto, el 25 de diciembre (VIII kalendas ianuarias) se celebraba
tanto en Roma como en el mundo romano el solsticio del invierno.
Era la fiesta del sol, en el llamado dies natalis solis invicti. En el mundo
cristiano, ajeno totalmente a la heliolatria, los seguidores de Cristo

29 Zenon de Verona y Maximo de Turin relacionan el nacimiento de Cristo
con el sol naciente. Se inspiran para ello en la expresion de Malaquias, el cual
anuncia simboélicamente que brillara el sol de justicia con la salud de sus rayos
(Mal 4,2). San Maximo —en su sermén 45— habla de la salida para el mundo del
sol verdadero, en medio de las tinieblas del siglo. Agustin juega teologicamente
con los simbolos de la luz creada y la luz eterna, interpretando magistralmente
los textos que nos hablan de la verdad que brota de la tierra (sal 84), del nombre
Emmanuel, de la humildad del pesebre de Belén, y del Nifio que no puede hablar,
aunque es nada menos que la Palabra (cf. PONS PONS, G., El solsticio de invierno
9y la Fiesta de Navidad en los Sermones de San Agustin: Revista Agustiniana 49/150
[2008] 919-920).

30 Cf. PoNs Pons, G., El solsticio de invierno, 917.

31 Puede verse el eco teologico del primer concilio niceno en Agustin en
STUDER, B., “Augustin et la foi de Nicé”: Recherches Augustiniennes 19 (1984) 133-154.



SAN AGUSTIN. LA NAVIDAD 25

empiezan a festejar en este dia su nacimiento; no se alegran por la
fiesta del astro solar, sino por el nacimiento del Seiior, celebrando el
dies natalis Domini32. Digamos que ven a Cristo como a un sol distinto,
diferente, también venido de lo alto, pero mucho mas grandioso que
la estrella que nos ilumina. Cristo es el nuevo sol, el que nos alumbra
y nos salva por ser ciertamente luz y salvacion (cf. sal 26), para que
no caminemos en tinieblas (cf. Jn 8,12)33. Y por encima de todo esto,
Agustin advierte que Dios elige la fecha que quiere para nacer en este
mundo, mientras que —del resto de mortales— nadie puede elegir el dia
de su nacimiento (cf. ser. 190,1).

El gran defensor de la Catholica establece un paralelismo en el que
quedan asociados el sol y Cristo, y también la luna y la Iglesia:

«También, pues, segtin esta opinion, por la luna se entiende la Igle-
sia, porque no tiene luz suya, sino que la ilumina el Unigénito Hijo de
Dios, al que en las Santas Escrituras nominan alegéricamente “sol”
muchos pasajes»™.

La Navidad nos exhorta a ser luz en el Sefior (enar.psal. 61,7). El
Hijo —a quien adoramos- es esplendor de la gloria del Padre (enar.
psal. 71,8 {v.5}). El es el iluminador a quien hemos de pedir que ilu-
mine nuestra lampara (enar.psal. 65,19 {v.14}). Si nos acercamos a El
seremos iluminados y alejindonos de El nos entenebreceremos (enar.
psal. 58,18 {v.10}). El fuego de Cristo ilumina a los justos y quema a
los inicuos (cf. enar.psal. 77,13). El nos robustece de si, no de nosotros

32 Cf. GARCIA ALVAREZ,J., “El misterio de la Navidad en los Sermones de
San Agustin”: Revista Agustiniana 55/168 (2014) 558-560.

33 Joseph Ratzinger afirma que hoy resultan insostenibles las antiguas teorias
seguin las cuales el 25 de diciembre habia surgido en Roma en contraposicion al
mito de Mitra, o también como reaccion cristiana ante el culto del sol invicto,
promovido por los emperadores romanos del siglo III, como intento de crear una
nueva religion imperial (cf. RATZINGER, ., El Espiritu de la liturgia, Ed. Cristiandad,
Madrid 2007, 148. En opiniéon de Guillermo Pons Pons, la razén determinante
para situar la fiesta de Navidad el 25 de diciembre radica en su vinculacion con la
fecha del 25 de marzo, que en el siglo III ya era considerada el dia de la muerte
de Jests y también el dia de su encarnacion en el seno de la Virgen (cf. PONS
PONSs, El solsticio de invierno, 918-919).

34 SAN AGUSTIN, enar. psal. 10,3.



26 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

(cf. enar.psal. 88,19 {v.19}). El nos transforma en luminares (enar.psal.

93,7 {v.1)).

Estamos convocados a dejar que la luz del Emmanuel entre en
nuestros corazones, para que podamos renacer. Y es que El naci6 para
que renaciéramos, si desarrollamos la virtud de la fe y nos dejamos
fecundar por Dios (cf. ser. 189,1-3)35. A Kl le correspondi6 el nacer
por nosotros; a nosotros, el renacer por El (cf. ser. 372,3). En Navidad
nace la Palabra, que es luz (cf. Io.ev.tr. 13,5) y nos transfigura espiri-
tualmente.

Los rayos y la luz de Dios afectan a Agustin (conf. 7,10,16; sol.
1,13,23; an.quant. 15,25; an.quant. 33,75). Le dan seguridad y disipan
las tinieblas de sus dudas (cf. conf. 8,12). El advierte que la luz de la
Verdad no pasa, sino que, permaneciendo fija, embriaga los corazo-
nes de los videntes (enar.psal. 93,6). Quienes confiesan su ceguedad
merecen ser iluminados (enar.psal. 96,5). Cristo ilumina las mentes
piadosas, para que entiendan las cosas divinas que se dicen o mues-
tran. El ilumina nuestra casa (cf. enar. psal. 118,18,4). Cristo nace de
noche y a nosotros nos toca aprender que la oscuridad esta prefiada
de distintos significados36.

La asociacion entre Dios y la luz nos evoca la belleza de Dios3”.
Dios es la belleza siempre antigua y siempre nueva (conf. 10,27,38).
Benedicto XVI asegura que las distintas y multiformes realidades de
la creacion nos dicen que contemplemos su belleza confesante (lau-
dante); se trata de una alabanza de las cosas bellas mutables tributada
a la belleza inmutable y creadora de las mismas38. Esta belleza suma

35 Cf. GARCIiA ALVAREZ,J., El misterio de la Navidad, 559-560.
36 Cf. GARCIA ALVAREZ, J-» Nous avons vu son étoile, 79-84.

37 Sobre la belleza en Agustin, recomendamos: REY ALTUNA, L., {Qué es lo
bello? Introduccion a la estética de San Agustin, Ed. Instituto Luis Vives de Filosofia,
Madrid 1945.

38 Cf. BENEDICTO XVI, Audiencia general del miércoles 18 de mnoviembre
de 2009. Disponible en la web: http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/
es/audiences/2009/documents/hf_ben-xvi_aud_20091118. html. / Consulta:
12.05.2021. Cita el Papa el texto agustiniano del ser. 241,2.



SAN AGUSTIN. LA NAVIDAD 27

se halla en Dios, en cuyo gozo esta la maxima felicidad. No poder
gozar de Dios —por el contrario— es causa de maxima infelicidad39.

El Cristo agustiniano es el “Dia del Dia”:

«El Dia que hizo todo dia nos ha santificado este dia. A €l se refiere
el canto del salmo: Cantad al Sefior un cantico nuevo, cantad al Sefior
toda la tierra; cantad al Sefior y bendecid su nombre; anunciad al Dia
del Dia, su salvacion. ¢Quién es este Dia del Dia sino el Hijo nacido
del Padre, Luz de Luz?»".

«Tengamos, pues, hermanos, por solemne este dia, no pensando en
este sol, como los infieles, sino en quien lo hizo»".

«Admirate, mas bien, del dia eterno que permanece ante todo dia,
que crea todo dia, que nace en el dia y libra de la malicia del dia»".

Entonces el dia queda vinculado —en el contexto navideiio— no
tanto al sol, sino a quien hizo el sol43. Agustin siente sed de Aquel que
ha hecho cosas tan maravillosas como el cielo, las estrellas, el sol, la
luna...44,

El dato meteorologico del crecimiento gradual de la luz del dia
hace exclamar a Aurelio Prudencio, poeta coetaneo del tagastino:
“Caelum nitescat laetius / gratetur et gaudens humus / scandit gradatim de-
nuo / iubar priores lineas” (Himnus VIII kalendas ianuarias, vv. 9-12)45.

El Verbo es la verdadera luz e ilumina a todo hombre que vie-
ne a este mundo (cf. vera rel. 42,79); por eso es importante acercar-
nos a El en Navidad, de modo que no hagamos de la luz tinieblas
ni de las tinieblas luz (cf. ench. 13,1). Cristo es la luz del medio-

39 Cf. BROTONS TENA, E. J., Felicidad y Trinidad a la luz del De Trinitate de
San Agustin, Ed. Secretariado Trinitario, Salamanca 2003, 23.

40 SAN AGUSTIN, ser. 189,1.

41 SAN AGUSTIN, ser. 190,1.

42 SAN AGUSTIN, ser. 369,1.

43 Cf. SAN AGUSTIN, ser. 190,1.

44 Cf. SAN AGUSTIN, enar. psal. 41,7.

45 Se localiza el himno, en castellano, en: PRUDENCIO, A., Obras completas,
Ed. BAC 58, Madrid 1950, 144ss.



28 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

dia, y es quien posibilita el desarrollo del fervor de la caridad y el
esplendor de la verdad (cf. civ.Dei 18,32). Nosotros no somos la
luz, sino que somos iluminados por la luz (cf. conf. 9,4,10). Hemos
de recibir la luz de Dios para —ya encendidos- iluminar después,
evitando ser tinieblas (cf. conf. 8,10,23). Esto se posibilita cuando
contemplamos la luz de Cristo con los ojos bien abiertos (cf. enar.
psal. 4,6 {v.5}).

5. LA NAVIDAD, LA VIRGEN MARIA Y SAN JOSE

Maria y José, José y Maria son los grandes protagonistas —junto a
Jests— en la celebracion de la Navidad. Son figuras entranables e in-
sustituibles en la historia de nuestra salvacioén y en los planes de Dios,
trazados desde antiguo, para liberarnos a todos del mal y del pecado.
Agustin les dedica a los dos muchas de sus paginas; se detiene en ellos
y capta lucidamente la misién especifica que Dios le ha reservado a
cada uno.

— La Virgen Maria

Geoffrey D. Dunn ha estudiado sucintamente el asunto de las
funciones de Maria en las 18 homilias navidenas de Agustin. Desco-
nocemos si Agustin predicaba sélo una vez en el dia de Navidad, se-
gun la conocida costumbre africana (Drobner), o si mas bien lo hacia
tres veces -medianoche, amanecer y durante el dia— como era la cos-
tumbre de la Iglesia romana (Hill). Maria aparece en el sermonario
agustiniano con las funciones de madre, de cAimara nupcial, de virgen
(con perpetua virginidad), de mujer vinculada a la Iglesia virginal y
vinculada también a la Iglesia maternal, segunda Eva... Maria nos
pone en el buen camino para relacionarnos con Cristo y con el Padre.
Ella ademas —dentro de la cosmovisién mariol6gica agustiniana— en-
sefia a la comunidad cristiana que la virginidad puede ser muy fructi-
fera en términos espirituales46.

46 Cf. DuNN, G. D., “The functions of Mary in the Christmas homilies
of Augustine of Hippo”: Studia Patristica 44 (2010) 433-446.



SAN AGUSTIN. LA NAVIDAD 29

A estas funciones podriamos anadir otras que recoge con acierto
Ritienne Debono#7. Maria —-madre de la Palabra de Dios, imagen de
la Iglesia y modelo de las virgenes— es, en efecto, la primera discipula de
Cristo, que con fe escucha la palabra de Dios y la cumple. Es la primera
evangelizadora, que da el primer testimonio cuando visita a su prima
Isabel. Es también un paradigma de vida santa, modelo y exemplum del
compromiso moral del creyente en el seguimiento de Dios. Agustin
nos recomienda imitarla.

Maternidad. «Gobernaba con su poder a la madre, a la que esta-
ba sometida su infancia, y alimentaba con la verdad a aquella de cu-
yos pechos mamaba» (ser. 184,3). Maria es, en efecto, Theotokos. Ya lo
defini6 Efeso en el afio 431 contra Nestorio48. Este es el dogma maria-
no matriz, del que nacen los otros tres dogmas marianos declarados y
definidos. Maria es una madre muy especial, pues es nada mas y nada
menos que la madre de Dios; al mismo tiempo su maternidad es tni-
ca, pues esta unida inextricablemente a su virginidad. Maria es madre
y virgen, virgen y madre. Prodigio admirable que no deja de asom-
brarnos y que nos exige un esfuerzo adicional para hacérselo saber a
los incrédulos, como senala el santo doctor de la Iglesia postnicena:

«Nos causa asombro el parto de una virgen, y nos esforzamos por
convencer a los incrédulos para que acepten este nuevo modo de na-
cer, a saber, que en un seno no fecundado naci6 el embriéon de un hijo
y unas entrafas libres de abrazo carnal dieron a la luz un hijo huma-
no, sin tolerar que tuviera padre humano; que la integridad virginal
permaneci6é cerrada en el momento de concebir e incorrupta en el
momento del parto. Maravilloso es este poder, pero atin hemos de
admirar mas la misericordia, gracias a la cual quien pudo nacer asi,
asi quiso nacer»".

47 Cf. DEBONO, R., “The Blessed Virgin Mary in the Writings of St. Augustine
of Hippo”: DEBATTISTA, A. P.; FARRUGIA, J., and SCERRI, H. (eds.), Non laborat qui
amat. A Festschrift in honour of Professor Salvino Caruana O.S.A. on his 70th birthday,
Ed. Maltese Augustinian Province, Valleta 2020, 69-84.

48 DH 252.
49 SAN AGUSTIN, ser. 192,1.



30 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

La Iglesia es —asi como Maria— madre y virgen. Madre por las
entrafias de caridad, y virgen debido a la integridad de la fe y a la
piedad. Tiene capacidad de engendrar a los pueblos (cf. ser. 192,2).

Todos estamos también llamados a concebir a Cristo, sea cual sea
nuestra forma de vida en la Iglesia. Hemos de concebirle con la ayuda
de la fe, dandole a luz por las obras. Entonces, lo que hizo el seno de
Maria respecto a la carne de Cristo, lo hara nuestro corazoén respecto
a la ley de Cristo (cf. ser. 192,2).

Virginidad. “Toda la Iglesia confiesa que Cristo naci6 de Maria
Virgen” (ench. 34). Cuando Agustin expresa su fe en la virginidad
mariana, senala que se halla ante una verdad ciertamente suprarra-
cional, que pone a las claras nuestra incapacidad gnoseologica y nues-
tra limitacion interpretativa. Viene en torrente a la mente de Agustin
una cascada de preguntas (sobre la valoracién y la comprension de
dicho misterio); son de dificil respuesta para planteamientos raciona-
les encerrados en parametros inmanentes?0.

Toda la Iglesia confiesa que Cristo naci6 de Maria virgen (cf.
ench. 34). Ella quedé gravida por la encarnacion de Cristo y nuestros
corazones han de estar gravidos de la fe en El. No hemos de ser esté-
riles; mas bien hemos de dejar que nuestras almas las fecunde Dios
(cf. ser. 189,3).

Junto a Maria Virgen se alegran inmensamente en Navidad las
virgenes consagradas a Dios. La fiesta del nacimiento del Hijo de Dios
es especialmente importante para ellas, y Agustin lo sabe bien. Maria
es modelo admirable e imitable para todas ellas. La fiesta de la Navi-
dad —en la época patristica— era la fiesta de las virgenes consagradas.
Agustin se refiere a ellas con constancia e insistencia durante sus ho-
milias navidefas5!.

Jesucristo, que existia junto al Padre, antes de nacer de madre eli-
gi6 la virgen de la que habia de nacer (cf. ser. 190,1). Maria es Virgen,
y es al mismo tiempo la Madre de Dios. Gran misterio en que se unen
tanto la grandeza del Senior como la nobleza de Maria. Asi queda ex-

50 Cf. SAN AGUSTIN, ser. 215.
51 Cf. GARCIA ALVAREZ, J., El misterio de la Navidad, 555ss.



SAN AGUSTIN. LA NAVIDAD 31

puesto en el sermoén 200,2: «La grandeza de Cristo se manifest6 en la
virginidad de su madre, y la nobleza de su madre, en la divinidad de
Cristo». Ciertamente, es muy dificil probar esto desde un empirismo
biologico, y por eso el hijo de otra gran madre, Santa Ménica, nos
explica que nos hallamos ante una verdad de fe (cf. ser. 186,2).

Maria y la Iglesia. Maria es ademas modelo de la Iglesia, la cual
es también Ecclesia mater5?. Iglesia madre e Iglesia virgen: la semejan-
za con Maria es grandisima. Es madre debido a la fecundidad de su
amor, y es virgen a causa de la integridad de su fe. iEs notable el sub-
rayado de la fe en la mariologia agustiniana! Hablando de la virgini-
dad de la Iglesia, Agustin admite que es virgen y da a luz pues imita a
Maria, la cual el concilio reconoce como miembro excelentisimo de la
Iglesia (LG 53). Veamos lo que dice Agustin de la virginidad eclesial:

«La Iglesia es virgen. Tal vez me diras: “Si es virgen, {como da
a luz hijos? O, si no alumbra hijos, icomo es que nos hemos inscrito
para nacer de sus entrafias?”. Respondo: “Es virgen y da a luz; imita
a Maria, que dio a luz al Sefior”. {Acaso Santa Maria no dio a luz
siendo virgen y permaneci6 siéndolo? Asi también la Iglesia: da a luz
y es virgen; y, si lo piensas atentamente, da a luz a Cristo, puesto que
los bautizados son miembros suyos. Dice el Apoéstol: Vosotros sois el
cuerpo de Cristo y sus miembros. Si, pues, alumbra a los miembros de
Cristo, la semejanza con Maria es grandisima»™.

Estrella en la noche’4. La Virgen Maria —para Agustin- es la
“estrella en la noche”55. En no pocas ocasiones habla Agustin de las es-

52 Estudiado bellamente en PALMERO RAMOS, R., “Ecclesia Mater” en San
Agustin. Teologia de la imagen en los escritos antidonatistas, Ed. Cristiandad, Madrid 1970.

53 SAN AGUSTIN, ser. 213,8.

54 Cf. SAN AGUSTIN, ser. 223-D,2. En la redaccion de este epigrafe hemos
tomado muchas ideas de Guillermo Pons Pons, Maria «estrella en la noche» en un
sermon de San Agustin: Revista Agustiniana 46 (2005) 521-532. También nos hemos
acercado con anterioridad a este mismo asunto de la mariologia agustiniana en
SANCHEZ TAPIA, M., “San Agustin. Maria, stella in nocte”: La ciudad de Dios 232/3
(2019) 461-503. Reproducimos aqui, casi en su total literalidad, una buena parte
de los textos mas destacados de este articulo.

55 Cf. SAN AGUSTIN, ser. 223-D, 2.



32 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

trellas. Asegura que las vemos resplandecer en lo alto56 y que, cuando
en la oscuridad de la noche vemos pasar las nubes, nuestra vision
queda perturbada por su opacidad, de manera que parece que las
estrellas corren en direccién contraria a nosotros5’. Maria —la mujer
insustituible en la Navidad— no nos deja solos. Es nuestra “estrella en la
noche”. Ademas, durante la noche de esta larga vida nuestra (nuestra
existencia terrenal), hemos de mantener la esperanza en la resurrec-
cién de la carne, posibilitada por Cristo, nuestro salvador, que nos
trae la alegria®. El es la luz del mundo (cf. Jn 8,12). Naci6 de noche
y resucit6 también de noche. Nos lleva a la resurreccién de la carne
para el reino%9.

Agustin, al captar el cariz estelar de Maria, da la impresion de
inspirarse en Os 4,5, donde se lee: “comparé vuestra madre con la
noche”. Estamos ante una cita de una version antigua, que no coinci-
de plenamente ni con el texto hebreo ni con la Vulgata. Comenta el
converso Agustin:

«La luz que surge de las tinieblas es Cristo nacido de los judios, a
quienes se dijo: Equiparé vuestra madre a la noche. Pero en medio de
aquel pueblo, cual si fuera en aquella noche, la virgen Maria no fue no-
che, sino, en cierto modo, una estrella en la noche; por eso, su parto lo
senal6 una estrella que condujo a una larga noche, es decir, a los magos
de oriente, a adorar la luz, para que también en ellos se cumpliese lo

dicho: Brille la luz entre las tinieblas»®.

Maria queda injertada en el misterio de Cristo. En ella destella
una luz resplandeciente, por su vinculacién con el Salvador. En Cristo
hay luz porque El es la luz; en Maria también, por su intima vincu-
lacién a su hijo. Por otro lado, fijémonos en que el seno de la Virgen

56 Cf. SAN AGUSTIN, conf. 13,32,47.

57 Este texto lo utiliza aludiendo a los herejes que no hallan la paz en la
tiniebla de su error, y que creen que son las diversas Escrituras las que se pelean
(cf. SAN AGUSTIN, ser. 1,4).

58 SAN AGUSTIN, ser. 223-D,1.

59 Cf. SAN AGUSTIN, ser. 223-D,2. Y también PONS PONS, G., Maria «estrella
en la noche», 529.

60 Cf. SAN AGUSTIN, ser. 223-D,2.



SAN AGUSTIN. LA NAVIDAD 33

Maria —tanto para Agustin como para el mismo Jerénimo (cont. Jov.
1,31)61 — es comparado alegoricamente con el sepulcro de Cristo. El
aguila hiponense establece un paralelismo entre el sepulcro nuevo y
el seno virginal mariano62.

La defensa de Maria como “estrella en la noche”, ha dejado una
amplia resonancia en los escritos de te6logos y autores de espirituali-
dad cristiana®3. En ella los cristianos aprendemos a valorar el mundo
interior, la disponibilidad, la apertura a los planes de Dios y la acogi-
da de la gracia64.

- San José 65

Tanto Maria como José quedan perfectamente asociados a la cris-
tologia de Agustin. Los dos estan como en la sombra, en relacion a la

61 SAN JERONIMO, Obras completas. VIII. Tratados apologéticos / Contra Joviniano,
Ed. BAC, Madrid 2009, 213.

62 Cf. SAN AGUSTIN, ser. 223-D,2.

63 Ahi estan, entre otros, el himno Akathistos (la llama “estrella que el Sol nos
anuncia”), las letanias lauretanas (que la llaman Stella matutina), San Isidoro de
Sevilla (la llama “tluminadora o estrella del mar” que “engendrd la luz del mundo”),
el himno Ave maris stella (de autor anénimo), San Beda el Venerable (que sefiala
que Maria “ha brillado como astro de extraordinaria belleza entre las olas de un mundo
en ruinas”), Fulberto de Chartres (que la invoca también como “estrella del mar”),
Gregorio de Narek (penultimo Doctor de la Iglesia declarado, que la llama “alba
luminosa del sol naciente, estrella matutina que precede a la aurora, ruisefior que alegra
la oscuridad de la noche”)... San Bernardo de Claraval la denomina “esclarecida y
singular estrella”, mientras que San Martin de Leon la llama “refulgente estrella”,
que ha iluminado al género humano entre tinieblas y tempestades en este mar
encrespado. “Estrella del mar, iluminada por Dios ¢ iluminadora de nosotros” sera el
apelativo con el que la nombre Egidio Romano. Y también dentro de la familia
agustiniana, el insuperable e iconico profesor en Salamanca, Fray Luis de Leon,
escribird que es “clarisimo Lucero / en esta mar turbada / del linaje humanal fiel
abogada”. Tomamos estos titulos de PONS PONS, G., Maria «estrella en la noche»,
530-532.

64 Cf. RivAs GONzALEz, A. F., “La mariologia en los Sermones de San
Agustin”: Religion y Cultura 39 (1993) 454.

65  Condensamosaquilasaportaciones de RivaAs GONZALEZ, A. F., La mariologia
en los Sermones, 440-442. Otros Padres de la Iglesia disertan también sobre la figura
de San José. Recomendamos leer TOMAS FERNANDEZ, S., “San José en los Padres
de la Iglesia. Panorama bibliografico y conclusiones para la elaboracién de una
teologia josefina”: Teresianum 23/2 (1972) 436-448. Disponible en la web: https://



34 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

luz del Hijo de Dios (el Jlluminator, como lo denomina el tagastino).
Al mismo tiempo, es verdad que San José aparece en las reflexiones
mariologicas de Agustin: no podia ser de otra manera, tratandose
de dos figuras grandes, interconectadas, singulares e imprescindibles
en la historia de la salvacion. Algunos textos agustinianos josefinos
aparecen en los ser. 51, 225 y 343, aunque ya veremos que hay otros
lugares en los que trata también sobre el esposo de Maria. Su doctrina
josefina es cristologica y también mesianica. Y es que la vida y la mi-
sion de San José se conectan indefectiblemente con la encarnacion del
Verbo, y también con su obra redentora.

Los acentos teol6gicos josefinos si van variando, en dependencia
directa con respecto a los temas tratados. Predomina el cariz exe-
gético en la genealogia y en la filiacién de San José en De consensu
evangelistarum. Se subraya el tono polémico-doctrinal en Contra Faus-
tum manichaeum, que se dirige apologéticamente frente a donatistas
y maniqueos. El hiponate pone de relieve la vertebracion teologica
josefina en las cuestiones fundamentales como el matrimonio virginal
con Maria, la paternidad virginal con Jests, y sus consecuencias en
relaciéon a Maria y a Jests. Aqui hallamos un enlace directo con la
familia de Dios, que es la Iglesia universal. Agustin defiende a las cla-
ras tanto la paternidad de San José, como —ya lo hemos indicado- la
virginidad perpetua de la Virgen Maria66. José estuvo unido a Maria
en la integridad del coraz6n67.

Agustin reconoce que José es el esposo de Maria y el padre de
Jesus. En cuanto a lo primero, hay que entender bien lo que aqui sig-
nifica “esposo” y —también- lo que aqui significa “padre”. En cuanto
a la identidad de esposo, lo es en verdad, pues estamos ante un ma-
trimonio verdadero (el de Maria con José). Es un matrimonio que no
comporta la pérdida de la integridad. José no es el destructor de la

dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5363694 / Consulta: 31.08.2022. Como
se ve, pueden localizarse varios registros sobre San Agustin.

66 Cf. SAN AGUSTIN, nupt. et conc. 1,11.12.13; SAN AGUSTIN, ser. 225,2. Todo
lo anterior lo tomamos, casi literalmente, de MADRID, T. C., “Mariologia”: OROZ
RETA, J., y GALINDO RODRIGO, J. A. (eds.), El pensamiento de San Agustin para el
hombre de hoy. Teologia dogmatica (1), Ed. Edicep, Valencia 2005, 858.

67 Cf. SAN AGUSTIN, ¢. Faust. 23,8.



SAN AGUSTIN. LA NAVIDAD 35

virginidad, sino mas bien el guardian del pudor. Y para decirlo mejor
atn, no es el guardian, sino el testigo del pudor virginal, para que el
embarazo de Maria no se atribuya a un adulterio .

En relacion a lo segundo, es cierto que algunos de los que vivie-
ron con €l no lo entendieron bien. Lo consideraban padre de Jests
como los demas padres engendran en la carne y reciben hijos por un
cauce diferente al exclusivo afecto espiritual. Esto era equivocado,
como bien indica el hijo de Santa Ménica. Si entre Maria y José hay
un verdadero matrimonio, hay que preguntarse por qué no iba a reci-
bir el marido, sin perder la integridad, lo que habia recibido del mis-
mo modo su esposa. La esposa no perdio6 la integridad, ya lo hemos
indicado; entonces, tampoco la perdié el marido.

Maria es madre e integra y José es padre e integro también69.
José es padre de Jests en el seno de la sagrada familia. Su paternidad
esta vinculada a su auctoritas paterna. El es, en efecto, el que ha de
ponerle con Maria el nombre al Nifio. Maria es muy humilde y Agus-
tin es consciente de esto; queda evidenciado cuando encuentran al
Nino perdido en el templo y hablando con los doctores. Agustin
capta muy bien la humilde intervencion de Maria, al autonombrarse
después de José70.

José colabora inigualablemente en la historia de la salvacién y en
la educacion de un Nifio que va a ser el unico salvador del mundo. Es
testigo de la virginidad de la madre. Sintetiza en su persona la integri-
dad, la virginidad y la fecundidad7!. Es padre al tiempo que conserva
la castidad; he aqui el porqué de su paternidad auténtica. Es una pa-
ternidad mas auténtica porque es mas casta. Realiza en el corazoén lo
que otros desean realizar en la carne. Esto no impide que sea llamado
padre, sino que mas bien —por el contrario- invita a considerarlo mas
padre que a ninguno72. La piedad y la caridad estan definiendo la

68 Cf. SAN AGUSTIN, ser. 51,26; ser. 225,2; ser. 51,9; ser. 343,3.

69 Cf. SAN AGUSTIN, ser. 51,30; ser. 51,26.

70 Cf. SAN AGUSTIN, ser. 51,18.

71 Cf. A. F. Rivas Gonzalez, La mariologia en los Sermones, 441-442.

72 Cf. SAN AGUSTIN, ser. 51,30; ser. 51,26. Estamisma argumentacion se esgrime
al hablar de la madre de Jesus, que fue “madre virgen” y por ello “mds madre”. Le



36 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

paternidad de San José, y es que estamos ante un padre que es padre
por amor. Gracias a su piedad y a su caridad le nace de Maria un hijo
que es —al mismo tiempo— Dios. No estamos ante un amor carnal,
sino ante otro tipo de amor.

En José nos posicionamos ante un amor sublime, atado al perdén
y a la misericordia. La santidad de José es sincera, y el deseo de tener
a Maria consigo no es el motivo por el que quiere perdonarla. Muchos
hombres, por amor carnal, perdonan a sus esposas adulteras. Desean
retenerlas, aun sabiendo que son adulteras, para dar satisfaccion a
la concupiscencia carnal. José es esposo y es justo al mismo tiempo.
Su amor no es carnal. No quiere castigarla. Su perdén procede de la
misericordia’3. En verdad, José aparece en Agustin como el hombre
del perdon. El Espiritu Santo es quien lo asiste para que pueda clari-
ficarse internamente y para que reconozca asombrado la virginidad
de Maria74.

José se contagia positivamente de la fe y de la fidelidad marianas
a la palabra del Sefior. Es marido casto y casto padre’. Gracias a la
piedad y a la caridad de José nace de Maria Virgen un Hijo, y éste es
el Hijo de Dios76. Maria, virgen desde su concepcioén, es entregada a
José, su esposo, para que éste sea el custodio fiel de sus prerrogativas
insignes’7; evidentemente, aqui la esposa no es entregada al esposo
para dejar de ser virgen, como ocurre con el resto de los mortales.
Contemplar en la Navidad a José —y hacerlos con ojos agustinianos—
supone no perder de vista todas estas consideraciones.

ofreci6 la fecundidad sin quitarle la integridad. Y es que no aparece el defecto del
concupire, que estda normalmente adjunto a la concepcion carnal (cf. ser. 72/A,3).

73 Cf. SAN AGUSTIN, ser. 51,30; ser. 51,9.

74 Cf. SAN AGUSTIN, ser. 51,9; ser. 51,30; ser. 82,19; ser. 343,3.
75 Cf. SAN AGUSTIN, ser. 51,26.

76 Cf. SAN AGUSTIN, ser. 51,30.

77 Cf. R. Palmero Ramos, “Ecclesia Mater” en San Agustin, 239. Basado en
San Agustin, ser. 188,4.



SAN AGUSTIN. LA NAVIDAD 37

6. LA NAVIDAD Y SU CONTRAPUNTO. LA GENTE DE BELEN Y
HERODES

La Navidad tiene sus personajes. Unos —de los que ya hemos ha-
blado- poseen actitudes vitales deseables para cualquier cristiano que
quiera crecer en el camino de la perfeccion; otros, lamentablemente,
son presa de pecados que los atan a idolos de aca o de alla. Entre estos
ultimos hallamos a los habitantes de Belén y a Herodes. Se situan en
las antipodas existenciales y espirituales de la esencia de la Navidad.
Son el contrapunto de la alegria navidena, pues su logica es otra logica
y sus caminos, otros caminos. Veamos como los retrata el hiponense.

- La gente de Belén

Aparece como gente que no tiene espacio ni en la casa ni en el
corazon para recibir a Jests. ¢Y nosotros? Nos indica Agustin en el
comentario al salmo 131,6:

«Quiere alojarse en tu casa; hazle lugar. {Qué significa “hazle lu-
gar”? No te ames a ti, amale a El Si te amas, le cierras la puerta; si le
amas, le abres. Si le abres y entra, no pereceras amandote, sino que le
encontraras por haberte amado».

Nos narra San Lucas en su evangelio que cuando José y Maria
estaban en Belén, lleg6 el dia en que ella debia dar a luz a su hijo
primogeénito. Lo envolvi6 y lo acost6 en un pesebre, ya que no habia
lugar para ellos en la posada (Lc 2,6-7). Esta fue la causa del nacimien-
to de Cristo en la pobreza y en la periferia. La gente de Belén esta
metida y absorta en sus quehaceres, trabajos, preocupaciones... Hay
lugar para otros, pero no hay lugar para Jesus. Sucedio ayer y sigue
sucediendo hoy también. El Hijo de Dios, la segunda persona de la
Santisima Trinidad, ha de nacer fuera de la ciudad; ha llamado -sigue
haciéndolo- a las puertas, pero la ausencia de corazones atentos y
sensibles ha impedido el hospedaje. Y es que los que estan encerrados
en “sus mundos” no escuchan a los angeles ni tampoco ven la luz de
Dios. {Sabremos nosotros esperar a Jests? La gente de Belén cierra la
puerta de sus casas y de sus corazones al Sefor. Bloquea la puerta de
su corazon y limita su acceso a Dios, pues “solo entramos en la Verdad



38 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

por la caridad” (c.Faust. 32,18). La gente de Belén esta llena de preo-
cupaciones materiales y parece cerrarse en si. Esto puede ocurrirle
también a los que se enredan en sus pensamientos, y a los que han
quedado apresados en el materialismo, en la cerrazoén, en el orgullo y
en la insensibilidad del corazon.

— Herodes™

La vida de Herodes se limita a sus cosas, a su autoridad, a su
ego hinchado y a su poder. Sélo se tiene en cuenta a si mismo, sin
escuchar a nadie, pues cree que no necesita de nadie. Esta cerrado
a Dios, a sus mensajeros y a su divina estrella. Esta encerrado en el
castillo de su egoismo y en las moradas de su orgullo insoportable.
No se mueve de su sitio, es inflexible y su mente dista mucho de ser
una mente abierta. Herodes esta realmente lleno de miedo (piensa
que el recién nacido va a arrebatar su status privilegiado) y trata
de maquillarlo con su poder y aparente conocimiento. También él,
como los magos, quiere ver al Nifio, aunque no para adorarlo sino
para fulminarlo y para acabar con él. {Razon? El piensa que su tro-
no esta en peligro; ve a Jesis como un enemigo y quiere quitarselo
de en medio.

Herodes es un personaje malvado en la Navidad. Ha usurpado el
trono de Israel, ha manipulado y malinterpretado las profecias para
hacer creer que se refieren a él y ha mentido a los magos. No tiene
entrafas, y es capaz de perpetrar una dramatica matanza de nifnos
inocentes. Herodes esta internamente ciego. ¢Como ver en estas con-
diciones espirituales lamentables la estrella de Dios? Los celos, la en-
vidia... he aqui su problema. Este es un vicio realmente diabélico,
del cual el demonio es culpable y eternamente culpable. La envidia
es un vicio diabdlico que nace del orgullo. Es el orgullo el que hace
que la gente tenga envidia. Asfixia a la madre y no nacerd ninguna
hija, advierte Agustin. Esta es la razén por la cual Jesucristo ensefia
tan cuidadosamente la humildad (cf. disc.chr. 7,7). Hemos de liberar-
nos del orgullo y llenarnos del amor (cf. Trin. 8,8,12). Se trata de ser

78 Cf. ]J. Garcia Alvarez, Nous avons vu son étoile, 144ss.



SAN AGUSTIN. LA NAVIDAD 39

como ninos y de alejarnos de la mentalidad autorreferencial, si es que
queremos entrar en el Reino de los Cielos (cf. Mt 18,3).

Los ojos de Herodes estan hinchados y danados. La luz que es
adorable para los ojos puros, para sus ojos enfermos es odiosa (cf.
conf. 7,16,22). Digamos que Herodes esta atravesado por las tinie-
blas. {Y nosotros? Agustin nos exhorta a optar por la luz, lejos del
pecado?. El engreimiento lo ha cegado y temerariamente se siente
pletoérico en un trono de inseguridad, de oropeles frivolos y de miedo
interior.

Herodes esta en las antipodas actitudinales de los magos. Agustin
lo sabe muy bien:

«Los magos buscaban para encontrar, Herodes para matar; los ju-
dios leian en qué ciudad habia de nacer, pero no advertian el tiempo
de su llegada. Entre el piadoso amor de los magos y el cruel temor de
Herodes, ellos se hicieron vanos, después de haber mostrado la ciudad
de Belén. En cambio, negarian a Cristo, que en ella habia nacido, al
que no buscaron entonces, pero vieron después, y le darian muerte, no
cuando ain no hablaba, sino después, ya en el uso de la palabra. Mas
dichosa fue, pues, la ignorancia de aquellos nifios a quienes Herodes,
aterrado, persiguio que la ciencia de aquellos que él mismo, asustado,
consulté. Los nifios pudieron sufrir por Cristo a quien atin no podian
confesar; los judios pudieron conocer la ciudad en que nacia, pero no
siguieron la verdad del que ensefiaba»®.

7. CONTEMPLACION

La Navidad es un misterio que nos invita a contemplar el naci-
miento del Hijo de Dios. Es el misterio de los misterios. Dios se hace
nifo, y la infinitud divina se personifica en un recién nacido que ha
descendido para salvarnos. ¢éQué podemos contemplar en El y junto
a EI? Veamos.

79 Cf. SAN AGUSTIN, lo.ev.tr. 3,5.
80 SAN AGUSTIN, ser. 199,1,2.



40 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

La paz. Cuando nace Jesus nace el Principe de la paz (CEC 2305),
al que hemos de contemplar. Los angeles cantan «Gloria a Dios en el
cielo y en la tierra paz a los hombres» (Lc 2,14). Jesus hace posible -
segun el hiponate— que se extienda el rio de la paz profetizado por el
profeta Isaias (cf. civ.Dei 20,21,1). El nos conduce a la eterna Jerusa-
lén, cuyo nombre significa “vision de paz”. Jesus viene a regalarnos la
paz que nos une y Agustin advierte que el vinculo de la paz aparece
tras la recepcion del Espiritu Santo (cf. ser. 71,28). En el Nifio de Belén
encontramos nuestra paz, que nos invita a caminar con una sola alma
y un solo corazén orientados hacia Dios (cf. reg.1,1). En Jesus esta la
anhelada paz segura (cf. ser. Dom.mon. 2,25,86) y El nos impele a
vivir la bienaventuranza de la paz (Mt 5,9). Es Jests tan generoso a la
hora de regalar la paz, que la ofrece incluso al traidor (cf. enar.psal.
3,1). El nos da la paz no como la da el mundo (Jn 14,27), haciendo
todo lo posible por lograr que estemos unidos, los unos con los otros,
mediante el vinculo de la paz (Ef 4,3). La paz que trae Jesus en la Na-
vidad es la paz que supera todos los razonamientos de las mentes mas
potentes (cf. civ.Dei 22,29-30), como la de Agustin. Es la paz de Dios,
en la que se abrasa el tagastino tras su conversion, después de clamar
el “tarde te ame” (conf. 10,27,38). Y esta paz navidefia, Agustin quiere
que la compartamos los unos con los otros (cf. ser. 357,1,2 y 3).

El santo se asombra al constatar que en este mundo alocado (el
de nuestra época y el de la suya) podemos obtener la paz, si estamos
al lado de Dios por la fe (cf. civ.Dei 19,27). En la Navidad celebramos
el nacimiento de alguien muy especial. Se trata del médico humilde,
que nos invita a todos a la paz (cf. civ.Dei 4,16). La paz de la Navidad,
y de todos los dias del afio, se alcanza cuando el corazon llega a la
tranquilitas ordinis (cf. civ.Dei 19,13,1). Si los creyentes vaciamos nues-
tras almas de todo lo que les sobra, y dejamos espacio para que entre
la caridad, entonces dicha caridad nos llevara a vivir en paz (cf. enar.
psal. 69,1 [v.2]). Es cierto que la experiencia de la paz en este mundo
se ve frecuentemente amenazada por los problemas, los sufrimientos,
los pecados... Ahora estamos todavia ante una vivencia limitada de la
paz, que madurara satisfactoriamente cuando llegue la paz jerosolimi-

tana (cf. civ.Dei 19,12,1-3).

La fiesta. La Navidad nos facilita contemplar al Nino en una at-
mosfera de fiesta. Agustin tenia costumbre de pasar el invierno en



SAN AGUSTIN. LA NAVIDAD 41

Hipona; alli predico, en la Basilica Mayor, casi todos sus sermones
navidenos. Es cierto que durante el invierno del afio 412 al 413 estuvo
ausente de Hipona; el resto del tiempo si celebro alli la fiesta de la
Navidad. Agustin persigue evidenciar —en su predicacion oral8! ante
los fieles— que Cristo es Dios y hombre verdadero. En la Navidad
encontramos la memoria festiva de lo que un dia ocurrié; asimismo
también hallamos la solemnidad y el sacramento, como senala a partir
del afio 40082,

Celebremos con alegria —nos exhorta el santo tagastino— la fiesta
de la Natividad del Sefior. Celebremos el dia del nacimiento del Se-
nor, que es la fecha en la que la Sabiduria de Dios se manifest6 como
nifio y la Palabra de Dios emiti6, sin palabras, la voz de su carne.
Festejemos el dia en el que se ha cumplido la profecia que proclama
que la Verdad ha brotado de la tierra y la Justicia ha mirado desde el
cielo. La Verdad esta también en el seno de una madre y, conteniendo
al mundo, es llevada por las manos de una mujer. Alimenta de forma
incorruptible la bienaventuranza de los angeles, y es amamantada por
pechos de carne. A la Verdad no le basta el cielo y brota de la tierra
para ser puesta en un pesebre. Mediantejesucristo tenemos acceso a
la gracia y nos gloriamos en la esperanza de la gloria de Dios. En la
Navidad resuena en ambiente festivo el canto angélico: “Gloria a Dios
en las alturas, y en la tierra paz a los hombres de buena voluntad”. La Navi-
dad es la fiesta en la que Jesus de los dos pueblos hace uno, para que
seamos hombres de buena voluntad, dulcemente unidos en el vinculo
de la caridad (cf. ser. 185).

La Pascua®3. Contemplar a Jesus Nifio nos exhorta a mirar al
futuro y a contemplarlo victorioso en la Pascua. Agustin mira frecuen-

81 Entre los sermones del santo en los que aparece el misterio de la Navidad
(y temas asociados al mismo) tenemos los nameros 51, 92, 119, 121, 140, 175,
183, 184 a 196, 199 a 204, 225, 287, 290, 291, 341A, 369, 370, 373, 374 y 375.
También como tema conexo, dentro de los Sermones-Dolbeau, esta el ser. D23 (sobre
la Epifania, predicado el 6 de enero, alrededor del afio 409).

82 Cf. GARCIA ALVAREZ,J., Nous avons vu son étoile, 59-61. Los temas concretos
de la predicacion navidefia de Agustin se recogen en GARCIA ALVAREZ, J., El
misterio de la Navidad, 551-560.

83 Cf.H.R.Drobner, “Natividad en Hipona: celebracion mistica y catequesis”:
Augustinus 55 (2010) 31-49.



42 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

temente hacia la Pascua y -mas en concreto- a “la madre de todas las
santas vigilias” 84, nutrida de un profundo significado cristologico y es-
piritual. En ella brillan las antorchas encendidas en el templo eclesial,
que es casa de oracion8>. En ella, Agustin se goza por la victoria del
que nos otorga la gloria de su nombre, que es el que ilumina la noche y
nuestras tinieblas, el que da luz a los corazones, el que deleita los ojos,
el que ilumina la mente86... Supera la vigilia de Pentecostés y las de
algunos martires famosos.

Agustin, como presbitero y como obispo, celebré 39 fiestas de
Navidad (afios 391 a 429). Conservamos 15 de sus sermones navi-
denos, los cuales prueban que la luz de la Navidad nos conduce a
contemplar la luz de la Pascua. El obispo de Hipona esgrime una
teologia navidena exactamente paralela a la teologia pascual. Navi-
dad y Pascua se complementan e interpretan reciprocamente, pues
recuerdan y celebran el Gnico misterio de la salvacion, acontecido
en la persona de Jesucristo. La luz de la Navidad y la luz de la Pas-
cua pertenecen a Jesucristo, que es la luz del mundo (cf. Jn 8,12). La
encarnacion y la resurreccion del Sefior son los dos puntos centrales
y conexos de la salvacién que El nos trae, y ambos acontecimientos
son entendidos, interpretados y celebrados por el hiponense como
memorias' y como sacramentos. Esto lo deja claro Agustin a partir del
ano 400, superando asi su propia opinién pasajera y no definitiva de
la ep. 55 a Jenaro (donde reduce la comprension de la Navidad a la
simple memoria del hecho histérico). En la Navidad y en la Pascua se
halla el recuerdo de sucesos histéricos, y también se encuentra la ce-
lebracién y actualizacién de los mismos. Hay memoria 'y sacramento.
Una misma luz inicia y culmina el misterio de nuestra salvacion, y
esta luz es la luz de Cristo, presente en la encarnacién y en la resu-
rreccion®’.

84  SAN AGUSTIN, ser. 219.
85 Cf. SAN AGUSTIN, ser. 223-1.
86 Cf. SAN AGUSTIN, ser. 221,2.

87 Los sermones de Agustin tienen esto muy presente. En Navidad Agustin
ensefa a la comunidad cristiana en general, insistiendo en los credos niceno
y constantinopolitano. En Pascua se dirige a los catecimenos y a los neofitos,
inspirandose en el credo bautismal. En los sermones de Navidad, se ve que Jesus
nace en la noche mas larga del afio (24 de diciembre, en el hemisferio norte). En



SAN AGUSTIN. LA NAVIDAD 43

Las fiestas de Navidad (vinculada al solsticio de invierno) y de
Pascua (asociada al equinoccio de primavera) se completan mutua y
teologicamente. Forman el anico icono mistérico de la salvacion. Am-
bas poseen elementos teolégicos asociados, que nos llevan a visuali-
zar la encarnacion y la resurrecciéon desde los angulos del misterio,
la consagracion, la santificacion, el paso, el salto de lo corporal a lo
espiritual y el transito de lo visible a lo invisible.

La gran leccion de Dios. La Navidad es el tiempo para contem-
plar y aprehender la gran leccién que Dios nos da. Es una leccién
que nos exhorta a adorar y a recapacitar ante la genial “sintesis
paradéjica” escondida en el misterio navideno. Si, en Navidad hay
un insuperable juego de contrastes cuando nos detenemos y mira-
mos a Jesus:

«Nacido, en efecto, de una madre que, aunque concibi6 sin obra
de varén y siempre permaneci6 intacta —virgen al concebir, virgen
al dar a luz, virgen al morir—, estaba desposada con un carpintero,
extingui6 asi todo el orgullo de la nobleza carnal. Ademas, nacido
en la ciudad de Belén, que entre las demas ciudades de Judea era tan
pequenia que aun hoy se llama aldea, no quiso que nadie se gloriara
de la nobleza de ninguna ciudad de este mundo. Y también se hizo
pobre el que es el duefio de todo y por quien todo fue creado, para
que ninguno de los que crean en €l se atreva a enorgullecerse de las
riquezas de aqui abajo. No quiso que los hombres le proclamaran
rey, aunque todas las creaturas atestiguan su reino sempiterno, por-
que asi mostraba el camino de la humildad a los desgraciados que la
soberbia habia separado de su lado. Padeci6 hambre el que a todos
da de comer; sufri6 sed el creador de toda bebida y el que es espiri-
tualmente pan para los hambrientos y fuente para los sedientos. Se
canso6 en los caminos de este mundo el que se hizo a si mismo cami-
no hacia el cielo para nosotros. Ante quienes lo insultaban, se porté
como un sordo y un mudo quien habia hecho hablar a los mudos y
oir a los sordos; fue encadenado el que rompi6 las cadenas de las en-
fermedades; fue flagelado el que libraba a los cuerpos de los hombres

paralelo, Juan el Bautista habia nacido en el dia mas largo del afio (24 de junio,
en el hemisferio norte). Nace cuando los dias comienzan a decrecer, significando
que lo humano tenia que menguar gradualmente para hacerle sitio a lo divino.



44 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

del azote de todos los dolores; fue crucificado el que acabé con todas
nuestras cruces; muri6 el que resucitaba a los muertos. Pero también
resucité para no volver a morir, de modo que, a ejemplo suyo, nadie
temiera despreciar la muerte, como si nunca hubiera de vivir para
siempre»".

8. BIBLIOGRAFIA RECOMENDADA

AYRES, L., “The Christological Context of Augustine’s “De Trinitate”
XIII: Toward Relocating Books VIII-XV”, Augustinian Studies 29
(1998): 111-139.

BENEDICTO X VI, Audiencia general del miércoles 18 de noviembre
de 2009, consultado el 12 de mayo del 2021. http://www.vatican.

va/content/benedict-xvi/es/audiences /2009/documents/hf ben-
xvi_aud_20091118.html.

BENOIT X V1, Dieu se cache sous les traits d’un enfant. Paris: Ed. Parole et
Silence, 2008.

BENOIT XVI. Lenfance de Jésus. Paris: Ed. Flammarion, 2012.

BOTTE, B., Les origines de la féte de Noél et de UEpiphanie. Louvain: Etude
historique, 1932.

Bovon, F., L’Evangile selon saint Luc 1, 7-9, 50. Geneve: Ed. Labor et
Fides, 2007.

BROTONS TENA, E. J., Felicidad y Trinidad a la luz del De Trinitate de San
Agustin. Salamanca: Secretariado Trinitario, 2003.

BROWN, R. E., Lire I'Evangile au temps de I’Avent et de Noél. Paris: Ed du
Cerf, 2008.

DALEY, B. E., “Voz Encarnacion”, en Diccionario de San Agustin. San
Agustin a través del tiempo, dirigido por FITZGERALD, A. D., 462-464.
Burgos: Monte Carmelo, 2001.

DEBONO, R., “The Blessed Virgin Mary in the Writings of St. Augusti-

ne of Hippo”, en Non laborat qui amat. A Festschrift in honour of Profes-
sor Salvino Caruana O.S.A. on his 70th birthday, editado por André P.

88 SAN AGUSTIN, cat.rud. 22,40.



SAN AGUSTIN. LA NAVIDAD 45

DeBattista, Jonathan Farrugia y Hector Scerri, 69-84. Valleta: Ed.
Maltese Augustinian Province, 2020.

DENZINGER, H., y HUNERMANN, P, El Magisterio de la Iglesia. Enchiri-

dion symbolorum definitionum et declarationum de rebus fidei et morum.
Barcelona: Herder, 1999.

DoDARO, R., “Christus Tustus” and Fear of Death in Augustine’s Dispute
with Pelagius: Signum Pietatis. Festgabe fiir Cornelius Petrus Mayer OSA
zum 60 Geburtstag. ,Wiirzburg: Augustinus Verlag, 1989.

DROBNER, H. R., “Christmas in Hippo: mystical celebration and cate-
chesis”, Augustinian Studies 35/1 (2004): 55-72.

- “El salmo 21 en los “Sermones ad Populum” de San Agustin”, Scripta
Theologica 32 (2000): 413-432.

- “Navidad en Hipona: celebracién mistica y catequesis”, Augustinus
55 (2010): 31-49.

- “The chronology of Augustine’s ‘Sermones ad populum III:
on Christmas Day”. Augustinian Studies 35/1 (2004): 43-53.

DUNN, G. D., “The functions of Mary in the Christmas homilies
of Augustine of Hippo”, Studia Patristica 44 (2010): 433-446.

FERNANDEZ, S. T., “San José en los Padres de la Iglesia. Panorama
bibliografico y conclusiones para la elaboracién de una teologia
josefina”, Teresianum 23/2 (1972): 436-448, consultado el 12 de
mayo del 2021. https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codi-
g0=5363694.

FITZMYER, J. A., The Gospel according to Luke. New York: Ed. Yale Uni-
versity Press, 1981.

GAILLARD, J., “Noél, «memoria» au mystere ?”, La Maison-Dieu 59
(1959): 37-49.

GARCIA ALVAREZ,J., “El misterio de la Navidad en los Sermones de
San Agustin”, Revista Agustiniana 55/168 (2014): 541-560.

— Nous avons vu son étoile. Les Mysteres de Noel dans la vie et la pensé de
saint Augustin. Le Coudray-Macouard: Saint-Léger Editions, 2017.

GEERLINGS, W., “Christus als exemplum (beispielhaftes Vorbild)”,
Augustin Handbuch, editado por Volker Henning Drecoll, 434-437.
Tiibingen: Mohr Siebeck, 2007.



46 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

GILSON, K., Philosophie et Incarnation selon saint Augustin. Monreal: Ed.
Institut d"Etudes Médiévales, 1947.

HOMBERT, P. M., La prédication sur le Verbe incarné dans les sermons d’Au-

gustin pour Noél et I’Ascension. Rhétorique et théologie: Ministerium Ser-
monis (II). Tournhout: Brepols, 2012.

HUDON, G., “Le mystére de Noél dans le temps de I'Eglise d’aprés
saint Augustin”, La Maison-Dieu 59 (1959): 60-84.

JERONIMO, San, Obras completas. VIII. Tratados apologéticos / Contra Jovi-
niano. Madrid: BAC 2009.

LAURENTIN, R., Les Evangiles de Uenfance du Christ. Verité de Noél au-dela

des mythes: exégese et sémiotique, historicité et théologie, Paris: Desclée et
Desclée de Brouwer, 1982.

LUSTIGER, J. M., Petites paroles de la nuit de Noél, Paris: Fallois, 1992.

MACPHERSON, D., “The ‘spirit of Christmas past’: Saint Augusti-
ne preaching at Christmas”, The Pastoral Review 3/6 (2007): 53-58.

MADRID, T. C., “Mariologia”, El pensamiento de San Agustin para el hom-
bre de hoy. Teologia dogmatica (1), OROZ RETA, J., y GALINDO RODRI-
GO, J. (eds.), 839-898. Valencia: Edicep, 2005.

MORIONES, F., Teologia de San Agustin, Madrid: BAC/649, 2004.

PALMERO RAMOS, R., “Ecclesia Mater” en San Agustin. Teologia de la ima-
gen en los escritos antidonatistas, Madrid: Cristiandad, 1970.

PERROT, C., Les récits de lenfance de Jésus. Cahiers Evangile. Paris: Ed. du
Cerf, 2004.

Pons Pons, G., “El solsticio de invierno y la Fiesta de Navidad en los
Sermones de San Agustin”, Revista Agustiniana 49/150 (2008): 915-
925.

— “Maria «estrella en la noche» en un sermén de San Agustin”, Revis-
ta Agustiniana 46 (2005): 521-532.

PRUDENCIO, A., Obras completas. Madrid: BAC 58, 1950.
RATZINGER, ]., El Espiritu de la liturgia. Madrid: Cristiandad, 2007.
RATZINGER, J., La Grice de Noél. Paris: Parole et Silence, 2007.

REY ALTUNA, L., Qué es lo bello ? Introduccion a la estética de San Agustin.
Madrid: Instituto Luis Vives de Filosofia, 1945.



SAN AGUSTIN. LA NAVIDAD 47

R1vAS GONZALEZ, A. F., “La mariologia en los Sermones de San Agus-
tin”, Religion y Cultura 39 (1993): 409-456.

ROUILLARD, Ph., “Les sermons de Noél de saint Augustin”, La vie spi-
rituelle 101 (1959): 479 492.

SANCHEZ TAPIA, M., “San Agustin. Maria, stella in nocte”, La ciudad de
Dios 232/3 (2019): 461-503.

STUDER, B., “Augustin et la foi de Nicé”, Recherches Augustiniennes 19
(1984): 133-154.

— “Jésus-Christ, notre justice, selon Saint Augustin”. Studia Patristica
17 (1982): 1316-1342.

— Gratia Christi - Gratia Dei bei Augustinus von Hippo, Roma: Institutum
Patristicum Augustinianum, 1993.

TURNER, P., “Sharing Divinity: A look at the Christmas collect at the
Mass during the Day”, The Priest Magazine 75/12 (2019): 40-44.

VAN NEER, J., and DUPONT, A., “Celebrating the Day of Christ’s Bir-
th: The Rhetorical Structure and Doctrinal Content of Augustine’s
Nativity Sermons”. En Non laborat qui amat. A Festschrift in honour
of Professor Salvino Caruana O.S.A. on his 70th birthday, editado por
DEBATTISTA, A. P.; FARRUGIA, J., y SCERRI, H., 105-132. Valletta:
Ed. Maltese Augustinian Province, 2020.

P. MANUEL SANCHEZ TAP1A, OSA






