
Actualidad bibliográfica





RECENSIONES 495

Recensiones

Agustiniana

Sánchez Tapia, M., El Espíritu Santo, vida de la Iglesia, xxv Jornadas Agustinia-
nas. Centro Teológico San Agustín, San Lorenzo de El Escorial, Volumen 25/1, Ed. 
Agustiniana, Guadarrama 2023, 348 pp. 

La obra que recoge los textos de las ponencias presentadas en las XXV 
JORNADAS AGUSTINIANAS (= JA), organizadas por el Centro Teológico 
San Agustín (CTSA), se abre con unas páginas de presentación del Dr. P. Ma-
nuel Sánchez Tapia, director actual. Las JA de 2023 se celebran con el título El 
Espíritu Santo, vida de la Iglesia, como un intento de aproximación a la tercera 
persona de la Santísima Trinidad. El Espíritu Santo es nuestra valiosa ayuda 
para vivir con fe, esperanza y caridad renovadas, nuestra vida cristiana.

El CTSA nació con vocación de hacerse hueco en el mundo de los estu-
dios eclesiásticos en España. Una de sus aportaciones más valiosas ha sido la 
celebración anual de las JA desde marzo de 1998, interrumpidas solo en 2014. 
Un foro en el que se ha venido reflexionando, con libertad y rigor, sobre los 
temas más vitales o de mayor actualidad de la teología. 25 volúmenes recogen 
las intervenciones de especialistas cualificados que han dado cuerpo a esta 
feliz iniciativa. Como nota singular, la presencia del pensamiento de san Agus-
tín en la mayoría de las disertaciones presentadas.

Los días 4 y 5 de marzo de 2023, las JA llegaron a la cima de sus 25 años. 
Hablar del Espíritu Santo es una tarea recurrente y una línea de fondo en la re-
flexión eclesiológica. Una cuestión relevante que se ha recordado con ocasión 
del acontecimiento sinodal: Un único Espíritu que suscita una misma fe en el 
único Señor y hace de todos, por el sacramento del bautismo, una comunidad 
sacerdotal que comparte la misión eclesial, tema monográfico de las XXIV JA 
en a las que participaron los Subsecretarios del Sínodo de los Obispos, Sister 

CiuD-Ra 236-2 (2023) 495-524



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 236-2 (2023)496

Nathalie Becquart, XMCJ y el obispo agustino Luis Marín de San Martín, 
OSA.

El biblista David Álvarez Cineira, OSA, presentó la primera ponencia 
de las XXV JA, titulada “El Espíritu Santo y la Biblia. El libro de Hechos de 
los Apóstoles”. Magnífico y oportuno encuadre para enmarcar las Jornadas 
y constatar la recuperación del interés por la persona y la obra del Espíritu 
Santo en la historia y teología occidentales. Una breve síntesis sobre el Espíritu 
Santo y la Biblia y la presentación de Lucas como teólogo del Espíritu, sirven 
de introducción al relato de la conversión de Cornelio (Hch 10), un centurión 
romano generoso y temeroso de Dios. 

Cornelio va a acoger a Pedro en su casa, aunque la hospitalidad del centu-
rión creará problemas a Pedro con la iglesia de Jerusalén. La mesa de Cornelio 
estaba abierta no solo a los incircuncisos, sino también a algunos contamina-
dos por la idolatría. Pedro, sin embargo, defiende la aceptación de los genti-
les como miembros de la comunidad de la alianza. El argumento explícito y 
decisivo de Pedro es la efusión del Espíritu sobre los gentiles. Esta apertura a 
los gentiles –problemática a los ojos de la comunidad de Jerusalén–, supone 
un cambio radical en la historia de la salvación. Dios empuja a su iglesia a la 
misión universal. Este impulso misionero es fruto del Espíritu y tendrá reper-
cusiones esenciales para el futuro del cristianismo. El Espíritu Santo va a ser 
protagonista y fermento de la Iglesia. “Lo que es el alma respecto al cuerpo del 
hombre –dirá san Agustín–, eso mismo es el Espíritu Santo respecto al cuerpo 
de Cristo que es la Iglesia” (Sermón 267, 4).

Álvarez Cineira comenta con claridad Hch 11, 1-18, y su reflexión sirve de 
espléndido prólogo a las colaboraciones del resto de los ponentes. 

El Dr. Bert Daelemans, SJ, jesuita belga afincado en Madrid, ingeniero, 
arquitecto y músico, profesor de teología en la Universidad de Comillas, titula 
su texto “Pintor del retrato de Dios. El Espíritu Santo y el quehacer teológico”. 
Un trabajo sugerente que fija sus anclajes en cuatro criterios hermenéuticos 
para discernir al Espíritu en el quehacer teológico. En primer lugar, el criterio 
escatológico, que quizá pudiera llamarse holístico, por su carácter abarcador. El 
criterio cristológico, en segundo lugar; el Espíritu Santo nos hace capaces de 
reconocer a Cristo, aunque presente el rostro de un hombre doliente. En tercer 
lugar, el criterio eclesiológico. Formamos un solo cuerpo en un solo Espíritu. 
Finalmente, el criterio soteriológico. El Espíritu Santo, puente entre el servicio 
y la resurrección, nos habilita para imitar a Cristo en la locura de la Cruz y de 
su entrega servicial por la vida del mundo.

Cada uno de estos criterios hermenéuticos lo ilustra Bert Daelemans con 
cuatro obras de arte contemporáneo que van de una alfombra de polen de 
avellana y una exposición temporal, a unos tapices o a un mosaico. El lector 



RECENSIONES 497

de las actas de las Jornadas, evidentemente, no tiene acceso inmediato a estos 
apoyos visibles. 

Las reflexiones finales (de la página 100 a la 103), ofrecen apuntes valio-
sos. En un tiempo de tensiones y polarizaciones –también dentro de la Iglesia–, 
conviene no olvidar que el Espíritu es la fuente tanto de la unidad como de 
la pluralidad. La eclesiología de comunión se ha convertido en el verdadero 
corazón de la doctrina sobre la Iglesia del Vaticano II. Una de las funciones del 
quehacer teológico contemporáneo será tener a la vista el sacerdocio común 
de los fieles y, de modo especial, la dimensión del sensus fidelium (LG II, 12), 
que se ha de verificar en sintonía y bajo la guía del magisterio. En el necesario 
quehacer teológico, solo la presencia del Espíritu garantizará la desaparición 
de perspectivas excluyentes y la convivencia de paradigmas complementarios. 

En unas JA no podía faltar la mirada hacia san Agustín. Un poco mer-
mada –a pesar de celebrarse los veinticinco años de las Jornadas– ya que solo 
una de las ponencias tuvo como pensador de referencia al obispo de Hipona. 
El agustino Dr. P. Jaime García Álvarez, buen conocedor de san Agustín, tituló 
su exposición, “El Espíritu Santo, alma de la Iglesia en San Agustín”. Como 
pastor, acompañó y guió a sus fieles de Hipona de acuerdo con las circunstan-
cias que vivió la diócesis a él confiada. En los primeros años de su ministerio 
episcopal, el maniqueísmo se hace fuerte en Hipona y Agustín se centra en la 
autoridad de la Iglesia, basada en la credibilidad de la fe y su relación con la 
autoridad de la Biblia y de la Iglesia. Más tarde –entre el año 400 y el 412–, 
tendrá que librar un pulso fuerte con los donatistas, y, finalmente, a partir del 
410, coincidiendo con el saqueo de Roma los fieles de Hipona reciben serias 
acusaciones por parte de los paganos. Circunstancias muy distintas que obli-
gan a que san Agustín insista en diferentes aspectos de la eclesiología.

Frente a los donatistas, la Iglesia “Communio”, fundamentada en Jesu-
cristo. Jesucristo, sin embargo, sobrepasa los límites del tiempo y del espacio 
y no se reduce únicamente al Cristo histórico. Toma de san Pablo la idea de la 
Iglesia cuerpo y acuña Agustín la expresión “Cristo Total” que une, de forma 
inseparable, a Cristo y a la Iglesia. La Iglesia es una de las múltiples formas de 
presencia de Cristo en medio de nosotros. 

Lo que une entre sí a los miembros del cuerpo de Cristo es el Espíritu 
Santo. El pensamiento de san Agustín como alma de la Iglesia lo expone en De 
Trinitate. Recibimos el Espíritu Santo si amamos a la Iglesia. La presencia del 
Espíritu Santo en el corazón de los fieles se manifiesta tanto en el amor hacia 
la Iglesia como en la caridad recíproca y la construcción de la paz, fruto de la 
caridad.

San Agustín utiliza el símil de la construcción de un edificio para hablar 
de cómo el Espíritu Santo realiza la comunidad eclesial (cf. Sermón 336, 1). 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 236-2 (2023)498

Los diferentes grados de la caridad son las etapas de su construcción. Por eso, 
el criterio más seguro para discernir la presencia del Espíritu Santo en nuestra 
vida es el amor fraterno. Es en la caridad donde se hace presente el Espíritu 
Santo y este mismo Espíritu es garantía de unidad. “Una vez más se nos en-
carece la unidad mediante las lenguas de todos los pueblos. Nos la encarece 
el Señor al resucitar, Cristo al ascender al cielo, y la confirma hoy el Espíritu 
Santo que viene” (Sermón 268, Solemnidad de Pentecostés).

D. Eduardo Toraño López, Asesor nacional de la Renovación Carismática 
Católica en España, habló acerca de “El Espíritu Santo y los nuevos 
movimientos eclesiales”. El magisterio pontificio contemporáneo ha pedido 
para la Iglesia un nuevo Pentecostés y, con este deseo de fondo, la proliferación 
de grupos y movimientos se ha validado –en algunos casos desde una cierta 
precipitación y escaso análisis– como fruto del Espíritu. La misma indefinición 
del término “movimiento”, aunque Juan Pablo II ha tratado de explicarlo en 
la Christifideles laici y hoy sean considerados como dones del Espíritu Santo 
para la Iglesia y para el mundo, provoca actitudes que van de la aprobación 
inmediata a la sospecha sistemática. El criterio esencial de discernimiento es, 
sin duda, la unidad, la comunión. Movimientos carismáticos heterodoxos se 
han dado a lo largo de la historia de la Iglesia y no es atrevimiento –creo 
yo– afirmar que también hoy sería necesario evaluar con seriedad las nuevas 
propuestas de vida cristiana. 

No es fácil abordar este tema por la misma indefinición, ya apuntada, 
de “movimiento eclesial” y parece un poco arriesgado afirmar que los frutos 
son, sin duda, la clave fundamental para verificar la comunión con la Igle-
sia, el testimonio de comunión con el Papa y el obispo, el compromiso con la 
evangelización… La medida de los frutos se apoya, con frecuencia, en datos 
estadísticos o en la relevancia social.

Nadie puede poner en duda que el Espíritu es fuente y dador de Vida 
y que Pentecostés es un acontecimiento intemporal, pero sin olvidar que la 
realidad de los nuevos movimientos eclesiales es muy diversa y podemos es-
tar, simultáneamente, ante un valioso potencial evangelizador y una peligrosa 
atomización de la Iglesia. 

La única voz femenina de las XXV Jornadas Agustinianas la puso Myrna 
N. Torbay Khoury, secretaria general de la Universidad de la Mística de Ávila 
(CITES). Expuso el tema “El Espíritu santo, los místicos y la oración”. Fijó su 
atención, de modo preferente, en la figura de una de las grandes místicas del 
carmelo teresiano, Edith Stein, mártir, filósofa y teóloga alemana, canonizada 
por Juan Pablo II el 11 de octubre de 1998. 

Edith Stein –o Teresa Benedicta de la Cruz– compuso una Novena de Pen-
tecostés en siete estrofas. Myrna N. Torbay ocupó su exposición en comentar, 



RECENSIONES 499

estrofa por estrofa, esta composición de Edith Stein. Es de gran originalidad 
que la copatrona de Europa desde el 1 de octubre de 1999, subraye el atributo 
femenino-materno del Espíritu Santo y exprese que lo específico del Espíritu 
es “ser madre de todos los vivientes”. 

Si las siete estrofas de Edith Stein son de una notoria belleza literaria y 
elevación mística, no menos los comentarios de Myrna N. Torbay que ha con-
tribuido a darnos a conocer la profundidad de una de las grandes místicas del 
carmelo teresiano que en su poema Novena de Pentecostés se aproxima a todos 
los aspectos básicos de un tratado sobre el Espíritu Santo con expresiones 
tan plásticas como ¡Amor eterno!, ¡Vida eterna!, ¡Rayo penetrante!, ¡Fuer-
za triunfadora!, ¡Mano creadora! ¡Creador del Universo!, ¡Júbilo eterno! La 
sexta estrofa hace mención de María, esposa del Espíritu Santo. Escribe Edith 
Stein, “cuando María pronunció su Fiat, comenzó el reino de los cielos en la 
tierra, y ella fue su primera ciudadana”.

Myrna N. Torbay, leyó versos de Edith Stein de claro sabor agustiniano: 
“Tú, más cercano a mí que yo misma / y más íntimo que mi intimidad…”. Una 
excelente conferencia que, una vez escuchada, exige ser leída pausadamente, 
viajando cada uno hacia su dentro.

José Román Flecha Andrés, un fiel exponente de vida intelectual y pasto-
ralmente fecunda, no es la primera vez que participa en las JA. Hoy ya profesor 
emérito de la Universidad Pontificia de Salamanca y del Seminario diocesano 
de León, es la voz del maestro, de la teología rumiada y contrastada tanto 
con las fuentes como con la sensibilidad de la calle. Su aportación a las XXV 
Jornadas agustinianas fue la reflexión titulada “El Espíritu Santo y la vida del 
sacerdote”.

El ministerio sacerdotal solo se comprende desde la configuración de un 
modo especial para vivir y actuar con la fuerza del Espíritu Santo al servicio 
de la Iglesia. La unción del Espíritu Santo que va unida al sacramento del 
orden, sella a los presbíteros con un carácter particular indeleble y posibilita 
actuar “en persona de Cristo”.

Son iluminadores y de carácter práctico los apartados comprendidos del 
siete al doce. Citando al papa Francisco, escribe: “Somos ungidos para ungir. 
Ungimos repartiéndonos a nosotros mismos, repartiendo nuestra vocación y 
nuestro corazón”. El Espíritu Santo como sujeto agente de la llamada y del 
envío a la misión sacerdotal. Y, siguiendo las señales de alerta que hoy afectan 
a los mensajeros del Evangelio, cita de nuevo al papa Francisco cuando habla 
de la acedia egoísta, el pesimismo estéril, la mundanidad espiritual y la guerra dentro 
del Pueblo de Dios.



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 236-2 (2023)500

Refiriéndose a los frutos del Espíritu, recuerda José Román Flecha el 
amor y la alegría como escudos que nos defienden de nuestra tristeza y de 
nuestro egoísmo. 

Muy de agradecer la recuperación del protagonismo del Espíritu en la 
Iglesia y, particularmente, en la vida y ministerio del sacerdote. No es necesa-
rio insistir en que el planteamiento de los sacramentos no puede quedar en un 
nivel teórico dogmático y tampoco en otro más celebrativo-práctico. Se han 
revisado el misal, los rituales, los leccionarios, la liturgia de las Horas. No se ha 
olvidado el carácter mistagógico de la celebración para que sea puente que nos 
une con la transcendencia y lo visible nos lleve a lo invisible. En este contexto, 
nunca sobrará el recordatorio con que concluye José Román Flecha sobre la 
necesidad de que el presbítero pueda acoger la gracia que pasa a través de sus 
manos cuando administra los sacramentos.

El P. Isaac González Marcos, OSA, ofrece una memoria-reflexión con el 
epígrafe “25 años de Jornadas agustinianas: El paso del Espíritu por el CTSA”. 
Ningún otro notario mejor de esta efeméride que el Doctor en Historia ecle-
siástica por la universidad Gregoriana de Roma y profesor del CTSA y de la 
Facultad de Teología de Burgos. Durante cuatro años fue director del CTSA y 
quince, subdirector. 

Tras unas densas páginas sobre el Espíritu Santo alma de toda vida co-
munitaria y de toda la teología, fue centrando su disertación en los órganos 
de gobierno del CTSA, en las grandes celebraciones y otros acontecimientos 
del CTSA. 

Estamos ante un apunte histórico encomiable. Levanta acta de la cola-
boración inicial de profesores y alumnos entre dos de las entonces cuatro pro-
vincias agustinianas españolas (Matritense y España) –que regían sus propios 
estudios: Estudio Teológico Escurialense (ITE), en San Lorenzo de El Esco-
rial, afiliado a la Universidad Pontificia de Salamanca, y Estudio Teológico 
Tagaste (ETAT), en los Negrales (Madrid), afiliado a la Universidad Pontificia 
de Comillas. 

El 8 de junio de 1994 se firmaron los primeros Estatutos y en septiembre 
del mismo año se reunió el primer Patronato; el 3 de octubre, también de 
1994, tuvo lugar la solemne inauguración del curso en el Monasterio de San 
Lorenzo de El Escorial. Animados por el espíritu de unidad y de colaboración, 
y empeñados en el fomento de los diversos saberes de los estudios eclesiásticos, 
se inició una andadura a la que se uniría en 1995 la Provincia Agustiniana de 
Castilla. Una situación de provisionalidad, a la espera de crear un único centro 
con entidad jurídica propia. Este paso abrió las puertas a la incorporación de 
nuevos profesores y nuevos alumnos que fortalecieron el cuerpo del CTSA. 
Otro hito significativo fue la incorporación, en 2005, de profesores y estudian-



RECENSIONES 501

tes de la Orden de agustinos recoletos y, en fechas distintas, jóvenes escolapios, 
mercedarios, etc.

Además de una actividad académica de calidad, el CTSA ha desarrollado 
a través de su historia ya de veintinueve años, un amplio programa de activi-
dades. Además de las JA –que han celebrado este año su edición número vein-
ticinco– charlas impartidas por personas tan cualificadas como el cardenal 
Próspero Grech, agustino, D. Manuel Monteiro de Castro, entonces Nuncio 
apostólico en España, D. José María Yanguas, obispo de Cuenca, D. Raúl 
Berzosa Martínez, obispo de Ciudad Rodrigo, eucaristías presididas por D. 
Carlos Osoro, Cardenal arzobispo de Madrid, el agustino P. Manuel Herrero, 
obispo de Palencia…

Las Eucaristías de las JA han sido presididas por cardenales como D. Es-
tanislao Esteban Karlic, D. Carlos Amigo Vallejo, OFM, D. Carlos Osoro, los 
obispos Esteban Escudero, Rafael Palmero, José Mazuelos, Vicente Jiménez, 
Eusebio Hernández…, el P. General OSA, Miguel Ángel Orcasitas (1999), el 
P. General OAR, Miguel Miró (2011) y un cuadro diverso de Priores Provin-
ciales.

Algo semejante puede decirse de las eucaristías de clausura de curso. En 
2021, por ejemplo, presidieron los cardenales Carlos Osoro, arzobispo de Ma-
drid y D. Baltazar Enrique Porras, arzobispo de la Archidiócesis de Mérida, en 
Venezuela y Administrador Apostólico de Caracas.

Los alumnos del CTSA, además de completar su formación humana, inte-
lectual y espiritual, han ido ahormando su formación. En este contexto, se han 
celebrado profesiones religiosas solemnes, ordenaciones diaconales y sacer-
dotales. Cuatro profesores del CTSA fueron promovidos al episcopado: El P. 
Mariano Moreno y el P. Demetrio Jiménez Sánchez-Mariscal para el Vicariato 
de Cafayate (Argentina), el P. Manuel Herrero, para la diócesis de Palencia 
(España) y el P. Luis Marín de San Martín, obispo subsecretario para el sínodo 
de los Obispos). 

Otro capítulo es la presentación de libros de profesores del CTSA (P. Pe-
dro Langa, OSA, P. Gonzalo Tejerina, OSA, P. Enrique Somavilla, OSA, P. 
Manuel Sánchez Tapia, OSA, P. José Manuel Bengoa, OAR).

No se puede olvidar la colaboración mutua, efectiva y fraterna del ETAV 
(Estudio Teológico agustiniano de Valladolid) y el CTSA (Centro Teológico 
san Agustín) que, día a día, se ha consolidado. 

El volumen cierra sus ponencias con dos textos menores en cuanto a ex-
tensión: Una “Meditación en voz alta: El Espíritu santo en la vida de la Igle-
sia”, de D. Carlos Osoro, Cardenal arzobispo de Madrid, y una selección de 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 236-2 (2023)502

textos de la encíclica Dominum et vivificantem (18 de mayo de 1986), dedicada al 
Espíritu Santo, de Juan Pablo II. 

La universalidad de lenguas en la Iglesia desde el primer momento de su 
existencia –comenta Don Carlos–, es fruto del Espíritu Santo. Universalidad 
que se extiende, igualmente, a todas las culturas. Entre la ascensión de Jesús y 
el día de Pentecostés, los discípulos se hallan reunidos en el Cenáculo junto a 
María. Un viento impetuoso les hace salir de sí mismos y vivir la valentía de 
quien se siente lleno de Dios y de la fuerza del Espíritu. Todos estamos llama-
dos a acoger la vida que engendra el acontecimiento de Pentecostés. 

En la vida de la Iglesia, se puede contemplar al Espíritu Santo en tres di-
mensiones: Actúa en la creación, es inspirador de la Escritura y es el Espíritu 
de Cristo que nos guía en una plena comunión con Él.

No quiso Don Carlos pasar por alto una referencia al pensamiento de 
san Agustín sobre el Espíritu Santo. En el Comentario a la Primera Carta de San 
Juan habla Agustín de cómo el Espíritu Santo es un amor que permanece. Este 
amor, es el Espíritu Santo (cf. De Trinitate 15, 17, 31). Creer en el Espíritu Santo 
es un contenido esencial del Credo cristiano porque nos hace comprender, a la 
luz de Dios, las realidades del mundo y la proximidad de Dios.

El Cardenal arzobispo de Madrid concluyó expresando su deseo de que, 
ahora que estamos trabajando por una Iglesia sinodal, vivamos un nuevo Pen-
tecostés y que el Señor envié sobre todos nosotros su Espíritu para renovar la 
faz de la tierra.

Los organizadores de las Jornadas merecen, por muchos motivos, el re-
conocimiento y la felicitación por su buen trabajo. Haber llegado a la cima de 
veinticinco ediciones es un signo de madurez y de contribución a un diálogo 
fecundo entre la fe y la cultura contemporánea.

Santiago M. Insunza, OSA

González, I., OSA - Lazcano, R. (eds.), XXV Aniversario Jornadas Agustinianas, 
(1998-2023), Centro Teológico San Agustín, San Lorenzo de El Escorial, vol. 25/2, 
Ed. Agustiniana, Guadarrama 2023, 303 pp.

Isaac González Marcos, OSA, y D. Rafael Lazcano González han puesto 
en nuestras manos la historia del CTSA y de las XXV JORNADAS AGUS-
TINIANAS. La amplísima documentación se completa con un álbum de fo-
tografías que cierra la publicación. El P. Alejandro Moral Antón, OSA, Prior 
general de la Orden de San Agustín, el P. Domingo Amigo González, OSA, 
Prior provincial de la Provincia San Juan de Sahagún, D. Francisco García 



RECENSIONES 503

Martínez, Decano de la Facultad de Teología de la UPSA, Excmo. Rmo. P. 
Luis Marín de San Martín, obispo, Subsecretario de la Secretaría General del 
Sínodo y el P. Manuel Sánchez Tapia, OSA, Director actual del CTSA, abren 
el libro con diferentes palabras de saludo.

La primera parte, presenta la historia y la crónica pormenorizadas del 
XXV aniversario de las Jornadas Agustinianas (1998-2023). Queda recogi-
da toda la información que pueda necesitar un estudioso para conocer deta-
lles históricos, estadísticos, los nombres de las personas más implicadas en el 
proceso de creación del CTSA, las sedes del CTSA, la incorporación de los 
agustinos recoletos y escolapios al Centro, la afiliación del Centro a la UPSA, 
el plan de mejora de calidad del CTSA, la implantación del Plan Bolonia, la 
relación de acontecimientos importantes en la vida del CTSA, la visita cordial 
y animadora del cardenal Carlos Osoro, arzobispo de Madrid (21 de enero de 
2015) y el acontecimiento inesperado y traumático del Covid-19 que no para-
lizó la actividad académica y sí impuso el imperativo de ponerse al día en las 
nuevas tecnologías.

Sobre todo, a lo largo de las páginas aparece un amplio cuadro de honor 
de tantas personas que han contribuido a hacer realidad el CTSA y todas sus 
actividades. Es de destacar el apoyo cercano de los últimos Priores Generales, 
P. Miguel Ángel Orcasitas, P. Robert Prevost y P. Alejandro Moral. 

Los cuadros estadísticos son, a veces, numéricos, pero detrás de cada gua-
rismo hay un nombre y un esfuerzo, una inversión de tiempo y de ilusión. Los 
ponentes, los presidentes de las celebraciones eucarísticas, los autores de las 
portadas de las actas de cada edición, los estudiantes encargados de servicios 
auxiliares…todos deberían ocupar un lugar en la relación de artífices de las 
Jornadas que presentan un arco de tiempo que va de 1998 a 2023.

D. Rafael Lazcano González, bibliógrafo, polígrafo y editor de libros, 
ofrece, en ciento veintiséis páginas, el apartado o capítulo “Las XXV Jornadas 
Agustinianas (1998-2023) del Centro Teológico San Agustín y su impacto en las 
revistas científicas”.

El título es muy pertinente y provoca un volcán de preguntas. ¿La publi-
cación de las ponencias que han configurado las XXV Jornadas Agustinianas 
a qué campos ha trascendido? ¿Han tenido alguna repercusión en los medios 
de comunicación de la Iglesia? ¿Han servido de convocatoria para la familia 
agustiniana y otras personas –sacerdotes, religiosos o laicos– preocupados por 
el pulso de la Iglesia? ¿Los temas elegidos se pueden etiquetar como importan-
tes y actuales?... 

Es evidente que para los alumnos –tanto del CTSA como del ETAV– sir-
ven de complemento a la formación reglada de sus estudios eclesiásticos. En 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 236-2 (2023)504

algunos casos, han recordado fechas conmemorativas singulares: El 1650 del 
nacimiento de san Agustín, (2004); el 450 aniversario de la muerte de santo 
Tomás de Villanueva (2005); el Concilio Vaticano II. 40 años después (2006); 
el “Año sacerdotal”, promulgado por Benedicto XVI con ocasión del 150 ani-
versario del “dies natalis” de san Juan María Vianney; el 1600 aniversario del 
inicio de la redacción, por parte de san Agustín, de la obra De Trinitate (2012); 
la dedicación del 2014 como Año de la Vida Consagrada (2015)… y temas tan 
vivos como “Encuentros de fe . Horizontes de nueva evangelización (2011); 
“Los jóvenes, la fe y el discernimiento vocacional” (2018); “El transhumanis-
mo en la sociedad actual” (2019); “Eutanasia, ¿desafío a la vida?” (2020); “El 
papel de la mujer en la Iglesia” (2021) o “La Iglesia y la sinodalidad” (2022).

El balance de las veinticinco JA celebradas es positivo y una ocasión para 
comparecer la familia agustiniana en el mundo de la teología y del pensamien-
to religioso en España. Simultáneamente, la publicación de las ponencias ha 
sido una forma de enriquecer nuestras bibliotecas con una colección de libros 
monotemáticos.

De cara al futuro, y pensando –por fidelidad a san Agustín– en el compro-
miso de los agustinos con el mundo de la cultura, se pueden recordar algunas 
observaciones que ya se están poniendo en práctica. Por ejemplo, que el pro-
grama de cada edición incluya algunos temas relacionados con el pensamiento 
agustiniano. También que llegue la noticia de la celebración de las Jornadas, 
ofreciendo alojamiento, a las Facultades de teología, Seminarios, medios de 
comunicación…Celebradas las Jornadas, que la publicación correspondiente 
se envíe, para su recensión a revistas y bibliotecas especializadas. 

El libro concluye con una rica documentación ofrecida por el P. Isaac 
González Marzos, OSA, sobre el organigrama y relación nominal de las au-
toridades académicas, órganos de gobierno y claustros de profesores desde 
el curso 1994-1995 al 2022-2023. Se completan con unos anexos dedicados 
a alumnos, titulaciones, planes de estudios…para finalizar con un repertorio 
fotográfico a color, de promociones, celebración de Jornadas, inauguraciones 
de curso, personalidades destacadas que han participado en las Jornadas, di-
rectores del CTSA y portadas de los volúmenes de las veinticinco JA.

Pablo VI recordaba, con ocasión del Capítulo General OSA de 1977: 
“Nos gusta recordar, aún, un elemento en el que se ha de reconocer una ca-
racterística peculiar, y casi diríamos, el ingenio de la Orden agustiniana; y es 
la aptitud para ejercer el apostolado intelectual”. El jesuita Carlo M. Martini 
–que fue sucesor como arzobispo de Milán veinticinco años después de Juan 
Bautista Montini–, hablaba de que la primera virtud para afrontar seriamente 
el mundo del futuro, tiene el nombre de honestidad intelectual.



RECENSIONES 505

El P. Isaac González Marcos, OSA y D. Rafael Lazcano, han puesto en 
nuestras manos una riqueza documental y bibliográfica que estaba dispersa en 
archivos y secretarías. Independientemente de esta información, subyace una 
idea capital: el humus vital de la vida agustiniana no se puede desvincular del 
estudio. La predicación, la educación, el diálogo con el mundo contemporáneo 
exige la ascesis del estudio. Es condición indispensable para leer la realidad 
que nos rodea.

Santiago M. Insunza, OSA

Morales, M., - Insunza, S. M., En familia con santa Mónica. Por caminos de 
comunión, oración y espiritualidad, Ed. Ciudad Nueva, Madrid 2023.

La obra que tenemos entre las manos destila olor a familia, comunión, 
espiritualidad y oración cristiana. En sus páginas los autores proponen a Santa 
Mónica como ejemplo e intercesora para las madres con hijos necesitados o 
desorientados en nuestros días. Esta excepcional mujer cristiana, contextuali-
zada en marco dorado de la patrística postnicena, nos enseña una gran lección: 
el valor y la eficacia de la oración confiada y tenaz. En efecto, la perseverancia 
en la oración desemboca en frutos concretos, así como la plegaria incesante de 
Mónica obtuvo felizmente la conversión de su hijo Agustín. ¿Cómo iba a per-
derse un hijo de tantas lágrimas…? El libro es de muy ágil lectura, tanto por el 
lenguaje que emplea como por su presentación (capítulos cortos, párrafos no 
muy largos e ilustraciones de Fano). Nos persuade de que las madres atentas al 
crecimiento de sus hijos en la fe no deben nunca desesperar; esto aun cuando 
surjan dificultades aparentemente insalvables. Además de este núcleo temáti-
co, las 286 páginas de esta obra son una síntesis de los ejes más sobresalientes 
de la rica espiritualidad agustiniana.

Ya en el siglo XV tenemos constancia de una Asociación de madres cris-
tianas que se reunían bajo el nombre y la protección de Santa Mónica. Lo ha-
cían también en la compañía de Nª Sª de la Consolación (pp. 175-176). Pedían 
a Dios la salvación de sus hijos. Mirando a nuestros días, los grupos de madres 
inspirados en la santa tagastina han cobrado especial significado gracias al tra-
bajo –desde los años 80– de la Parroquia Santa Rita de Madrid. Estos grupos 
hallarán en estas páginas luz y aliento para el camino.

El libro (un tanto misceláneo en los colaboradores que en él se dan cita) 
está articulado en torno a 7 secciones claramente delimitadas. Tras la presen-
tación (D. Amigo) y el prólogo (B. Moreno, N. Rodríguez y M. Parente) se 
van desarrollando cada uno de los bloques temáticos. El bloque primero se 
fija en algunos elementos destacados que –sobre Mónica– aparecen en el gran 
bestseller de San Agustín, Las Confesiones. El segundo bloque pone en voz alta la 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 236-2 (2023)506

invitación a orar que Santa Mónica hace, predicando con su propio ejemplo. El 
tercer bloque –el más doctrinal de todo el libro– explica los núcleos más repre-
sentativos vinculados a la propuesta espiritual de la protagonista: el cuidado 
de la armonía conyugal, la escuela del corazón, la voz del Maestro interior, 
el desarrollo de la maternidad con sello cristiano, la lucha de la oración, la 
presentación de la Iglesia como madre sanadora, la fecundidad que aparece 
escondida como tesoro en la viudez, la vuelta del hijo a la fe recibida en la in-
fancia y perdida en varios devaneos dispersivos, el modelo de los que reciben 
la Sabiduría (Agustín y Mónica), el vuelo íntimo y compartido de Ostia Tibe-
rina y las asociaciones de grupos que tienen deseos de crecer de la mano de 
Mónica y de la espiritualidad del ya converso Agustín. El cuarto bloque hace 
un recorrido histórico, analizando la organización de las comunidades que se 
inspiran en Santa Mónica. El quinto, de tono vivencial, narra testimonios es-
pléndidos de algunas madres-Mónica. El sexto es una radiografía de los subra-
yados mayores de la espiritualidad agustiniana y el séptimo –finalmente– hace 
una viva exhortación a vivir siempre en clave de oración. Este último capítulo 
está nutrido de plegarias de diversa procedencia. 

En mi opinión estamos ante una obra que puede servir de guía a laicos y 
a familias que tienen deseos de conocer un poco mejor la espiritualidad agus-
tiniana. Pienso que las mejores destinatarias de estas páginas son las madres 
que tienen que lidiar con hijos más o menos rebeldes. Serán de utilidad a los 
sacerdotes y coordinadores que –por acá y por allá– acompañan ilusionados a 
distintas Comunidades cristianas de “Madres-Mónica”.

P. Manuel Sánchez Tapia, OSA

Lazcano, R. (ed.), Tesauro Agustiniano. 11: Fray Luis de León; Tesauro Agustinia-
no. 12: León Almaraz-Manso, Pozuelo de Alarcón (Madrid) 2023, Tomo 11: 406 
pp. + ilustr., Tomo 12: 415 pp.

Con grandes expectativas esperábamos este volumen 11, dedicado ínte-
gramente a Fray Luis de León (1527-1591), de la imponente obra lazcaniana 
Tesauro Agustiniano. Conocíamos desde hace más de tres décadas su Fray Luis 
de León. Biografía (Madrid 1990) y una segunda edición actualizada y mejora-
da, cuatro años más tarde, con prólogo del catedrático de Literatura de la 
Universidad de Málaga, Cristóbal Cuevas. Lazcano nunca defrauda. Si en 
aquella monumental Bibliografía actualizada registraba 2626 referencias biblio-
gráficas, en esta que hoy presentamos llega al número capicúa de 4224. Y es 
que “el ilustre maestro salmantino, defensor de las propias opiniones y puntos 
de vista, amigo de novedades frente a los partidarios de antiguallas (teólogos 
escolásticos rígidos), de talento vasto, rico y vigoroso, personalidad acrisolada 



RECENSIONES 507

en sufrimientos, angustias y quebrantos, adquiere cada día más visibilidad en 
el ámbito de la cultura y la sociedad a través del esforzado quehacer de una 
pléyade de leonianos, luisistas y luisólogos esparcidos por todo el mundo” (30). 
Quizás muchos alimentados por los 13 estudios, entre ellos las dos biografías, 
de Lazcano (283-284), superando así en número al eminente Ángel Alcalá y al 
agustino Segundo Folgado Flórez (237-238) y a tantos otros que citaremos en 
Fuentes y bibliografía; e igualando a D. Manuel Fernández Álvarez (231-233). 
A las normas de uso, abreviaturas y signos convencionales, señalamos que la 
biografía del de Belmonte, muy bien asentada en la bibliografía más solvente, 
ocupa veinte páginas, intercalando dos grabados de fray Luis (11-30). Con so-
brada pericia y ágil desarrollo presenta el autor la vasta formación del catedrá-
tico salmantino, sus múltiples actividades en la cátedra y en la corte, los moti-
vos de su encarcelamiento y vuelta a la cátedra (ni hereje, ni heterodoxo, ni 
medio judío (decíamos ayer…), sus obras y el enorme influjo de autores que en 
ellas se descubre (23-24), participación en los capítulos de la provincia agusti-
niana de Castilla, su relación con el Carmelo (Santa Teresa y Ana de Jesús) y 
la recolección agustiniana (Forma de vivir), su inclinación poética y vocación 
lírica: puritas, elegantia y evidentia, según el genial Francisco de Quevedo (24), 
sus cinco amigos a quien dedica los poemas originales: Francisco Salinas, 
Cristóbal Alonso Portocarrero, Pedro Portocarrero, Juan de Grial, Felipe Ruiz 
y Diego Oloarte Maldonado (26); para señalar finalmente las obras cumbre de 
fray Luis: las dos ediciones del Cantar de los Cantares, De los nombres de Cristo 
(cumbre literaria y teológica), La perfecta casada (el ideal de esposa y madre, 
mujer fuerte, sabia, diligente, honesta bondadosa, deseada por los hombres 
como compañera de vida, símbolo o prototipo del amor, la alegría y la libertad 
— Prov. 31, 10-31 —), Exposición de libro de Job (con rasgos autobiográficos), la 
mariología y sus principales fuentes y las obras exegéticas (29-30). El atento 
lector verá la envergadura de esta obra al observar que los 151 Manuscritos del 
poeta salmantino vienen señalados por orden de la Biblioteca donde se en-
cuentran: Barcelona, Berkeley, Burgos… (31-38), las Obras completas castella-
nas y latinas, descritas por tomos, contenido y ediciones, incluyendo la digital 
(39-48), así como las Poesías (1543-1591) (48-74); el discurso de Dueñas (Palen-
cia) (15.05.1557) (74); Cartas, aprobaciones, censuras, licencias, poderes, pare-
ceres, pedimientos, dictámenes y escritos autobiográficos desde la cárcel 
(1559-1591) (75-108); Sermones (1560, 1562) (108-109); Cantar de los Cantares de 
Salomón (1561) (109-112); Tratados, exposiciones, lecturas y cuestiones teológi-
cas (1566-1583) [por orden de títulos: Comentaria Eucharistica, Comentaria in 
Tertiam partem Divi Thomae, De Adoratione…] (113-121); Procesos inquisitoriales 
(1572-1576; 1582) (121-123); Salmos: Traducción y exposición (1575-1591) 
(123-127); In Cantica Canticorum Salomonis explanatio (1580), con traducciones 
al español e italiano (127-131); La perfecta casada (1583), en este caso con sus 
traducciones al alemán, cebuano, esperanto, francés, holandés, inglés, italiano 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 236-2 (2023)508

y rumano (131-140); De los nombres de Cristo (1583) y sus traducciones al francés, 
holandés, inglés, italiano, rumano y serbio (140-147); Los libros de la Madre Te-
resa de Jesús (1588) (147-149); Forma de vivir, sus ediciones y traducción a chino 
(149-151); De utriusque agni (1590) con su traducción francesa (151-152); Exposi-
ción del libro de Job, ediciones, textos sueltos y antologías, así como sus traduc-
ciones al francés y rumano (1591); Cantar de los cantares en octava rima (atribui-
da) (156); Páginas escogidas (156-157) y Obras perdidas (157-158). Las fuentes 
y bibliografía ocupan 242 páginas, las entradas 1168-4224 (158-400). Un pues-
to de honor en estudios luisianos lo ocupan Javier San José Lera (364-367), 
Saturnino Álvarez Turienzo, OSA (172-176), José Rodríguez Díez, OSA (352-
356), Ángel Custodio Vega OSA (390-392) y Teófilo Viñas Román, OSA (395-
396). Por el número y calidad de sus trabajos sobre fray Luis merecen ser re-
cordados también José Barrientos García (186-188), Francisco Blanco García, 
OSA (194-195), José Manuel Blecua (195-196), Fernando Campo del Pozo, 
OSA (201), Francisco Javier Campos y Fernández de Sevilla, OSA (201-202), 
José Contreras Aguirre (211-212), Cristóbal Cuevas García (215-217), José Ma-
nuel Díaz Martín (219-222), Sergio Fernández López (233-234), Crisógono 
García, OSA (242-243), Jaime García Álvarez, OSA (243-244), Víctor García 
de la Concha (245-246), Modesto González Velasco, OSA (248), Félix García 
Vielba, OSA (249-250), Sergio González, OSA (254-255), Marcelino Gutié-
rrez, OSA (260-261), Alain Guy (263-266), Alberto Huerta (271), Ignacio Jeri-
có Bermejo (273-275), John A. Jones (276), Karl A. Kottmann (277), Rafael 
Lapesa Melgar (279-281), José Lara Garrido (281), Fernando Lázaro Carreter 
(282-283), José Llobera (285-286), Oreste Macrí (292), Joaquín Maristany del 
Rayo (295-296), María Martín Gómez (297-298), Ángel Martínez Cuesta, 
OAR (299-300), Pedro Martínez Vélez, OSA (301-302), Marcelino Menéndez 
Pelayo (305-306), Ramón Menéndez Pidal (306-307), José F. Merino (307), 
Lourdes Morales Gudmundsson (311), Margherita Morreale (313-314), Conra-
do Muiños Sáenz, OSA (315), Salvador Muñoz Iglesias (316-317), Hipólito 
Navarro Rodríguez (318), Terence O´Reilly (321-322), Santiago Orrego 
Sánchez (323-325), José Palomares Expósito (328-329), Pablo Panedas Galin-
do, OAR (329-330), Francisco Javier Perea Siller (331-332), Luciano Pereña 
Vicente (332), Eloy Pérez (332-333), Joseph Pérez (333), Soledad Pérez-Abadín 
Barro (333), Miguel de la Pinta Llorente, OSA (336-339), Ricardo Rábade 
(341-342), Antonio Ramajo Caño (342-343), Tomás Recio García (344), Klaus 
Reinhardt (346-347), Mariano Revilla, OSA (347-348), Robert Ricard (349), 
Francisco Rico (349), Ángel del Río (349), Olga Rivera (350), Elías L. Rivers 
(350-351), Conrado Rodríguez, OSA (352), Manuel Francisco Sánchez Jimé-
nez (369), Miguel de Santiago (370-371), Gregorio de Santiago Vela, OSA 
(371-372), Atilano Sanz Pascual, OSA (372-373), Ricardo Senabre (375-376), 
Guillermo Serés Guillén (376), Colin P. Thompson (382-383), Ginés Torres 
Salinas (385-386), Miguel de Unamuno (386), José Vega (392-393), Marion 



RECENSIONES 509

Vidal (393-394). A todo este arsenal de datos bien distribuidos, con metodolo-
gía impecable ha añadido Lazcano y es de agradecer varios grabados de Fray 
Luis: Pierre Adolphe Verin (13), Pablo Minguet (25), Félix Prieto (122), Juan 
Barceló Abellán (265), Dominique Vivant (398), el medallón de la Plaza de 
Salamanca (280), el emblema de 1580 (308), varios retratos: Olmedo (160), 
Francisco Pacheco (327), Tomás Sala i Gabriel (363), una litografía de N. Gon-
zález (379), así como un buen número de portadas de alguna de sus obras más 
representativas (49, 50, 52, 54, 124, 128, 130, 133, 134, 141, 142, 148, 150, 153). 
No podemos menos de felicitar de nuevo al autor por el imponente trabajo, 
merecedor de los más sonoros aplausos y a la Imprenta Taravilla por su elegan-
te edición y encuadernación. Imprescindible consulta para cualquier investi-
gador que quiera acercarse al hombre renacimental, biblista, poeta, escritor, 
teólogo y agustino Fray Luis de León, no dudamos dará muchos frutos toda 
vez que se acerca el V centenario de su nacimiento (2027). No debería faltar en 
la Orden Agustiniana, en sus estudios teológicos y en sus revistas científicas 
algunas de las aportaciones más señeras en este centenario. Para que esto sea 
una realidad se debería ya ir programando las diversas actividades (Congre-
sos, Jornadas, Exposiciones, Rutas frayluisianas, Concursos, Excursiones, 
etc.). Por anticipado Lazcano nos proporciona esta magnífica biobibliografía, 
en la que todo estudioso puede encontrar las obras, fuentes y bibliografía, base 
segura de muchos futuros estudios e investigaciones sobre fray Luis. Otra ra-
zón de peso por la que la Orden de San Agustín y la Familia Agustiniana al 
completo deberán estar eternamente agradecidas a D. Rafael Lazcano. La 
obra del clásico Gregorio de Santiago Vela (Ensayo) ha sido ya largamente su-
perada y la voz Fr. Luis de León que en aquella faltaba, se enmarca en este 
monumental Tesauro Agustiniano con letras de oro.

El volumen 12 del Tesauro, con apenas un mes de diferencia, acaba de 
salir de la imprenta. En este vienen recogidas las voces que van desde León 
Almaraz (que nos remite a Luis de Montoya (1497-1569) y, por tanto, la pri-
mera biobibliografía de dicho volumen es del malagueño Martín de León y 
Cárdenas (1584-1655), obispo de Pozzuoli, al que mi compañero de estudios de 
Historia en la Gregoriana, P. Juan José Vallejo Penedo (†) dedicó su tesis docto-
ral, publicada en Revista Agustiniana en 2001. El último biobibliografiado por 
Lazcano en este volumen es el madrileño Pedro Manso (1669-1736), Maestro 
de la Universidad de Salamanca, donde regentó siete cátedras, el escritor más 
fructífero y el teólogo más fecundo del siglo XVIII, después de Enrique Flórez; 
y uno de los más destacados doctores católicos de la gracia, por su defensa 
de la doctrina del cardenal agustino Enrique Noris (1631-1704) en su Reflexio 
vindex (1721). Otros nombres merecen ser destacados entre los agustinos: Pe-
dro Juan de Argensola (1573-1612), José Llamas Simón (1903-1991), Miguel 
Llamazares González (1931-2013), Antonio Llanos Aller (1806-1881), el gran 
historiador Andrés Llordén Simón (1904-1986), José Lobo Fernández (1849-



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 236-2 (2023)510

1908), Tirso López Bardón (1838-1918), Diego López de Andrade (1569-1628), 
Luis López de Solís (1534-1606), Francisco López de Urraca (1611-1695), José 
López Mendoza García (1848-1923), obispo de Jaca y Pamplona (pp. 126-143), 
Francisco López Muñoz (1575-1631), José Ángel López Ortiz (1898-1992) (pp. 
147-165), José María López Ríocerezo (1912-2003), Saturnino López Zamora 
(1865-1944), Lorenzo de San Nicolás (1593-1579), Raimundo Celestino Loza-
no Mejía (1827-1897), Miguel Lucas Peña (1936-2011), el portugués (de Beja) 
José Agustín de Macedo (1761-1831) (pp. 257-291), Miguel Maiques Pérez (ca. 
1490-1572), Pedro Maldonado de la Barrera (1576-1614), Melchor Maldonal 
Saavedra (ca. 1583-1661), Plácido Mallo Gutiérrez (1876-1936), Vicente Mallol 
(1566-1614), Pedro Malón de Echaide (1530-1589) (pp. 334-351), Constantino 
Malumbres Francés (1872-1936), Andrés Manrique Campillo (1930-2014), Pe-
dro Manrique de Lara (ca. 1553-1615), obispo de Tortosa y arzobispo de Za-
ragoza, del que nuestro inolvidable amigo P. Vallejo Penedo, también escribió 
con soltura y profusión de datos. Entre los autores vivos vienen reseñados: Juan 
María Leonet Zabala (1939-), descuella últimamente por sus estudios sobre 
Santo Tomás de Villanueva; José Javier Lizarraga Navarlaz (1952-), Víctor Lo-
zano Roldán (1957-), el insigne agustinólogo Pío de Luis Vizcaíno (1947-) (pp. 
240-253), Pablo Luna García (1931-), Aurelio Alonso Malagón Álvarez (1927-), 
Laureano Manrique Merino (1932-) y de las agustinas presenta a Magdalena 
de Cristo († 1664), Magdalena de la Presentación (1630-1666) y Magdalena 
de Nagasaki (1611-1634). Recapitulando datos van publicados 12 volúmenes, 
1.862 bio-bibliografías y 70.738 referencias bibliográficas. Felicidades al autor 
y editor de este ciclópeo Tesoro agustiniano, de imprescindible consulta para 
cualquier tema historiográfico de la Orden de San Agustín. 

P. Isaac González Marcos, OSA

Historia

Cárcel Ortí, V., La persecución religiosa en España durante la Segunda República 
(1931-1939), Ed. Rialp, Madrid 20223, 404 pp.

Es la tercera edición de la obra, publicada por primera vez en el año 1990. 
La nueva edición está justificada porque en tiempos reivindicativos de una 
pretendía memoria histórica parcial, incompleta y frecuentemente manipulada, 
sigue siendo necesario exponer la verdad de una dramática persecución religiosa, 
habida en la España contemporánea. Este trabajo fue pionero, siguiendo las 
huellas del clásico estudio de Antonio Montero, y sigue teniendo plena vigen-
cia su objetivo: “El historiador, dice nuestro autor, debe reconocer los logros 



RECENSIONES 511

de la Republica y los elementos valiosos que introdujo en la sociedad española, 
pero no puede ocultar sus aspectos negativos, que fueron numerosos y graves. 
Y entre ellos el más trágico fue el de la persecución religiosas, callada y olvida-
da intencionalmente en las recientes celebraciones del cincuentenario” (22). Es 
cierto que hoy disponemos de otros muchos trabajos en la misma línea, como 
puede ser el documentado libro de José Francisco Guijarro sobre la persecución 
religiosa en Madrid, publicado en el año 2006 o la voluminosa obra de Gregorio 
Rodríguez Fernández, sobre las religiosas asesinadas durante la Guerra Civil, 
u otros trabajos particulares sobre diócesis y órdenes religiosas, pero aun así 
no ha perdido vigencia para contrarrestar una historiografía que parece ocul-
tar los hechos o darles espurias justificaciones.

El historiador valenciano dibuja en primer lugar un realista cuadro de la 
iglesia y la sociedad española en los años treinta del siglo pasado, reconocien-
do las luces y las sombras de la institución eclesiástica con notable objetividad. 
El viejo clericalismo y anticlericalismo explotaron violentamente al llegar la 
República. Así se atreve a resumirlo: “Uno de los mayores errores de la Re-
pública fue no haber comprendido que una parte mayoritaria de los españoles 
era católica y deseaba seguir siéndolo aunque no practicara asiduamente la 
religión. El fallo de los católicos conservadores fue creer que la Iglesia y la 
Monarquía debían ser defendidas como dos caras de la misma medalla” (30). 
A continuación analiza la legislación anticlerical que trajo consigo un nuevo 
régimen republicano, para centrarse concretamente en la sangrienta persecu-
ción habida en los primeros meses de la Guerra Civil. 

Estudia particularmente la persecución desatada en Madrid, Barcelona 
y Valencia, aportando y confirmando los clásicos datos de Antonio Montero: 
unas 7.000 víctimas eclesiásticas (cuatro mil pertenecientes al clero secular, 
dos mil quinientos al clero regular y unas quinientas religiosas). Frente a las 
teorías justificadoras en la línea de “ellos se lo buscaron” deja patente el odio 
general que no respetó, ni arte, ni personas, y citando varias fuentes, resume 
lo sucedido con la opinión de Paul Clodel en un artículo publicano en Le Fi-
garo: “En efecto, no es posible concebir, sin una consigna y una organización 
metódica, que hayan podido ser incendiadas todas las iglesias sin excepción 
en la zona roja, todos los objetos religiosos minuciosamente buscados y des-
truidos y la casi totalidad de los prelados, religiosos y religiosas, asesinados 
con refinamiento de crueldad inaudita, acosados en todas partes como bestias 
feroces” (319). Desde el verano de 1937 disminuyó la persecución, sin llegar a 
desaparecer del todo hasta el fin de la guerra. Rastrea los intentos del ministro 
Irujo para abrir algunos lugares de culto y poder llegar a algún tipo de acuerdo 
con el Vaticano, pero constata que la ideología dominante en el frente popular 
lo hizo prácticamente imposible.



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 236-2 (2023)512

Termina constatando que la persecución religiosa fue la mayor tragedia 
conocida por la Iglesia de España y justifica las canonizaciones de sus mártires, 
mostrando que no fue un problema político paralelo a la persecución que tam-
bién existió en el otro bando, sino un problema concreto de odio a la fe. Estas 
son sus palabras finales: “Durante la persecución religiosa española hubo au-
ténticos mártires. La investigación histórica lo ha demostrado, y la Iglesia lo 
está reconociendo en casos concretos mediante los procesos de beatificación. 
Pero antes que la lluvia del tiempo borre las huellas de estos héroes, urge re-
cuperar para la historia y para la memoria colectiva la herencia espiritual de 
aquellos hombres y mujeres que brillaron por su coherencia y valentía en la 
defensa de los valores supremos. Ellos fueron portadores de un mensaje de 
paz, tolerancia, concordia y reconciliación nacional frente al odio irracional 
que movió a las dos Españas enfrentadas. Son patrimonio de la nación, y hoy 
siguen siendo ejemplos vivos para la superación de nuestros contrastes” (396).

Mariano Boyano Revilla

Newman, J. H., La Iglesia de los Padres, Ed. Encuentro, Madrid 2022, 231 pp.

El Cardenal Newman, cuya fascinante trayectoria biográfica permite ver 
la obra del Espíritu en un alma inmersa en la vertiginosa aventura del quaerere 
Deum, nos ofrece en esta obra algunos de sus textos más emblemáticos sobre 
el cristianismo naciente. Es bien sabido que el acercamiento de Newman a 
los Padres de la Iglesia desembocó en su ulterior conversión al catolicismo 
en el año 1845, tras haber ejercido su ministerio y su magisterio dentro de la 
cosmovisión religiosa anglicana, Iglesia en la cual fue ordenado sacerdote allá 
por el año 1825. También es conocido por todos los estudiosos de la figura de 
Newman que él extrae de los Santos Padres la luz inspiradora para alumbrar 
los –no pocas veces– inquietantes e insólitos desafíos de las cosmovisiones 
decimonónicas con las que le tocó lidiar. El movimiento de Oxford, que New-
man lideró desde 1833, se inspiraba precisamente en la Iglesia antigua de los 
Padres. 

El presente libro es de tono divulgativo, orientado al gran público. No 
por ello adolece, ni mucho menos, de rigor científico o de sólidos cimientos 
documentales. Presenta la primera parte del segundo volumen de los Historical 
Sketches de 1872 (titulada La Iglesia de los Padres) y nos brinda una serie de atina-
das semblanzas para conocer mejor a Basilio (pruebas y trabajos), a Gregorio 
(elevación y caída), a Antonio (en tiempos de conflicto y en tiempos de calma), 
a Agustín (mirando a los vándalos y a su conversión), a la virgen Demetria y 
también a Martín y a Máximo. En todos ellos la mirada analítica de Newman 
encuentra motivos más que sobrados para defender la santidad heroica de sus 



RECENSIONES 513

vidas, así como la autoridad doctrinal de sus palabras (p. 27). La pluma de 
Newman se desliza aquí, con autoridad y maestría, para describir el ambiente 
del siglo IV: es el siglo en el que el Imperio romano se hace cristiano; el siglo 
en el que la Iglesia parece sucumbir al arrianismo; y el siglo en el que incon-
tables bárbaros entran en tropel sobre el Imperio y la Cristiandad. Newman 
describe, asombrado y expectante, algunas escenas inolvidables enmarcadas 
en este contexto historiográfico, mientras su brújula interna le lleva del este al 
oeste, pasando desde Grecia y Asia hasta Egipto, África, España y Galia (pp. 
29 y 30).

La presente obra, de cuyas páginas disfrutamos gracias a la exquisita gen-
tileza de la Editorial Encuentro, intercala datos históricos, biográficos, eclesia-
les, hermenéuticos, políticos, socioculturales y apologéticos. Entre sus páginas 
se esconden, como diamantes luminosos, textos literales de los santos Padres, 
cuyas voces resuenan con fuerza en medio de la narrativa newmaniana. Éstos 
son los que al que suscribe más le han deleitado. El libro se lee bien, las ideas 
fluyen con mucha agilidad y los horizontes de pensamiento que abre el Car-
denal son como tenaces invitaciones a confrontar lo que el mundo moderno 
tiene que vivir con lo que vivieron –con sobrada altura de miras– los que nos 
precedieron en el camino de la fe.

El Cardenal Newman tenía el proyecto de publicar un volumen titulado 
Santos antiguos, pero al final, de mala gana, tuvo que perder la esperanza de 
completarlo (p. 19). El libro que nos ocupa –junto a todo lo señalado antes– 
trata de ilustrar también los hábitos y las costumbres de los tiempos primitivos 
de la Iglesia. Está salpicado de opiniones e interpretaciones personales del 
Cardenal, de la descripción de detalles históricos y de traducciones necesarias 
en momentos oportunos (p. 25). Estas semblanzas, que aparecieron en su ma-
yoría en el British Magazine en 1833 y años posteriores, están dirigidas contra 
ciertas ideas y opiniones protestantes (pp. 25 y 27).

En cuanto a la estructura interna, el libro se articula en torno a 10 capí-
tulos (subdivididos en bloques encabezados por números romanos), precedi-
dos por cuatro secciones literarias de rigor y coronados, finalmente, por unas 
cuantas páginas muy útiles didácticamente para los profesores de Patrología. 
En estas últimas se enumeran los datos más significativos vinculados a algunos 
Padres de la Iglesia, y van desde el 132 (conversión de San Justino) hasta el 450 
(cuando Demetria construye la Iglesia de San Esteban). 

Es reconfortante para un agustino, como el que suscribe esta recensión, 
constatar que Newman dedica 2 de los 10 capítulos al insigne Obispo de Hi-
pona (capítulos 7º y 8º). El mismo cardenal nos asegura que poco le costó 
enamorarse de los largos extractos de Agustín cuando leyó la Historia de la 
Iglesia de Cristo de Joseph Milner (p. 9). Al mismo tiempo nos indica el impacto 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 236-2 (2023)514

que provocó en él aquella inolvidable frase agustiniana de la c.ep.Parm. 3,24: 
“securus iudicat orbis terrarum”. Poco a poco Newman fue entendiendo que la 
Iglesia anglicana no poseía la nota de la catolicidad (era inglesa) así como en 
otro tiempo los donatistas –lejísimos de una cosmovisión eclesial universal– 
tampoco eran católicos porque estaban circunscritos a los estrechos límites 
continente africano (p. 14). 

El alma de John Henry Newman, así como la de Agustín y la de los gran-
des Padres de la Iglesia, nos invita a todos a abrir la mente y a ensanchar el 
corazón. Sólo así, con la amplitud y la holgura que nos viene del Espíritu de 
Dios, podremos comprender y disfrutar de la impresionante obra divina en 
esta hora del cristianismo naciente.

P. Manuel Sánchez Tapia, OSA

Moeller, C., Humanismo y santidad. Testimonios de la literatura occidental. Ed. 
Encuentro, Madrid 2023, 208 pp.

El P. Charles Moeller es un sacerdote belga que destacó en el siglo xx por 
su preparación literaria, filosófica y teológica. ¿Qué hace vigentes a sus textos? 

1. El siglo xxi, como el siglo xx, sigue usando la categoría “humanismo”, 
tanto para afirmarlo como negarlo, reivindicándolo y combatiéndolo. Por eso 
se proponen y se sigue hablando tanto de ‘nuevos humanismos’ como de ‘pos-
thumanismos’. Es por ello por lo que se habla y se actúa desde, se crean y 
se critican los mundos de valores humanos tanto alcanzados como soñados. 
Los humanismos son propios de los seres con autoconciencia y capacidad de 
compromiso con una forma de vida. Ch. Moeller siente la llamada a participar 
en la búsqueda y debate de la ‘humanidad’, de ‘lo humano’, del ‘humanismo’. 
Pertenece a una generación de humanistas del siglo xx. Da conferencias y pu-
blica temas de humanismo, concretamente cristiano, en la misma década en 
que Heidegger y Sartre también tratan de intuirlo, reimaginarlo.

2. Según un esquema que Hegel destacó y herederos de distinta índole 
prolongaron, los tres pivotes sobre los que se asienta el sentido de la realidad 
(que se busca y se quiere) son: arte, religión y filosofía. En ese orden (de menos 
racional a más), el Idealismo alemán de Hegel lo consagró. El momento más 
alto en que el Espíritu absoluto se piensa a sí mismo es filosófico, aunque nece-
sita y se sirve de la ayuda del arte primero y después de la religión. Desde los 
hechos, una prueba de la inviabilidad de tal visión, las dos guerras mundiales y 
otros desastres, evidenciaron que no todo lo real es racional ni sólo lo racional 
alguna vez será real. Interesa el devenir de tal esquema hasta hoy. Kierkegaard 
lo rechaza y reclama la religión como el momento más alto; el modo de vida 



RECENSIONES 515

elemental es el artístico, le sigue el filosófico pero el momento más alto se 
vive religiosamente. Y Nietzsche también lo cambia. Éste es su orden: primero 
fuimos religiosos, después filósofos, mas, el modelo que permitirá alcanzar 
el máximo de realidad, mediante la voluntad de poder y de celebración de 
la vida es el artístico. Para él, el arte tiene más valor que la verdad, es la mi-
sión principal para crear vida y guiarse en ella. Ch. Moeller acepta el reto de 
este escenario y propone un diálogo entre humanismo cristiano y humanismo 
moderno. Escoge un modo que, además de cristiano lo es también moder-
no: partir de y buscar puntos en común entre ambas visiones: modernidad y 
cristianismo. Su método: usar obras maestras de la literatura. Claro que las 
circunstancias de los siglos xx y xxi son distintas a las de los siglos xiv-xvi, 
pero tienen algo en común: escuchar a los hombres creadores de ‘palabra’ (ar-
tística, filosófica, religiosa). Porque lo real también es misterio que no se deja 
decir, conceptualizar, ritualizar. La propuesta de Ch. Moeller no será idealista 
(al modo hegeliano) sino existencialista, y la dinámica hermenéutica que usa 
proviene de una sensibilidad fenomenológica en que el sujeto se deja preguntar 
por el modo de ser de la vida que también guiará el modo de ser estético.

3. Así como, dentro del cristianismo y de la Iglesia Católica, Ch. Moeller 
se adelantó (participando como asesor y comisionado) a algunas ideas y plan-
teamiento del Concilio Vaticano II, también, dentro del escenario contem-
poráneo moderno, se adelantó a usar la autoconciencia moderna con sentido 
autocrítico, revisionista. Con nombres tan variados como postmodernidad, 
metamodernidad, transmodernidad, malestar, desencanto, cambio de para-
digma... hoy vamos aceptando que ni en la teología todo es mística ni en la 
filosofía todo son razones, como tampoco en la ciencia todo es evidencia. Por 
ello ésta, la ciencia, que en siglos pasados fue furibunda opositora de la reli-
gión, hoy, más cauta y moderada, si no aliada aproxima sus posiciones cuando 
admite que sus modelos, leyes, predicciones se viven rodeados de misterios 
(pensemos, por ejemplo, en modelos de física basados en teoría de la relati-
vidad o cuántica). Fue profeta Ch. Moeller durante toda su vida, y profeta de 
integración y de esperanza. Su esquema, si confronta, huye de la exclusión y la 
presunción de evidencias; ello, sin renunciar a la legítima presencia y trascen-
dencia de Dios, que, como el Ser más alto que cabe concebir, dejó sus huellas 
en los transcendentales que cabe descubrir en la interioridad humana y en los 
escenarios de su acción externa con que crea y modela la cultura: unidad, ver-
dad, bondad y belleza (desde la fenomenología se puede reclamar un quinto: 
sacralidad, que en la religión cristiana sólo cobra sentido desde la figura de 
Jesucristo y su llamada a la santidad). Aunque él se centrará en reconstruir 
los anhelos, la visión de la vida, las frustraciones y esperanzas del hombre del 
siglo xx, los cuales reelaborará a partir de grandes obras literarias para iniciar 
el diálogo.



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 236-2 (2023)516

El libro que recensionamos primero fue pensado en formato oral y ser 
dictado en forma de charlas, las cuales tomaron cuerpo en 1943. La primera 
edición francesa cobró forma de libro en 1946 y se tradujo al español en 1960. 
Esta reedición que aquí se comenta, dice el prologuista, sigue el texto de la 
primera traducción española, pero revisada y confrontada “con la edición ori-
ginal” francesa. Da cuenta de algunos cambios y diferencia a pie de página las 
notas de la traductora original y las de la editora de la reedición.

Para el autor, este libro está pensado como parte de un diseño que le 
ocupó y le ilusionó a lo largo de la vida (1912-1986). Las dos primeras partes 
(de las tres de que consta) son pensadas como “díptico”. Esta obra, Humanismo 
y santidad. Testimonios de la literatura occidental, es el primer panel o sección. 
Su obra Sabiduría griega y paradoja cristiana. Testimonios literarios (publicada en 
1948 y traducida al español en 1963) es el segundo panel. Y, partiendo de su-
cesivos ciclos de conferencias posteriores, culminará sus publicaciones con la 
monumental obra Literatura del siglo XX y cristianismo en seis volúmenes, cinco 
de ellos aparecidos en vida (1953-1975) y el último (1993) tras su muerte.

En el caso que nos ocupa, la obra consta de una introducción, titulada 
“Del estado actual de la juventud y de la finalidad de este libro” y seis capí-
tulos referidos al número y título de la conferencia respectiva. Éstos son: 1ª 
Antinomias fundamentales; 2ª Homero y Virgilio o el clasicismo precristia-
no; 3ª Montaigne, Cervantes y Goethe o el clasicismo después de Cristo; 4ª 
Rousseau y Nietzsche o la aspiración romántica a lo absoluto; 5ª La síntesis 
cristiana; 6ª El humanismo cristiano en la Iglesia católica romana y en las 
Iglesias separadas.

En la introducción anuncia que “Las conclusiones del presente volumen 
son solo parciales, pues esta serie de charlas no es más que el primer panel de 
un díptico. Mi objetivo es sugerir un método cristiano de leer las obras maes-
tras de la literatura”. Leído desde el hoy, el autor invita leer toda su obra, abar-
car todo el esquema. Califica de ‘humanismo ascendente’ al movimiento del 
primer panel, de ‘humanismo descendente’ al segundo. Y considera su tercera 
parte como exploración de la actualización de ambos movimientos en la litera-
tura del siglo xx nacida en ‘tiempos turbulentos’. El cristianismo es coronación 
del movimiento ascendente y compromiso en el descendente.

Primera conferencia/capítulo: Fundamenta las polaridades con que tra-
baja: humanismo escatológico y humanismo terreno y posibilidades de am-
bos. Se detiene en las justificaciones estéticas, filosóficas y teológicas de ambos. 
En modo fenomenológico: más que en la forma estética (como arte), filosófica 
(como lógica) y religiosa (como racionalidad del acto de fe) le interesa resaltar 
“la cosa” (diría Husserl), lo que aparece y se da (distinto al Yo pero a través de 
él y sus facultades y creaciones) a través de ellas. Segunda: Históricamente, 



RECENSIONES 517

para Ch. Moeller, el humanismo pasa por cuatro fases que él denomina: sabi-
duría precristiana (y humanismo precristiano), advenimiento del cristianismo 
(sintetizador de sus búsqueda y presentimientos), humanismo clásico postcris-
tiano y humanismo romántico. En este capítulo se piensa la primera fase, te-
jida con anhelos que completará el cristianismo. “El cristianismo no condena 
los valores humanos, sino que los consuma íntegramente”, dirá Ch. Moeller.

Tercera: Estudia el humanismo posible después de Cristo, quien obliga 
a definirse (“o con él o contra él”). “En el alma clásica hallamos separados, 
excepto acaso en Don Quijote, los valores que se unían fácilmente en los grie-
gos”, la búsqueda de lo infinito y la conformidad con lo que está al alcance de 
la condición humana (tan bien representado en ese género literario que es la 
tragedia griega. Cuarta: Se centra en el humanismo romántico postcristiano. 
El modelo a repensar, claro, es el europeo de los siglos xvii-xviii. En autores 
como Rousseau o Nietzsche hay una búsqueda de humanismo alimentada de 
anticristianismo. Como los defectos de los cristianos nunca justifican los abu-
sos o incoherencias de método, Ch. Moeller reivindica repensar las fronteras 
entre estética y religión. Se entiende como el Nietzsche ‘humano, demasiado 
humano’ con piedad, pero con dureza le reclama la locura de una voluntad 
nacida de la oscuridad. Nietzsche hereda las bases de su postura más ‘anti’ de 
autores anteriores como Feuerbach, así como las atractivas fórmulas de éste se 
alimentan de la dialéctica de Hegel. 

Quinta: Ch. Moeller acepta al cristianismo como la síntesis de todos los 
humanismos. Con retos no fáciles de resolver, como éstos: ¿pueden convivir 
ambas autonomías, la terrena y la religiosa? Tendrán que aprender. Más aún 
se pregunta: ¿puede la plenitud de los humanismos terrenos, pueden ayudar 
al humanismo cristiano a ser más y mejor cristiano? Habrá que aprender a 
intercambiar las mutuas condiciones. Ch. Moeller dice que, después de Cristo, 
unir el humanismo clásico con el romántico, “no es posible [...] con medios hu-
manos”. La razón es que con Jesucristo “ese punto de equilibrio del hombre ha 
alcanzado un estadio más alto que el del dominio meramente humano”. Sexta: 
Aceptadas las diferencias históricas entre el cristianismo protestante y el cató-
lico, también coinciden en la preocupación por construir puentes y facilitar el 
acercamiento entre humanismo terreno y escatológico. Ch. Moeller exhorta a 
“no [...] desatender o condenar el humanismo terreno”. Sin renunciar a la tras-
cendencia en términos de Cristocentrismo. Él lo practicó. Baste este detalle: 
A. Camus le escribió una carta agradeciéndole y confirmando positivamente 
el estudio que de él hizo Ch. Moeller. “Nuestra conclusión general es que hay 
que practicar el humanismo terreno a la manera de humilde, si bien útil, pre-
paración a la transfiguración divina del humanismo escatológico”.

El libro concluye con una extensa y útil “Nota bibliográfica” actualiza-
da por el editor. Concluimos con la felicitación a Ediciones Encuentro por la 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 236-2 (2023)518

reedición de este clásico de la literatura cristiana del siglo xx. Es una fuente 
exquisita y una brújula de luz para tiempos a veces relativistas, pesimistas o 
catastrofistas (es decir también “turbulentos”) en que vivimos. Porque no nos 
basta una apología sin experiencia viva de la fe y sin un pequeño esfuerzo por 
comprenderla y dar razón de su gratuita esperanza.

Jesús Cano Peláez

Oton, J., Simone Weil: el silencio de Dios, Fragmenta Editorial, Barcelona 2021, 
224 pp.

Este libro, como afirma su autor, se articula en torno al “Prologue” de 
Simone Weil contraponiendo la experiencia de encuentro y ausencia de Dios. 

En el primer capítulo sobre “el silencio de Dios” se pregunta: ¿Por qué 
Dios guarda silencio ante las atrocidades de Auschwitz? ¿Por qué el silencio de 
Dios era la única respuesta?

Se puede afirmar que el grito de desesperación ante el silencio de Dios no 
es patrimonio exclusivo del hombre contemporáneo. Ya el Salmista interpela 
a Diois y modernamente Sartre y Nietzche se erigen en portavoces de tantos 
que gimen ante un Dios que calla.

Frente a tantos interrogantes se alza una voz femenina y judía: Simone 
Weil. Quizá una voz como tantas que habla del encuentro y de la ausencia, 
de la revelación y del silencio de Dios en una época de desconcierto. Weil se 
deja interpelar por la ausencia de Dios. La experiencia del encuentro con Dios 
fecundó su vida pero la ausencia no resultó menos fructífera. 

En el capítulo segundo sobre “Simone Weil: mística y revolución” se pre-
senta a Weil (1909-1943) como uno de los pensadores más relevantes de la 
primera mitad del siglo xx. A pesar de ser una pensadora independiente com-
partía ciertas intuiciones con mujeres coetáneas como Simone de Beauvoir, 
Hannah Arend o María Zambrano. Y sus análisis sociales sintonizan con otros 
pensadores de su época como Aldoux Huxley, Orwel o Foucault. Inconfor-
mista por naturaleza nunca claudicó a Ideologías. Viajó a Alemania, España, 
Francia, EE Unidos y finalmente a Inglaterra. 

El valor del pensamiento de Weil no se agota en su filosofía social o políti-
ca. Un rastro sorprendente es su experiencia religiosa. A veces se la considera 
como una gran mística. De hecho su producción de temática religiosa ocupa 
buena parte de su obra. 

El “Prologue” refleja la contradicción en Weil pues describe dos experien-
cias contrapuestas: un encuentro y una ausencia. Necesariamente se impone 



RECENSIONES 519

una interpretación místico religiosa. Dios se revela y se oculta, se manifiesta 
y se esconde. 

En el capítulo tercero “Encuentro”, resume la primera parte del Prologue 
en una experiencia íntima. Probablemente el “Prologue” sea una reflexión so-
bre el proceso espiritual narrado a través de un argumento ficticio. Propone 
una reflexión que parte de la experiencia y presupone una gran implicación 
personal. 

A finales de Mayo de 1942 escribe al P. Perrin donde narra tres contactos 
con el catolicismo que implicaron una inflexión en su trayectoria vital. En Por-
tugal, en Roma y en la Abadía de Solesmes vivió una nueva e intensa experien-
cia interior. La relación de Weil con el cristianismo es compleja y ambivalente.

Weil analiza las formas de amor implícito a Dios: las prácticas religiosas, 
la belleza del mundo, la amistad con el prójimo y la amistad. Estas formas 
de amor son expresiones indirectas que permiten intuir la orientación del ser 
humano hacia el bien. 

El capítulo cuarto, “Ausencia”, comienza citando unas palabras sobreco-
gedoras de la segunda parte del “Prologue”. La liturgia, la comunidad cristiana 
y los dogmas son puentes a través de los que vislumbra el misterio. Sin em-
bargo estos mismos elementos pueden ser un obstáculo que en determinados 
momentos entorpecen su proceso espiritual. 

Luego, el autor explica el acercamiento de Weil a la política, a la sociolo-
gía y cómo hay que rechazar “la subordinación del propio destino a la historia”.

Prosigue clarificando, siempre según Weil, la denuncia de un Dios que 
mueve los hilos de la historia a su antojo.

Y finaliza el capítulo reflexionando sobre “la desdicha” en Weil que reco-
noce que las formulaciones religiosas podrían ser un obstáculo para acercarse 
a Dios aquellas personas que habían tenido una mala experiencia con la Igle-
sia. 

Y se podría finalizar el comentario a este capítulo con el pensamiento del 
autor cuando escribe que en el pensamiento de Weil el paradigma del aban-
dono es Cristo. 

En el capítulo quinto, “un proceso dialéctico”, explica el autor que el en-
cuentro de Weil con Dios fue impactante sin ocultar su desconcierto al sentirse 
abandonada por Él. 

La relación con Dios es un proceso abierto, un .proceso de discernimien-
to, un proceso de revelación, un proceso místico y un proceso pascual. La dia-
léctica espiritual de Weil (experiencia de encuentro y ausencia de Dios) remite 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 236-2 (2023)520

a la experiencia de pascual de muerte y resurrección en la que el abandono de 
Dios no es el fin. 

En el capítulo sexto, “Una mistagogía”, explica el autor cómo la espiritua-
lidad de Weil presenta el silencio de Dios como un espacio reservado para un 
encuentro de mayor calado que el debate conceptual. 

Comenta el autor el interés despertado en Weil por el cuento “los siete 
cisnes” de Grimm. Lo relaciona con el Siervo de Yavé de Isaías y con el propio 
Xto. 

Muy sugerente la afirmación de Weil de que en ningún pasaje del Evan-
gelio se habla de la búsqueda de Dios por iniciativa del hombre sino que solo 
da el paso cuando es llamado.

Y termina el capítulo diciendo que la propuesta de Weil es una ética fun-
damentada en la indigencia del ser humano.

El final de esta gran reflexión sobre Simone Weil termina con un Epílogo: 
Weil, todo según el autor y creo acertadamente, hace una lectura profética de 
la civilización y de su vinculación con lo sagrado. 

Quizá Simone Weil, como otros, forjada en el desconcierto de la desgracia 
colectiva y en la dialéctica del encuentro y la ausencia de Dios, sea puente que 
hace presente a Dios en este mundo. A través del mensaje de Simone Weil se 
puede intuir el sentido del mensaje oculto tras el silencio de Dios.

Alonso Gutiérrez Diez

Somavilla Rodríguez, E., OSA, Protocolo, historia y ceremonias de iglesias, 
confesiones y religiones, Sociedad de Estudios Institucionales y Real Centro uni-
versitario Escorial-María Cristina, San Lorenzo de El Escorial 2022, 456 pp.

Protocolo, en este caso religioso, recoge normas jurídicas, usos y costum-
bres que regulan los actos oficiales de las entidades titulares sobre diferencias 
y cercanías entre iglesias, confesiones y religiones, principalmente en España, 
aportando bibliografía y webgrafía abundante.

El actual rector de Estudios Superiores del Escorial, que engloba cursos 
académicos universitarios de Derecho, Administración y Dirección de Empre-
sas [ADE], Centro Teológico San Agustín [CTSA] y otros másteres, como Ac-
ceso a la Abogacía- llega arropado a la gestión universitaria con una intensa y 
extensa preparación académica de tres doctorados (Derecho, Teología y Cien-
cias Sociales) con otros másteres especializados que le posibilitan la docencia 
en distintas cátedras teológicas y jurídico-económicas que se imparten en el 



RECENSIONES 521

centro Escorial-María Cristina, adscrito a distintas Facultades de las univer-
sidades complutense, pontificia salmantina y próximamente Centro Estudios 
universitarios-CEU.

Con estos avales académicos y abundantes publicaciones el profesor y 
tridoctor Somavilla conoce en profundidad las confesiones religiosas con sus 
” protocolos, historia y ceremonial” desde la Iglesia católica hasta la pagana 
hinduista pasando por las iglesias ortodoxas, protestantes (anglicana), comu-
nidad judía y comunidad islámica; todas ya con cierto arraigo en España. 
Desglosemos brevemente estos protocolos y ceremoniales

Iglesia Católica: Por su vocación cristiana de universalidad en el tiem-
po y en el espacio se llama católica. Y es la confesión mayoritaria en España. 
Su organigrama es conocido: Sede Apostólica en el territorio de Estado de la 
Ciudad del Vaticano en Roma, personalidad jurídica internacional, gobierno 
monárquico del Papa, como vicario de Cristo y ministerio petrino, consejo 
cardenalicio y curia romana con diócesis y sus obispos y clérigos “ubique te-
rrarum” (pp. 20-95).

Iglesia Ortodoxa: radicada mayoritariamente en el oriente próximo, 
es la más cercana en el organigrama estructural a la católica en sacramento-
logía y ceremonial litúrgico, aunque más barroco por tradición bizantina de 
la segunda Roma imperial. Tiene la iglesia ortodoxa actual 150 millones de 
feligresía en Rusia y su entorno, sin monarquía unitaria, integra cuatro patriar-
cados (Constantinopla, Alejandría, Antioquía y Jerusalén) y algunas iglesias 
autocéfalas. El primer milenio y sus concilios en oriente (actual Turquía) son 
iglesia católica presididos por un Delegado del Papa, dada la distancia geo-
gráfica. Pero la psicología y nacimiento de la iglesia cristiana en oriente, ésta 
nunca llevó a bien el traslado de la cátedra de san Pedro de Antioquía a Roma, 
que es como de oriente a occidente. Hasta que en 1054 ocurre el llamado 
cisma de oriente, que aleja a los de Confesión ortodoxa (así autollamada) de 
la obediencia al Papa de Roma (pp. 97-158). Es significativa la cruz ortodoxa 
de ocho brazos (incluyendo a Cristo y al buen y mal ladrón, al paraíso y al in-
fierno. Y la novedad de veinte monasterios ortodoxos en república monástica 
internacional de Grecia (= 17), Rusia, Serbia y Bulgaria de monjes del Monte 
Athos ubicado en península de Grecia septentrional formando una exarquía 
sujeta religiosamente al patriarca de Constantinopla dentro de un status ya 
menos autónomo civilmente desde 1969. El monasterio más antiguo data del 
siglo ix (pp. 159-168).

Iglesia Protestante (luterano-calvinista, anglicano-evangélica): Funda-
ción reformista de Lutero en 1519, a raíz de las 95 tesis más disciplinares que 
dogmáticas clavadas en la iglesia del Castillo de Vittenberg. Disidencia que 
politizó Juan Calvino y después Zwinglio reduciendo a dos los sacramentos 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 236-2 (2023)522

(Bautismo y Cena del Señor). Al socaire del ambiente luterano y sincrónica-
mente, aunque por otras razones, el rey Enrique VIII en 1520 separa la iglesia 
de sus dominios de la dependencia de Roma declarándose jefe y cabeza de la 
llamada iglesia anglicana, que resulta episcopaliana por ser sus obispos repre-
sentantes supremos de la fe religiosa, otorgando el honor a la sede londinen-
se de Canterbury como prima interpares. En años sucesivos se acentúan las 
diferencias en la iglesia anglicana, llegándose a hablar en la década de 1960 
de iglesia alta (más cercana a la católica en sacramentos), media y baja o pres-
biteriana con solo jerarquía de presbíteros. Y en 1817 la iglesia luterano-evan-
gélica se denominará simplemente iglesia evangélica, como quiso Lutero (pp. 
191-196). De modo que en la primera mitad del siglo xix se estructura como 
iglesia reformada, luterana, presbiteriana, metodista, congregacionalista. Y se 
organizará más en la segunda mitad del siglo, sobre todo en España a partir 
de 1868. 

Dentro de las diferencias, refiriéndonos más concretamente a los proto-
colos y ceremonial litúrgico de la iglesia anglicano-evangélica, entran como 
verdades: 

1. Las lecturas de la Sagrada Escritura del AT y NT “que contiene to-
das las cosas necesarias para la salvación”, como regla y última norma de fe, 
quedando toda interpretación al libre y personal examen, a solas con la con-
ciencia y Dios y sin más reglas infalibles de fe y moral, que no estén en la Bi-
blia. Sobra interpretación de la jerarquía católica, aunque, al hilo de la Sagra-
da Escritura, terminan articulando 36 conceptos para la reflexión: Providen-
cia, humanidad, pecado, gracia divina, ley de Dios, libre albedrío, Jesucristo 
Dios y hombre, su obra redentora, perdón, Espíritu Santo, arrepentimiento, 
fe, justificación, buenas obras, Iglesia una, santa y universal para todos los cre-
yentes en Cristo, ministerios de la Iglesia sin diferencia esencial de ministros 
y laicos, predicación, culto, Sacramentos (Bautismo y Cena del Señor) y ritos 
sacramentales, poder civil y esperanza cristiana (pp. 200-217). 

2. Los Credos del primer milenio: De los Apóstoles como Símbolo bautis-
mal; de Nicea (a. 325) como tradición declaratoria y su desarrollo más trinita-
rio en el llamado Credo niceno-constantinopolitano (a. 381).

3. Dos Sacramentos de Cristo: Bautismo y Cena del Señor. En la iglesia 
anglicana, al menos, los demás sacramentos vienen a ser ritos sacramentales 
instituidos por la Iglesia.

4. El Episcopado histórico se adapta localmente según naciones (y cita 
el autor con nombres, 38 iglesias protestantes, siendo 8 Episcopalianas y 30 
presbiterianas (pp.180-181).



RECENSIONES 523

Iglesia Española Reformada Episcopal [=IERE]: En comunión con la 
anglicana y variantes locales, se organizó en 1868, en días de la primera Repú-
blica española, por disidentes de la Iglesia católica de España, que pretendían 
empalmar con la católica española independiente del siglo xi (¿ortodoxa?) so-
metida Roma. El promotor principal fue Juan Bautista Cabrera, exiliado en 
Gibraltar durante el reinado de Isabel II; y que, en días de la República, el 
general Prim le permitió regresar a España y predicar su evangelio protestante 
surgiendo seguidores en las principales ciudades españolas y siendo J. B. Ca-
brera obispo electo en 1880 y consagrado en 1894 por tres obispos anglicanos 
de Irlanda, resultando así ser Iglesia Española Reformada y Episcopal con liturgia 
mozárabe del siglo xi y después con rito romano con protocolo de asamblea 
sinodal bienal con delegados/as con voz y voto; y también sacramental de Bau-
tismo y Cena del Señor [Obsérvese que ante la fehaciente demostración his-
tórica por León XIII de que la iglesia protestante, al menos en España, había 
llegado a la invalidez de la consagración episcopal, por el lapso de tiempo solo 
presbiteral, acudieron a la consagración episcopal por los obispos irlandeses 
anglicanos citados]. 

Contemporáneos de Juan Bautista Cabrera (1837-1916), fueron líderes 
o Pastores de grupos evangélicos en España, a veces clandestinos, Antonio 
Villaespinosa (1833-1897), Francisco de Paula Ruet (1826-1878), Manuel Ma-
tamoros (1834-1866), Francisco Albricias (1856-1934). Todos, exiliados por 
Gibraltar o Europa y después repatriados, colaboraron en crear la IERE, re-
unidos en Sevilla en1869, adoptando en 1872 el sistema presbiteriano con el 
nombre de Iglesia Cristiana Española [ICE] y se extiende más por la Penínsu-
la con misiones pastorales y docentes. Hoy, la IERE o ICE es miembro del 
Consejo Mundial de Iglesias [ J. B. Cabrera, Manual de doctrina y controversia, 
Madrid 1900; P. García Rubio, La Iglesia Evangélica Española, iglesia protestante, 
125 años de vida y testimonio, Barcelona 1994] (pp. 198-199).

Por supuesto, toda la doctrina conciliar y dogmática de la Iglesia católica 
declarada durante el segundo milenio no es admitida por las iglesias no cató-
licas , como, Trento, infalibilidad pontificia definiendo excátedra, concepción 
inmaculada, asunción de María Virgen, celibato clerical obligatorio, ordena-
ción presbiteral y episcopal femenina, etc.).

Por último, dejemos constancia de que anglicanos más moderados, en 
2009, han pedido al papa Benedicto XVI su ingreso en la Iglesia católica; 
concesión pontificia con la constitución Anglicanorum coetibus, que incluye un 
estatuto de pequeñas deferencias litúrgicas secundarias (p. 193). 

Religiones no Cristianas: Pequeños protocolos y ceremoniales ecle-
siásticos y civiles de las comunidades judía, islámica e hindú, con su biblio-
grafía y webgrafía.



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 236-2 (2023)524

a)	 Judaísmo, con una comunidad de 50.000 habitantes en España, lo 
conforman judíos ortodoxos, conservadores y reformistas, no siempre bien 
avenidos entre sí con dimensión religiosa menos practicante. Se apoyan en el 
AT de la Torah y del Talmud como interpretación a las órdenes del gran Rabino 
o Maestro que preside la Sinagoga con ritos no sacrificiales, sino de lectura, 
oración y predicación. Sus protocolos y ceremoniales afectan a circuncisiones, 
matrimonios, funerales, tratamientos, indumentaria litúrgica, calendarios de 
fiestas sabáticas y tradiciones propias con las variantes de las dos escuelas his-
tóricas: Shamai y Hillel (pp. 263-331).

b)	 Islamismo, con comunidad creciente de religión musulmana, nacida 
en el siglo VII por el llamado profeta Mahoma y, velisnolis a guerra santa, 
pronto propagada por países árabes de oriente y occidente; tiene por doctrina 
protocolaria el ayuno y la oración con normativa de su libro sagrado El Corán, 
y con ceremoniales variantes en cada país. Su jefe supremo es el gran Ayatolá 
o Califa de cada comunidad con autoridad religiosa y política dentro de sus 
diferencias de Sunnitas, Chiitas y Sufitas (pp. 333-405).Y más derechos del 
varón que la mujer.

c)	 Induismo: Sistema religioso politeísta con historia de cinco mil años. 
Es una religión pagana, semipanteísta, nacida en la India y extendida por 
el Nepal y mundo asiático del lejano oriente, abierta a todas las formas de 
religiosidad natural. Texto y culto basado en los Libros Vedas con protocolos y 
ceremonial propios dentro de su teoría de la Reencarnación de las almas, más 
divinidades, sin profetas ni jerarquías. Basta creer en el Brahma, como dios su-
premo, impersonal y otros diosecillos naturales. Hay castas alta, media y baja 
y predominio del varón sobre la mujer. En España apenas hay representación 
hindú (pp. 407-456).

Breve Conclusión Valorativa: Fondo de mucho estudio, lecturas y bi-
bliografías y webgrafías para protocolizar y ceremonializar tantas Confesiones 
y Religiones. Y como observación a la totalidad sobre la presentación textual, 
formas que podrían mejorarse para una segunda edición, reordenando textos 
homogéneos y complementarios más conjuntados, para evitar reiteraciones. 
Y para agilizar y romper la pesantez de la misma tipografía, introducir algún 
esquema o dibujo gráfico que dice tanto como mil palabras. La cubierta de 
Carlos Corcho Ramos con sus simbolismos resulta significativa y orientadora. 
Norabuena a editor y editorial.

José Rodríguez Díez, OSA



ACTUALIDAD BIBLIOGRÁFICA 525

Libros Recibidos

La Ciudad de Dios-Revista Agustiniana anuncia en este apartado todos los libros 
recibidos de editoriales y autores. Se recensionarán además, aquellas obras que la Re-
dacción considere de interés para sus lectores. Envíense dos ejemplares a LA CIUDAD 
DE DIOS – REVISTA AGUSTINIANA Paseo de la Alameda, 39 - 28440 Guada-
rrama. Madrid. España.

* * *

EDICIONES PALABRA, SA  
Paseo de la Castellana, 210.  28046 Madrid

Sarah, R. - Diat, N., La fuerza del silencio. Frente a la dictadura del ruido (Col. 
Mundo y cristianismo), 202212, 284 pp.

EDITORIAL AGUSTINIANA  
Paseo de la Alameda, 39. 28440 Guadarrama

Arevalillo García, I., Memoria del pasado. Así se destruyó y expolió el patrimonio 
artístico-religioso en España durante la Guerra Civil (1936-1939), 2023, 3.884 
pp. (en colaboración con la Asociación Católica de Propagandistas, CEU 
Ediciones).

Cipriani, N.,  El Espíritu Santo, amor que une. Pneumatología y espiritualidad en san 
Agustín, (Col. Caritas Veritaris 4), 2023, 205 pp.

Iturbe Saíz , A. - Tollo, R.,  San Alonso de Orozco. Culto, historia y arte, 2023, 
347 pp.

CiuD-Ra 236-2 (2023) 525-526



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 236-2 (2023)526

EDITORIAL HERDER  
Provenza, 388. 08025 Barcelona

Halík, T., La tarde del cristianismo. Valor para la transformación, 2023, 294 pp.
Halík, T.,  Paradojas de la fe en tiempos posoptimistas, 2016, 241 pp.

GRUPO EDITORIAL PLANETA SAIC 
Av. Independencia 1682 C1100ABQ, CABA (Argentina)

Aa.Vv., La  verdad os hará libres. Tomo 1:  La iglesia católica en la espiral de violencia 
en la Argentina 1966-1983, (958 pp.); Tomo 2: La conferencia episcopal argentina y 
la Santa Sede frente al terrorismo del Estado 1976-1973, 2023, 847pp. 

REAL CENTRO UNIVERSITARIO  
ESCORIAL-MARIA CRISTINA 

CENTRO TEOLÓGICO SAN AGUSTÍN 
Paseo de Alamillos, 2. 28200 San Lorenzo de El Escorial

Gómez García, E., OAR – Somavilla Rodríguez, E., OSA,  (coords. y eds.), 
Creer en un único Dios, ¿vehículo de violencia o de fraternidad universal?, 2023, 
253 pp.

SAINT LEGER EDITIONS 
1 Chemin des Pièces. 49260 Le Coudray  Macouard

Billot, B., Plongée Chétienne au coeur du bouddhisme Zen, 2023, 161 pp.



Jaime García Álvarez
–	 San Agustín. Aproximaciones a su vida, obras y acción pastoral. Tomo I. Colección 

Delectat Audire, 1. Madrid 2017, 266 pp.
–	 San Agustín. Aproximaciones a su pensamiento teológico y espiritual. Tomo II. 

Colección Delectat Audire, 2. Madrid 2017, 286 pp.

Josep Ferre Domínguez
–	 El monasterio de agustinas de Bocairent, Historia de una fundación familiar 

(1556-2004). Colección Augustiniana Historica, 2, Madrid 2018, 444 pp.

José Palomares
–	 Fortuna de Fray Luís de León en la literatura española (ss. XVI-XVIII). 

Colección Augustiniana Historica, 1, Madrid 2016, 526 pp. 

Modesto González Velasco
–	 Btos. José Agustín Fariña y Pedro de la Varga, de Valladolid. Agustinos. Mártires de 

Paracuellos. Colección Testigos de Cristo, 19. Madrid 2017, 175 pp.

Nello Cipriani
–	 Los Dialogi de San Agustín. Guía para su lectura. Colección Delectat Audire, 3. 

Madrid 2017, 335 pp.

–	 El Espíritu Santo, amor que une. Colección Cáritas Veritatis, 4. Madrid 2023, 
205 pp.

Modesto González Velasco
–	 Tres Agustinos de Asturias y de Santander. Mártires en Paracuellos, Colección 

Testigos de Cristo, 20. Madrid 2018, 159 pp.

Pío de Luis Vizcaíno, OSA
–	 La Eucaristía según san Agustín. Ver, creer, entender. Colección Caritas Veritatis, 1. 

Madrid 2017, 318 pp.
–	 El monacato de San Agustín. Comunión, comunidad, ministerio, Colección Caritas 

Veritatis 2. Madrid 2018, 379 pp.
–	 Endorfinas Agustinianas, Colección Espiritualidad Agustiniana, 9, Guadarrama 

(Madrid) 2021, 126 pp.
–	 Arrastrados por la corriente de Dios, Colección Espiritualidad Agustiniana, 19, 

Guadarrama (Madrid) 2022, 154 pp.

NOVEDADES
EDITORIAL AGUSTINIANA



Ramón Sala González, OSA 
–	 Médico y Liberador. Introducción a la soteriología de San Agustín, Colección 

Caritas Veritatis, 3, Madrid 2021, 273 pp.

P. Serafín de la Hoz Veros, OSA
–	 Prelatura de Cafayate. 50 años. Historia y Canto, Colección Augustiniana 

Histórica, 5, Guadarrama (Madrid) 2021, 418 pp.

Ismael Arevalillo García, OSA
–	 Exclaustración y desamortización eclesiástica en la España del siglo xix. Colección 

Augustiniana Historica, 3, Madrid 2019, 550 pp.
–	 Beato Anselmo Polanco, O.S.A ( 1881-1939). La vida sustenta las palabras. 

Colección Augustiniana Historica, 4, Madrid 2020, 317 pp.

P. Antonio Iturbe Saíz y Roberto Tello
–	 San Alonso de Orozco. Culto, historia y arte, Madrid 2023, 347 pp. + ilustr.

NOVEDADES
EDITORIAL AGUSTINIANA


