Actualidad bibliografica







CruD-RA 236-2 (2023) 495-524

Recensiones

AGUSTINIANA

SANCHEZ TAPIA, M., El Espiritu Santo, vida de la Iglesia, xxv _Jornadas Agustinia-
nas. Centro Teoldgico San Agustin, San Lorenzo de El Escorial, Volumen 25/1, Ed.
Agustiniana, Guadarrama 2023, 348 pp.

La obra que recoge los textos de las ponencias presentadas en las XXV
JORNADAS AGUSTINIANAS (=JA), organizadas por el Centro Teol6gico
San Agustin (CTSA), se abre con unas paginas de presentacién del Dr. P. Ma-
nuel Sanchez Tapia, director actual. Las JA de 2023 se celebran con el titulo £/
Espiritu Santo, vida de la Iglesia, como un intento de aproximacion a la tercera
persona de la Santisima Trinidad. El Espiritu Santo es nuestra valiosa ayuda
para vivir con fe, esperanza y caridad renovadas, nuestra vida cristiana.

El CTSA naci6 con vocacion de hacerse hueco en el mundo de los estu-
dios eclesiasticos en Espafia. Una de sus aportaciones mas valiosas ha sido la
celebracion anual de las JA desde marzo de 1998, interrumpidas solo en 2014.
Un foro en el que se ha venido reflexionando, con libertad y rigor, sobre los
temas mas vitales o de mayor actualidad de la teologia. 25 volimenes recogen
las intervenciones de especialistas cualificados que han dado cuerpo a esta
feliz iniciativa. Como nota singular, la presencia del pensamiento de san Agus-
tin en la mayoria de las disertaciones presentadas.

Los dias 4 y 5 de marzo de 2023, las JA llegaron a la cima de sus 25 afios.
Hablar del Espiritu Santo es una tarea recurrente y una linea de fondo en la re-
flexion eclesiolégica. Una cuestion relevante que se ha recordado con ocasion
del acontecimiento sinodal: Un tnico Espiritu que suscita una misma fe en el
unico Sefior y hace de todos, por el sacramento del bautismo, una comunidad
sacerdotal que comparte la mision eclesial, tema monografico de las XXIV JA
en a las que participaron los Subsecretarios del Sinodo de los Obispos, Sister



496 LA CIUDAD DE DI0OS - REVISTA AGUSTINIANA 236-2 (2023)

Nathalie Becquart, XMC] y el obispo agustino Luis Marin de San Martin,
OSA.

El biblista David Alvarez Cineira, OSA, present6 la primera ponencia
de las XXV JA, titulada “El Espiritu Santo y la Biblia. El libro de Hechos de
los Apostoles”. Magnifico y oportuno encuadre para enmarcar las Jornadas
y constatar la recuperacion del interés por la persona y la obra del Espiritu
Santo en la historia y teologia occidentales. Una breve sintesis sobre el Espiritu
Santo y la Biblia y la presentacion de Lucas como teélogo del Espiritu, sirven
de introduccion al relato de la conversién de Cornelio (Hch 10), un centurién
romano generoso y temeroso de Dios.

Cornelio va a acoger a Pedro en su casa, aunque la hospitalidad del centu-
rién creara problemas a Pedro con la iglesia de Jerusalén. La mesa de Cornelio
estaba abierta no solo a los incircuncisos, sino también a algunos contamina-
dos por la idolatria. Pedro, sin embargo, defiende la aceptacion de los genti-
les como miembros de la comunidad de la alianza. El argumento explicito y
decisivo de Pedro es la efusion del Espiritu sobre los gentiles. Esta apertura a
los gentiles —problematica a los ojos de la comunidad de Jerusalén—, supone
un cambio radical en la historia de la salvacion. Dios empuja a su iglesia a la
mision universal. Este impulso misionero es fruto del Espiritu y tendra reper-
cusiones esenciales para el futuro del cristianismo. El Espiritu Santo va a ser
protagonista y fermento de la Iglesia. “Lo que es el alma respecto al cuerpo del
hombre -dira san Agustin—, eso mismo es el Espiritu Santo respecto al cuerpo
de Cristo que es la Iglesia” (Sermdn 267, 4).

Alvarez Cineira comenta con claridad Hch 11, 1-18, y su reflexion sirve de
espléndido prélogo a las colaboraciones del resto de los ponentes.

El Dr. Bert Daelemans, SJ, jesuita belga afincado en Madrid, ingeniero,
arquitecto y musico, profesor de teologia en la Universidad de Comillas, titula
su texto “Pintor del retrato de Dios. El Espiritu Santo y el quehacer teolégico”.
Un trabajo sugerente que fija sus anclajes en cuatro criterios hermenéuticos
para discernir al Espiritu en el quehacer teolégico. En primer lugar, el criterio
escatologico, que quiza pudiera llamarse Aolistico, por su caracter abarcador. El
criterio cristologico, en segundo lugar; el Espiritu Santo nos hace capaces de
reconocer a Cristo, aunque presente el rostro de un hombre doliente. En tercer
lugar, el criterio eclesiol6gico. Formamos un solo cuerpo en un solo Espiritu.
Finalmente, el criterio soteriol6gico. El Espiritu Santo, puente entre el servicio
y la resurreccion, nos habilita para imitar a Cristo en la locura de la Cruz y de
su entrega servicial por la vida del mundo.

Cada uno de estos criterios hermenéuticos lo ilustra Bert Daelemans con
cuatro obras de arte contemporaneo que van de una alfombra de polen de
avellana y una exposicion temporal, a unos tapices o a un mosaico. El lector



RECENSIONES 497

de las actas de las Jornadas, evidentemente, no tiene acceso inmediato a estos
apoyos visibles.

Las reflexiones finales (de la pagina 100 a la 103), ofrecen apuntes valio-
sos. En un tiempo de tensiones y polarizaciones —también dentro de la Iglesia—,
conviene no olvidar que el Espiritu es la fuente tanto de la unidad como de
la pluralidad. La eclesiologia de comunién se ha convertido en el verdadero
corazoén de la doctrina sobre la Iglesia del Vaticano II. Una de las funciones del
quehacer teolégico contemporaneo serd tener a la vista el sacerdocio comun
de los fieles y, de modo especial, la dimension del sensus fidelium (LG 11, 12),
que se ha de verificar en sintonia y bajo la guia del magisterio. En el necesario
quehacer teolégico, solo la presencia del Espiritu garantizara la desaparicion
de perspectivas excluyentes y la convivencia de paradigmas complementarios.

En unas JA no podia faltar la mirada hacia san Agustin. Un poco mer-
mada —a pesar de celebrarse los veinticinco afios de las Jornadas— ya que solo
una de las ponencias tuvo como pensador de referencia al obispo de Hipona.
El agustino Dr. P. Jaime Garcia Alvarez, buen conocedor de san Agustin, titulé
su exposicion, “El Espiritu Santo, alma de la Iglesia en San Agustin”. Como
pastor, acompand y guio a sus fieles de Hipona de acuerdo con las circunstan-
cias que vivio la didcesis a €l confiada. En los primeros afios de su ministerio
episcopal, el maniqueismo se hace fuerte en Hipona y Agustin se centra en la
autoridad de la Iglesia, basada en la credibilidad de la fe y su relacion con la
autoridad de la Biblia y de la Iglesia. Mas tarde —entre el afio 400 y el 412,
tendra que librar un pulso fuerte con los donatistas, y, finalmente, a partir del
410, coincidiendo con el saqueo de Roma los fieles de Hipona reciben serias
acusaciones por parte de los paganos. Circunstancias muy distintas que obli-
gan a que san Agustin insista en diferentes aspectos de la eclesiologia.

Frente a los donatistas, la Iglesia “Communio”, fundamentada en Jesu-
cristo. Jesucristo, sin embargo, sobrepasa los limites del tiempo y del espacio
y no se reduce inicamente al Cristo histoérico. Toma de san Pablo la idea de la
Iglesia cuerpo y acuna Agustin la expresion “Cristo Total” que une, de forma
inseparable, a Cristo y a la Iglesia. La Iglesia es una de las multiples formas de
presencia de Cristo en medio de nosotros.

Lo que une entre si a los miembros del cuerpo de Cristo es el Espiritu
Santo. El pensamiento de san Agustin como alma de la Iglesia lo expone en De
Trinitate. Recibimos el Espiritu Santo si amamos a la Iglesia. La presencia del
Espiritu Santo en el corazén de los fieles se manifiesta tanto en el amor hacia
la Iglesia como en la caridad reciproca y la construccion de la paz, fruto de la
caridad.

San Agustin utiliza el simil de la construcciéon de un edificio para hablar
de como el Espiritu Santo realiza la comunidad eclesial (cf. Sermén 336, 1).



498 LA CIUDAD DE DI0OS - REVISTA AGUSTINIANA 236-2 (2023)

Los diferentes grados de la caridad son las etapas de su construccién. Por eso,
el criterio mas seguro para discernir la presencia del Espiritu Santo en nuestra
vida es el amor fraterno. Es en la caridad donde se hace presente el Espiritu
Santo y este mismo Espiritu es garantia de unidad. “Una vez mas se nos en-
carece la unidad mediante las lenguas de todos los pueblos. Nos la encarece
el Sefior al resucitar, Cristo al ascender al cielo, y la confirma hoy el Espiritu
Santo que viene” (Sermdn 268, Solemnidad de Pentecostés).

D. Eduardo Torano Lépez, Asesor nacional de la Renovacion Carismatica
Catolica en Espana, hablo acerca de “El Espiritu Santo y los nuevos
movimientos eclesiales”. El magisterio pontificio contemporaneo ha pedido
para la Iglesia un nuevo Pentecostés y, con este deseo de fondo, la proliferacion
de grupos y movimientos se ha validado —en algunos casos desde una cierta
precipitacion y escaso analisis— como fruto del Espiritu. La misma indefinicion
del término “movimiento”, aunque Juan Pablo II ha tratado de explicarlo en
la Christifideles laici y hoy sean considerados como dones del Espiritu Santo
para la Iglesia y para el mundo, provoca actitudes que van de la aprobacion
inmediata a la sospecha sistematica. El criterio esencial de discernimiento es,
sin duda, la unidad, la comunion. Movimientos carismaticos heterodoxos se
han dado a lo largo de la historia de la Iglesia y no es atrevimiento —creo
yo— afirmar que también hoy seria necesario evaluar con seriedad las nuevas
propuestas de vida cristiana.

No es facil abordar este tema por la misma indefinicién, ya apuntada,
de “movimiento eclesial” y parece un poco arriesgado afirmar que los frutos
son, sin duda, la clave fundamental para verificar la comunién con la Igle-
sia, el testimonio de comunién con el Papa y el obispo, el compromiso con la
evangelizacion... La medida de los frutos se apoya, con frecuencia, en datos
estadisticos o en la relevancia social.

Nadie puede poner en duda que el Espiritu es fuente y dador de Vida
y que Pentecostés es un acontecimiento intemporal, pero sin olvidar que la
realidad de los nuevos movimientos eclesiales es muy diversa y podemos es-
tar, simultaneamente, ante un valioso potencial evangelizador y una peligrosa
atomizacion de la Iglesia.

La tnica voz femenina de las XXV Jornadas Agustinianas la puso Myrna
N. Torbay Khoury, secretaria general de la Universidad de la Mistica de Avila
(CITES). Expuso el tema “El Espiritu santo, los misticos y la oracion”. Fij6 su
atencion, de modo preferente, en la figura de una de las grandes misticas del
carmelo teresiano, Edith Stein, martir, filosofa y te6loga alemana, canonizada

por Juan Pablo I el 11 de octubre de 1998.

Edith Stein —o Teresa Benedicta de la Cruz— compuso una Novena de Pen-
tecostés en siete estrofas. Myrna N. Torbay ocupé su exposicion en comentar,



RECENSIONES 499

estrofa por estrofa, esta composicion de Edith Stein. Es de gran originalidad
que la copatrona de Europa desde el 1 de octubre de 1999, subraye el atributo
femenino-materno del Espiritu Santo y exprese que lo especifico del Espiritu
es “ser madre de todos los vivientes”.

Si las siete estrofas de Edith Stein son de una notoria belleza literaria y
elevacion mistica, no menos los comentarios de Myrna N. Torbay que ha con-
tribuido a darnos a conocer la profundidad de una de las grandes misticas del
carmelo teresiano que en su poema Novena de Pentecostés se aproxima a todos
los aspectos basicos de un tratado sobre el Espiritu Santo con expresiones
tan plasticas como iAmor eterno!, iVida eterna!, iRayo penetrante!, iFuer-
za triunfadora!, iMano creadora! iCreador del Universo!, iJabilo eterno! La
sexta estrofa hace mencion de Maria, esposa del Espiritu Santo. Escribe Edith
Stein, “cuando Maria pronuncié su Fiat, comenz6 el reino de los cielos en la
tierra, y ella fue su primera ciudadana”.

Myrna N. Torbay, ley6 versos de Edith Stein de claro sabor agustiniano:
“Ta, mas cercano a mi que yo misma / y mas intimo que mi intimidad...”. Una
excelente conferencia que, una vez escuchada, exige ser leida pausadamente,
viajando cada uno hacia su dentro.

José Roman Flecha Andrés, un fiel exponente de vida intelectual y pasto-
ralmente fecunda, no es la primera vez que participa en las JA. Hoy ya profesor
emérito de la Universidad Pontificia de Salamanca y del Seminario diocesano
de Leon, es la voz del maestro, de la teologia rumiada y contrastada tanto
con las fuentes como con la sensibilidad de la calle. Su aportacion a las XXV
Jornadas agustinianas fue la reflexion titulada “El Espiritu Santo y la vida del
sacerdote”.

El ministerio sacerdotal solo se comprende desde la configuracién de un
modo especial para vivir y actuar con la fuerza del Espiritu Santo al servicio
de la Iglesia. La uncién del Espiritu Santo que va unida al sacramento del
orden, sella a los presbiteros con un caracter particular indeleble y posibilita
actuar “en persona de Cristo”.

Son iluminadores y de caracter practico los apartados comprendidos del
siete al doce. Citando al papa Francisco, escribe: “Somos ungidos para ungir.
Ungimos repartiéndonos a nosotros mismos, repartiendo nuestra vocacién y
nuestro corazon”. El Espiritu Santo como sujeto agente de la llamada y del
envio a la mision sacerdotal. Y, siguiendo las senales de alerta que hoy afectan
a los mensajeros del Evangelio, cita de nuevo al papa Francisco cuando habla

de la acedia egoista, el pesimismo estéril, la mundanidad espiritualy la guerra dentro
del Pueblo de Dios.



500 LA CIUDAD DE DI0OS - REVISTA AGUSTINIANA 236-2 (2023)

Refiriéndose a los frutos del Espiritu, recuerda José Roman Flecha el
amor y la alegria como escudos que nos defienden de nuestra tristeza y de
nuestro egoismo.

Muy de agradecer la recuperacion del protagonismo del Espiritu en la
Iglesia y, particularmente, en la vida y ministerio del sacerdote. No es necesa-
rio insistir en que el planteamiento de los sacramentos no puede quedar en un
nivel teérico dogmatico y tampoco en otro mas celebrativo-practico. Se han
revisado el misal, los rituales, los leccionarios, la liturgia de las Horas. No se ha
olvidado el caracter mistagogico de la celebracion para que sea puente que nos
une con la transcendencia y lo visible nos lleve a lo invisible. En este contexto,
nunca sobrara el recordatorio con que concluye José Roman Flecha sobre la
necesidad de que el presbitero pueda acoger la gracia que pasa a través de sus
manos cuando administra los sacramentos.

El P. Isaac Gonzalez Marcos, OSA, ofrece una memoria-reflexion con el
epigrafe “25 anos de Jornadas agustinianas: El paso del Espiritu por el CTSA”.
Ningun otro notario mejor de esta efeméride que el Doctor en Historia ecle-
siastica por la universidad Gregoriana de Roma y profesor del CTSA y de la
Facultad de Teologia de Burgos. Durante cuatro afios fue director del CTSA y
quince, subdirector.

Tras unas densas paginas sobre el Espiritu Santo alma de toda vida co-
munitaria y de toda la teologia, fue centrando su disertacion en los 6rganos
de gobierno del CTSA, en las grandes celebraciones y otros acontecimientos
del CTSA.

Estamos ante un apunte histérico encomiable. Levanta acta de la cola-
boracion inicial de profesores y alumnos entre dos de las entonces cuatro pro-
vincias agustinianas espafiolas (Matritense y Espafia) —que regian sus propios
estudios: Estudio Teol6gico Escurialense (ITE), en San Lorenzo de El Esco-
rial, afiliado a la Universidad Pontificia de Salamanca, y Estudio Teolégico
Tagaste (ETAT), en los Negrales (Madrid), afiliado a la Universidad Pontificia
de Comillas.

El 8 de junio de 1994 se firmaron los primeros Estatutos y en septiembre
del mismo afio se reuni6 el primer Patronato; el 3 de octubre, también de
1994, tuvo lugar la solemne inauguracion del curso en el Monasterio de San
Lorenzo de El Escorial. Animados por el espiritu de unidad y de colaboracion,
y empeniados en el fomento de los diversos saberes de los estudios eclesiasticos,
se inici6 una andadura a la que se uniria en 1995 la Provincia Agustiniana de
Castilla. Una situacion de provisionalidad, a la espera de crear un tnico centro
con entidad juridica propia. Este paso abri6 las puertas a la incorporacion de
nuevos profesores y nuevos alumnos que fortalecieron el cuerpo del CTSA.
Otro hito significativo fue la incorporacion, en 2005, de profesores y estudian-



RECENSIONES 501

tes de la Orden de agustinos recoletos y, en fechas distintas, jovenes escolapios,
mercedarios, etc.

Ademas de una actividad académica de calidad, el CTSA ha desarrollado
a través de su historia ya de veintinueve afnos, un amplio programa de activi-
dades. Ademas de las JA —que han celebrado este ano su edicion nimero vein-
ticinco— charlas impartidas por personas tan cualificadas como el cardenal
Prospero Grech, agustino, D. Manuel Monteiro de Castro, entonces Nuncio
apostolico en Espana, D. José Maria Yanguas, obispo de Cuenca, D. Rail
Berzosa Martinez, obispo de Ciudad Rodrigo, eucaristias presididas por D.
Carlos Osoro, Cardenal arzobispo de Madrid, el agustino P. Manuel Herrero,
obispo de Palencia...

Las Eucaristias de las JA han sido presididas por cardenales como D. Es-
tanislao Esteban Karlic, D. Carlos Amigo Vallejo, OFM, D. Carlos Osoro, los
obispos Esteban Escudero, Rafael Palmero, José Mazuelos, Vicente Jiménez,
Eusebio Hernandez..., el P. General OSA, Miguel Angel Orcasitas (1999), el
P. General OAR, Miguel Mir6 (2011) y un cuadro diverso de Priores Provin-

ciales.

Algo semejante puede decirse de las eucaristias de clausura de curso. En
2021, por ejemplo, presidieron los cardenales Carlos Osoro, arzobispo de Ma-
drid y D. Baltazar Enrique Porras, arzobispo de la Archidi6cesis de Mérida, en
Venezuela y Administrador Apostolico de Caracas.

Los alumnos del CTSA, ademas de completar su formacion humana, inte-
lectual y espiritual, han ido ahormando su formacion. En este contexto, se han
celebrado profesiones religiosas solemnes, ordenaciones diaconales y sacer-
dotales. Cuatro profesores del CTSA fueron promovidos al episcopado: El P.
Mariano Moreno y el P. Demetrio Jiménez Sanchez-Mariscal para el Vicariato
de Cafayate (Argentina), el P. Manuel Herrero, para la di6cesis de Palencia
(Espana) y el P. Luis Marin de San Martin, obispo subsecretario para el sinodo
de los Obispos).

Otro capitulo es la presentacion de libros de profesores del CTSA (P. Pe-
dro Langa, OSA, P. Gonzalo Tejerina, OSA, P. Enrique Somavilla, OSA, P.
Manuel Sanchez Tapia, OSA, P. José Manuel Bengoa, OAR).

No se puede olvidar la colaboracién mutua, efectiva y fraterna del ETAV
(Estudio Teolégico agustiniano de Valladolid) y el CTSA (Centro Teologico
san Agustin) que, dia a dia, se ha consolidado.

El volumen cierra sus ponencias con dos textos menores en cuanto a ex-
tension: Una “Meditacion en voz alta: El Espiritu santo en la vida de la Igle-
sia”, de D. Carlos Osoro, Cardenal arzobispo de Madrid, y una seleccion de



502 LA CIUDAD DE DI0OS - REVISTA AGUSTINIANA 236-2 (2023)

textos de la enciclica Dominum et vivificantem (18 de mayo de 1986), dedicada al
Espiritu Santo, de Juan Pablo II.

La universalidad de lenguas en la Iglesia desde el primer momento de su
existencia —comenta Don Carlos—, es fruto del Espiritu Santo. Universalidad
que se extiende, igualmente, a todas las culturas. Entre la ascension de Jesus y
el dia de Pentecostés, los discipulos se hallan reunidos en el Cenaculo junto a
Maria. Un viento impetuoso les hace salir de si mismos y vivir la valentia de
quien se siente lleno de Dios y de la fuerza del Espiritu. Todos estamos llama-
dos a acoger la vida que engendra el acontecimiento de Pentecostés.

En la vida de la Iglesia, se puede contemplar al Espiritu Santo en tres di-
mensiones: Actua en la creacion, es inspirador de la Escritura y es el Espiritu
de Cristo que nos guia en una plena comuni6n con El.

No quiso Don Carlos pasar por alto una referencia al pensamiento de
san Agustin sobre el Espiritu Santo. En el Comentario a la Primera Carta de San
Juanhabla Agustin de como el Espiritu Santo es un amor que permanece. Este
amor, es el Espiritu Santo (cf. De Trinitate 15, 17, 31). Creer en el Espiritu Santo
es un contenido esencial del Credo cristiano porque nos hace comprender, a la
luz de Dios, las realidades del mundo y la proximidad de Dios.

El Cardenal arzobispo de Madrid concluy6 expresando su deseo de que,
ahora que estamos trabajando por una Iglesia sinodal, vivamos un nuevo Pen-
tecostés y que el Senor envié sobre todos nosotros su Espiritu para renovar la
faz de la tierra.

Los organizadores de las Jornadas merecen, por muchos motivos, el re-
conocimiento y la felicitacion por su buen trabajo. Haber llegado a la cima de
veinticinco ediciones es un signo de madurez y de contribucién a un dialogo
fecundo entre la fe y la cultura contemporanea.

SANTIAGO M. INSUNzA, OSA

GONZALEZ, 1., OSA - LAzZCANO, R. (eds.), XXV Aniversario Jornadas Agustinianas,
(1998-2023), Centro Téoldgico San Agustin, San Lorenzo de El Escorial, vol. 25/2,
Ed. Agustiniana, Guadarrama 2023, 303 pp.

Isaac Gonzalez Marcos, OSA, y D. Rafael Lazcano Gonzalez han puesto
en nuestras manos la historia del CTSA y de las XXV JORNADAS AGUS-
TINIANAS. La amplisima documentacién se completa con un album de fo-
tografias que cierra la publicacion. El P. Alejandro Moral Antén, OSA, Prior
general de la Orden de San Agustin, el P. Domingo Amigo Gonzalez, OSA,

Prior provincial de la Provincia San Juan de Sahagun, D. Francisco Garcia



RECENSIONES 503

Martinez, Decano de la Facultad de Teologia de la UPSA, Excmo. Rmo. P.
Luis Marin de San Martin, obispo, Subsecretario de la Secretaria General del
Sinodo y el P. Manuel Sanchez Tapia, OSA, Director actual del CTSA, abren
el libro con diferentes palabras de saludo.

La primera parte, presenta la historia y la crénica pormenorizadas del
XXV aniversario de las Jornadas Agustinianas (1998-2023). Queda recogi-
da toda la informacién que pueda necesitar un estudioso para conocer deta-
lles historicos, estadisticos, los nombres de las personas mas implicadas en el
proceso de creacion del CTSA, las sedes del CTSA, la incorporacion de los
agustinos recoletos y escolapios al Centro, la afiliacién del Centro a la UPSA,
el plan de mejora de calidad del CTSA, la implantacién del Plan Bolonia, la
relacion de acontecimientos importantes en la vida del CTSA, la visita cordial
y animadora del cardenal Carlos Osoro, arzobispo de Madrid (21 de enero de
2015) y el acontecimiento inesperado y traumatico del Covid-19 que no para-
liz6 la actividad académica y si impuso el imperativo de ponerse al dia en las
nuevas tecnologias.

Sobre todo, a lo largo de las paginas aparece un amplio cuadro de honor
de tantas personas que han contribuido a hacer realidad el CTSA y todas sus
actividades. Es de destacar el apoyo cercano de los tltimos Priores Generales,
P. Miguel Angel Orcasitas, P. Robert Prevost y P. Alejandro Moral.

Los cuadros estadisticos son, a veces, numeéricos, pero detras de cada gua-
rismo hay un nombre y un esfuerzo, una inversién de tiempo y de ilusioén. Los
ponentes, los presidentes de las celebraciones eucaristicas, los autores de las
portadas de las actas de cada edicion, los estudiantes encargados de servicios
auxiliares...todos deberian ocupar un lugar en la relacién de artifices de las
Jornadas que presentan un arco de tiempo que va de 1998 a 2023.

D. Rafael Lazcano Gonzalez, bibliografo, poligrafo y editor de libros,
ofrece, en ciento veintiséis paginas, el apartado o capitulo “Las XXV Jornadas
Agustinianas (1998-2023) del Centro Teolégico San Agustin y su impacto en las
revistas cientificas”.

El titulo es muy pertinente y provoca un volcan de preguntas. (La publi-
cacion de las ponencias que han configurado las XXV Jornadas Agustinianas
a qué campos ha trascendido? ¢Han tenido alguna repercusion en los medios
de comunicacion de la Iglesia? éHan servido de convocatoria para la familia
agustiniana y otras personas —sacerdotes, religiosos o laicos— preocupados por
el pulso de la Iglesia? {Los temas elegidos se pueden etiquetar como importan-
tes y actuales?...

Es evidente que para los alumnos —tanto del CTSA como del ETAV- sir-
ven de complemento a la formacion reglada de sus estudios eclesiasticos. En



504 LA CIUDAD DE DI0OS - REVISTA AGUSTINIANA 236-2 (2023)

algunos casos, han recordado fechas conmemorativas singulares: El 1650 del
nacimiento de san Agustin, (2004); el 450 aniversario de la muerte de santo
Tomas de Villanueva (2005); el Concilio Vaticano II. 40 afios después (2006);
el “Ano sacerdotal”, promulgado por Benedicto XVI con ocasién del 150 ani-
versario del “dies natalis” de san Juan Maria Vianney; el 1600 aniversario del
inicio de la redaccion, por parte de san Agustin, de la obra De Trinitate (2012);
la dedicacion del 2014 como Afio de la Vida Consagrada (2015)... y temas tan
vivos como “Encuentros de fe . Horizontes de nueva evangelizacion (2011);
“Los jovenes, la fe y el discernimiento vocacional” (2018); “El transhumanis-
mo en la sociedad actual” (2019); “Eutanasia, {desafio a la vida?” (2020); “El

papel de la mujer en la Iglesia” (2021) o “La Iglesia y la sinodalidad” (2022).

El balance de las veinticinco JA celebradas es positivo y una ocasion para
comparecer la familia agustiniana en el mundo de la teologia y del pensamien-
to religioso en Espaiia. Simultaneamente, la publicacién de las ponencias ha
sido una forma de enriquecer nuestras bibliotecas con una coleccién de libros
monotematicos.

De cara al futuro, y pensando —por fidelidad a san Agustin- en el compro-
miso de los agustinos con el mundo de la cultura, se pueden recordar algunas
observaciones que ya se estan poniendo en practica. Por ejemplo, que el pro-
grama de cada edici6n incluya algunos temas relacionados con el pensamiento
agustiniano. También que llegue la noticia de la celebracion de las Jornadas,
ofreciendo alojamiento, a las Facultades de teologia, Seminarios, medios de
comunicacion...Celebradas las Jornadas, que la publicacién correspondiente
se envie, para su recension a revistas y bibliotecas especializadas.

El libro concluye con una rica documentacion ofrecida por el P. Isaac
Gonzalez Marzos, OSA, sobre el organigrama y relaciéon nominal de las au-
toridades académicas, 6rganos de gobierno y claustros de profesores desde
el curso 1994-1995 al 2022-2023. Se completan con unos anexos dedicados
a alumnos, titulaciones, planes de estudios...para finalizar con un repertorio
fotografico a color, de promociones, celebracion de Jornadas, inauguraciones
de curso, personalidades destacadas que han participado en las Jornadas, di-
rectores del CTSA y portadas de los volumenes de las veinticinco JA.

Pablo VI recordaba, con ocasion del Capitulo General OSA de 1977:
“Nos gusta recordar, atn, un elemento en el que se ha de reconocer una ca-
racteristica peculiar, y casi diriamos, el ingenio de la Orden agustiniana; y es
la aptitud para ejercer el apostolado intelectual”. El jesuita Carlo M. Martini
—que fue sucesor como arzobispo de Milan veinticinco afios después de Juan
Bautista Montini—, hablaba de que la primera virtud para afrontar seriamente
el mundo del futuro, tiene el nombre de honestidad intelectual.



RECENSIONES 505

El P. Isaac Gonzalez Marcos, OSA y D. Rafael Lazcano, han puesto en
nuestras manos una riqueza documental y bibliografica que estaba dispersa en
archivos y secretarias. Independientemente de esta informacion, subyace una
idea capital: el humus vital de la vida agustiniana no se puede desvincular del
estudio. La predicacioén, la educacion, el dialogo con el mundo contemporaneo
exige la ascesis del estudio. Es condicién indispensable para leer la realidad
que nos rodea.

SANTIAGO M. INSUNzA, OSA

MORALES, M., - INSUNzA, S. M., En familia con santa Monica. Por caminos de
comunion, oracion y espiritualidad, Ed. Ciudad Nueva, Madrid 2023.

La obra que tenemos entre las manos destila olor a familia, comunion,
espiritualidad y oracién cristiana. En sus paginas los autores proponen a Santa
Monica como ejemplo e intercesora para las madres con hijos necesitados o
desorientados en nuestros dias. Esta excepcional mujer cristiana, contextuali-
zada en marco dorado de la patristica postnicena, nos ensefia una gran leccién:
el valor y la eficacia de la oracién confiada y tenaz. En efecto, la perseverancia
en la oracion desemboca en frutos concretos, asi como la plegaria incesante de
Monica obtuvo felizmente la conversion de su hijo Agustin. {Como iba a per-
derse un hijo de tantas lagrimas...? El libro es de muy 4agil lectura, tanto por el
lenguaje que emplea como por su presentacion (capitulos cortos, parrafos no
muy largos e ilustraciones de Fano). Nos persuade de que las madres atentas al
crecimiento de sus hijos en la fe no deben nunca desesperar; esto aun cuando
surjan dificultades aparentemente insalvables. Ademas de este nicleo temati-
co, las 286 paginas de esta obra son una sintesis de los ejes mas sobresalientes
de la rica espiritualidad agustiniana.

Ya en el siglo XV tenemos constancia de una Asociacion de madres cris-
tianas que se reunian bajo el nombre y la proteccion de Santa Ménica. Lo ha-
cian también en la compania de N* S* de la Consolacion (pp. 175-176). Pedian
a Dios la salvacion de sus hijos. Mirando a nuestros dias, los grupos de madres
inspirados en la santa tagastina han cobrado especial significado gracias al tra-
bajo —desde los afios 80— de la Parroquia Santa Rita de Madrid. Estos grupos
hallaran en estas paginas luz y aliento para el camino.

El libro (un tanto miscelaneo en los colaboradores que en él se dan cita)
estd articulado en torno a 7 secciones claramente delimitadas. Tras la presen-
tacion (D. Amigo) y el prélogo (B. Moreno, N. Rodriguez y M. Parente) se
van desarrollando cada uno de los bloques tematicos. El bloque primero se
fija en algunos elementos destacados que —sobre Moénica— aparecen en el gran
bestseller de San Agustin, Las Confesiones. El segundo bloque pone en voz alta la



506 LA CIUDAD DE DI0OS - REVISTA AGUSTINIANA 236-2 (2023)

invitacion a orar que Santa Moénica hace, predicando con su propio ejemplo. El
tercer bloque —el mas doctrinal de todo el libro— explica los niicleos mas repre-
sentativos vinculados a la propuesta espiritual de la protagonista: el cuidado
de la armonia conyugal, la escuela del corazoén, la voz del Maestro interior,
el desarrollo de la maternidad con sello cristiano, la lucha de la oracion, la
presentacion de la Iglesia como madre sanadora, la fecundidad que aparece
escondida como tesoro en la viudez, la vuelta del hijo a la fe recibida en la in-
fancia y perdida en varios devaneos dispersivos, el modelo de los que reciben
la Sabiduria (Agustin y Ménica), el vuelo intimo y compartido de Ostia Tibe-
rina y las asociaciones de grupos que tienen deseos de crecer de la mano de
Monica y de la espiritualidad del ya converso Agustin. El cuarto bloque hace
un recorrido histérico, analizando la organizacion de las comunidades que se
inspiran en Santa Moénica. El quinto, de tono vivencial, narra testimonios es-
pléndidos de algunas madres-Moénica. El sexto es una radiografia de los subra-
yados mayores de la espiritualidad agustiniana y el séptimo —finalmente- hace
una viva exhortacion a vivir siempre en clave de oracion. Este altimo capitulo
esta nutrido de plegarias de diversa procedencia.

En mi opinién estamos ante una obra que puede servir de guia a laicos y
a familias que tienen deseos de conocer un poco mejor la espiritualidad agus-
tiniana. Pienso que las mejores destinatarias de estas paginas son las madres
que tienen que lidiar con hijos mas o menos rebeldes. Seran de utilidad a los
sacerdotes y coordinadores que —por acd y por alla— acompanan ilusionados a
distintas Comunidades cristianas de “Madres-Monica”.

P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

LazcaNo, R. (ed.), Tesauro Agustiniano. 11: Fray Luis de Leon; Tesauro Agustinia-
no. 12: Leon Almaraz-Manso, Pozuelo de Alarcon (Madrid) 2023, Tomo 11: 406
pp- + ilustr.,, Tomo 12: 415 pp.

Con grandes expectativas esperdbamos este volumen 11, dedicado inte-
gramente a Fray Luis de Le6n (1527-1591), de la imponente obra lazcaniana
Tesauro Agustiniano. Conociamos desde hace mas de tres décadas su Fray Luis
de Ledn. Biografia (Madrid 1990) y una segunda edicion actualizada y mejora-
da, cuatro afos mas tarde, con prologo del catedratico de Literatura de la
Universidad de Malaga, Cristébal Cuevas. Lazcano nunca defrauda. Si en
aquella monumental Bibliografia actualizada registraba 2626 referencias biblio-
graficas, en esta que hoy presentamos llega al nimero capicia de 4224. Y es
que “el ilustre maestro salmantino, defensor de las propias opiniones y puntos
de vista, amigo de novedades frente a los partidarios de antiguallas (te6logos
escolasticos rigidos), de talento vasto, rico y vigoroso, personalidad acrisolada



RECENSIONES 507

en sufrimientos, angustias y quebrantos, adquiere cada dia mas visibilidad en
el ambito de la cultura y la sociedad a través del esforzado quehacer de una
pléyade de leonianos, luisistas y luis6logos esparcidos por todo el mundo” (30).
Quizas muchos alimentados por los 13 estudios, entre ellos las dos biografias,
de Lazcano (283-284), superando asi en nimero al eminente Angel Alcala y al
agustino Segundo Folgado Florez (237-238) y a tantos otros que citaremos en
Fuentes y bibliografia; e igualando a D. Manuel Fernandez Alvarez (231-233).
A las normas de uso, abreviaturas y signos convencionales, sefialamos que la
biografia del de Belmonte, muy bien asentada en la bibliografia mas solvente,
ocupa veinte paginas, intercalando dos grabados de fray Luis (11-30). Con so-
brada pericia y agil desarrollo presenta el autor la vasta formacion del catedra-
tico salmantino, sus multiples actividades en la catedra y en la corte, los moti-
vos de su encarcelamiento y vuelta a la catedra (ni hereje, ni heterodoxo, ni
medio judio (deciamos ayer...), sus obras y el enorme influjo de autores que en
ellas se descubre (23-24), participacion en los capitulos de la provincia agusti-
niana de Castilla, su relacion con el Carmelo (Santa Teresa y Ana de Jests) y
la recoleccion agustiniana (Forma de vivir), su inclinacion poética y vocacion
lirica: puritas, elegantia y evidentia, segun el genial Francisco de Quevedo (24),
sus cinco amigos a quien dedica los poemas originales: Francisco Salinas,
Cristobal Alonso Portocarrero, Pedro Portocarrero, Juan de Grial, Felipe Ruiz
y Diego Oloarte Maldonado (26); para sefialar finalmente las obras cumbre de
fray Luis: las dos ediciones del Cantar de los Cantares, De los nombres de Cristo
(cumbre literaria y teologica), La perfecta casada (el ideal de esposa y madre,
mujer fuerte, sabia, diligente, honesta bondadosa, deseada por los hombres
como companera de vida, simbolo o prototipo del amor, la alegria y la libertad
— Prov. 31, 10-31 =), Exposicion de libro de Job (con rasgos autobiograficos), la
mariologia y sus principales fuentes y las obras exegéticas (29-30). El atento
lector vera la envergadura de esta obra al observar que los 151 Manuscritos del
poeta salmantino vienen senalados por orden de la Biblioteca donde se en-
cuentran: Barcelona, Berkeley, Burgos... (31-38), las Obras completas castella-
nas y latinas, descritas por tomos, contenido y ediciones, incluyendo la digital
(39-48), asi como las Poesias (1543-1591) (48-74); el discurso de Duefias (Palen-
cia) (15.05.1557) (74); Cartas, aprobaciones, censuras, licencias, poderes, pare-
ceres, pedimientos, dictimenes y escritos autobiograficos desde la carcel
(1559-1591) (75-108); Sermones (1560, 1562) (108-109); Cantar de los Cantares de
Salomdn (1561) (109-112); Tratados, exposiciones, lecturas y cuestiones teol6gi-
cas (1566-1583) [por orden de titulos: Comentaria Eucharistica, Comentaria in
Tertiam partem Divi Thomae, De Adoratione...] (113-121); Procesos inquisitoriales
(1572-1576; 1582) (121-123); Salmos: Traduccién y exposicion (1575-1591)
(123-127); In Cantica Canticorum Salomonis explanatio (1580), con traducciones
al espafiol e italiano (127-131); La perfecta casada (1583), en este caso con sus
traducciones al aleman, cebuano, esperanto, francés, holandés, inglés, italiano



508 LA CIUDAD DE DI0OS - REVISTA AGUSTINIANA 236-2 (2023)

y rumano (131-140); De los nombres de Cristo (1583) y sus traducciones al francés,
holandés, inglés, italiano, rumano y serbio (140-147); Los libros de la Madre Te-
resa de Jesis (1588) (147-149); Forma de vivir, sus ediciones y traduccion a chino
(149-151); De utriusque agni (1590) con su traduccion francesa (151-152); Exposi-
cion del libro de Job, ediciones, textos sueltos y antologias, asi como sus traduc-
ciones al francés y rumano (1591); Cantar de los cantares en octava rima (atribui-
da) (156); Paginas escogidas (156-157) y Obras perdidas (157-158). Las fuentes
y bibliografia ocupan 242 paginas, las entradas 1168-4224 (158-400). Un pues-
to de honor en estudios luisianos lo ocupan Javier San José Lera (364-367),
Saturnino Alvarez Turienzo, OSA (172-176), José Rodriguez Diez, OSA (352-
356), Angel Custodio Vega OSA (390-392) y Teofilo Vinas Roman, OSA (395-
396). Por el namero y calidad de sus trabajos sobre fray Luis merecen ser re-
cordados también José Barrientos Garcia (186-188), Francisco Blanco Garcia,
OSA (194-195), José Manuel Blecua (195-196), Fernando Campo del Pozo,
OSA (201), Francisco Javier Campos y Fernandez de Sevilla, OSA (201-202),
José Contreras Aguirre (211-212), Cristbal Cuevas Garcia (215-217), José Ma-
nuel Diaz Martin (219-222), Sergio Fernandez Lopez (233-234), Criségono
Garcia, OSA (242-243), Jaime Garcia Alvarez, OSA (243-244), Victor Garcia
de la Concha (245-246), Modesto Gonzélez Velasco, OSA (248), Félix Garcia
Vielba, OSA (249-250), Sergio Gonzalez, OSA (254-255), Marcelino Gutié-
rrez, OSA (260-261), Alain Guy (263-266), Alberto Huerta (271), Ignacio Jeri-
c6 Bermejo (273-275), John A. Jones (276), Karl A. Kottmann (277), Rafael
Lapesa Melgar (279-281), José Lara Garrido (281), Fernando Lazaro Carreter
(282-283), José Llobera (285-286), Oreste Macri (292), Joaquin Maristany del
Rayo (295-296), Maria Martin Gémez (297-298), Angel Martinez Cuesta,
OAR (299-300), Pedro Martinez Vélez, OSA (301-302), Marcelino Menéndez
Pelayo (305-306), Ramon Menéndez Pidal (306-307), José F. Merino (307),
Lourdes Morales Gudmundsson (311), Margherita Morreale (313-314), Conra-
do Muifios Saenz, OSA (315), Salvador Muioz Iglesias (316-317), Hipélito
Navarro Rodriguez (318), Terence O'Reilly (321-322), Santiago Orrego
Sanchez (323-325), José Palomares Expésito (328-329), Pablo Panedas Galin-
do, OAR (329-330), Francisco Javier Perea Siller (331-332), Luciano Perefia
Vicente (332), Eloy Pérez (332-333), Joseph Pérez (333), Soledad Pérez-Abadin
Barro (333), Miguel de la Pinta Llorente, OSA (336-339), Ricardo Rabade
(341-342), Antonio Ramajo Caiio (342-343), Tomas Recio Garcia (344), Klaus
Reinhardt (346-347), Mariano Revilla, OSA (347-348), Robert Ricard (349),
Francisco Rico (349), Angel del Rio (349), Olga Rivera (350), Elias L. Rivers
(350-351), Conrado Rodriguez, OSA (352), Manuel Francisco Sanchez Jimé-
nez (369), Miguel de Santiago (370-371), Gregorio de Santiago Vela, OSA
(371-372), Atilano Sanz Pascual, OSA (372-373), Ricardo Senabre (375-376),
Guillermo Serés Guillén (376), Colin P. Thompson (382-383), Ginés Torres
Salinas (385-386), Miguel de Unamuno (386), José Vega (392-393), Marion



RECENSIONES 509

Vidal (393-394). A todo este arsenal de datos bien distribuidos, con metodolo-
gia impecable ha afadido Lazcano y es de agradecer varios grabados de Fray
Luis: Pierre Adolphe Verin (13), Pablo Minguet (25), Félix Prieto (122), Juan
Barcel6 Abellan (265), Dominique Vivant (398), el medallén de la Plaza de
Salamanca (280), el emblema de 1580 (308), varios retratos: Olmedo (160),
Francisco Pacheco (327), Tomas Sala i Gabriel (363), una litografia de N. Gon-
zalez (379), asi como un buen numero de portadas de alguna de sus obras mas
representativas (49, 50, 52, 54, 124, 128, 130, 133, 134, 141, 142, 148, 150, 153).
No podemos menos de felicitar de nuevo al autor por el imponente trabajo,
merecedor de los mas sonoros aplausos y a la Imprenta Taravilla por su elegan-
te edicion y encuadernacion. Imprescindible consulta para cualquier investi-
gador que quiera acercarse al hombre renacimental, biblista, poeta, escritor,
tedlogo y agustino Fray Luis de Le6én, no dudamos dara muchos frutos toda
vez que se acerca el V centenario de su nacimiento (2027). No deberia faltar en
la Orden Agustiniana, en sus estudios teol6gicos y en sus revistas cientificas
algunas de las aportaciones mas sefieras en este centenario. Para que esto sea
una realidad se deberia ya ir programando las diversas actividades (Congre-
sos, Jornadas, Exposiciones, Rutas frayluisianas, Concursos, Excursiones,
etc.). Por anticipado Lazcano nos proporciona esta magnifica biobibliografia,
en la que todo estudioso puede encontrar las obras, fuentes y bibliografia, base
segura de muchos futuros estudios e investigaciones sobre fray Luis. Otra ra-
zon de peso por la que la Orden de San Agustin y la Familia Agustiniana al
completo deberan estar eternamente agradecidas a D. Rafael Lazcano. La
obra del clasico Gregorio de Santiago Vela (Ensayo) ha sido ya largamente su-
perada y la voz Fr. Luis de Leon que en aquella faltaba, se enmarca en este
monumental Tesauro Agustiniano con letras de oro.

El volumen 12 del Tesauro, con apenas un mes de diferencia, acaba de
salir de la imprenta. En este vienen recogidas las voces que van desde Leon
Almaraz (que nos remite a Luis de Montoya (1497-1569) y, por tanto, la pri-
mera biobibliografia de dicho volumen es del malagueno Martin de Ledn y
Cardenas (1584-1655), obispo de Pozzuoli, al que mi compaiiero de estudios de
Historia en la Gregoriana, P. Juan José Vallejo Penedo () dedic6 su tesis docto-
ral, publicada en Revista Agustiniana en 2001. El dltimo biobibliografiado por
Lazcano en este volumen es el madrilefio Pedro Manso (1669-1736), Maestro
de la Universidad de Salamanca, donde regent6 siete catedras, el escritor mas
fructifero y el te6logo mas fecundo del siglo X VIII, después de Enrique Florez;
y uno de los mas destacados doctores catélicos de la gracia, por su defensa
de la doctrina del cardenal agustino Enrique Noris (1631-1704) en su Reflexio
vindex (1721). Otros nombres merecen ser destacados entre los agustinos: Pe-
dro Juan de Argensola (1573-1612), José Llamas Simén (1903-1991), Miguel
Llamazares Gonzalez (1931-2013), Antonio Llanos Aller (1806-1881), el gran
historiador Andrés Llordén Simén (1904-1986), José Lobo Fernandez (1849-



510 LA CIUDAD DE DI0OS - REVISTA AGUSTINIANA 236-2 (2023)

1908), Tirso Lopez Bardon (1838-1918), Diego Lopez de Andrade (1569-1628),
Luis Lopez de Solis (1534-1606), Francisco Lopez de Urraca (1611-1695), José
Lopez Mendoza Garcia (1848-1923), obispo de Jaca y Pamplona (pp. 126-143),
Francisco Lopez Muioz (1575-1631), José Angel Lopez Ortiz (1898-1992) (pp.
147-165), José Maria Lopez Riocerezo (1912-2003), Saturnino Lopez Zamora
(1865-1944), Lorenzo de San Nicolas (1593-1579), Raimundo Celestino Loza-
no Mejia (1827-1897), Miguel Lucas Pena (1936-2011), el portugués (de Beja)
José Agustin de Macedo (1761-1831) (pp. 257-291), Miguel Maiques Pérez (ca.
1490-1572), Pedro Maldonado de la Barrera (1576-1614), Melchor Maldonal
Saavedra (ca. 1583-1661), Placido Mallo Gutiérrez (1876-1936), Vicente Mallol
(1566-1614), Pedro Malon de Echaide (1530-1589) (pp. 334-351), Constantino
Malumbres Francés (1872-1936), Andrés Manrique Campillo (1930-2014), Pe-
dro Manrique de Lara (ca. 1553-1615), obispo de Tortosa y arzobispo de Za-
ragoza, del que nuestro inolvidable amigo P. Vallejo Penedo, también escribi6
con soltura y profusion de datos. Entre los autores vivos vienen resenados: Juan
Maria Leonet Zabala (1939-), descuella ultimamente por sus estudios sobre
Santo Tomas de Villanueva; José Javier Lizarraga Navarlaz (1952-), Victor Lo-
zano Roldan (1957-), el insigne agustin6logo Pio de Luis Vizcaino (1947-) (pp.
240-253), Pablo Luna Garcia (1931-), Aurelio Alonso Malagén Alvarez (1927-),
Laureano Manrique Merino (1932-) y de las agustinas presenta a Magdalena
de Cristo ( 1664), Magdalena de la Presentacion (1630-1666) y Magdalena
de Nagasaki (1611-1634). Recapitulando datos van publicados 12 volimenes,
1.862 bio-bibliografias y 70.738 referencias bibliograficas. Felicidades al autor
y editor de este ciclopeo Tesoro agustiniano, de imprescindible consulta para
cualquier tema historiografico de la Orden de San Agustin.

P. Isaac GONZALEZ MARCOS, OSA

HisTORIA

CARCEL ORTI, V., La persecucion religiosa en Espaia durante la Segunda Repiiblica
(1931-1939), ED. RiaLP, Madrid 20223, 404 pp.

Esla tercera edicion de la obra, publicada por primera vez en el afio 1990.
La nueva edicién esta justificada porque en tiempos reivindicativos de una
pretendia memoria historica parcial, incompleta y frecuentemente manipulada,
sigue siendo necesario exponer la verdad de una dramatica persecucion religiosa,
habida en la Espana contemporanea. Este trabajo fue pionero, siguiendo las
huellas del clasico estudio de Antonio Montero, y sigue teniendo plena vigen-
cia su objetivo: “El historiador, dice nuestro autor, debe reconocer los logros



RECENSIONES 511

de la Republica y los elementos valiosos que introdujo en la sociedad espanola,
pero no puede ocultar sus aspectos negativos, que fueron numerosos y graves.
Y entre ellos el mas tragico fue el de la persecucion religiosas, callada y olvida-
da intencionalmente en las recientes celebraciones del cincuentenario” (22). Es
cierto que hoy disponemos de otros muchos trabajos en la misma linea, como
puede ser el documentado libro de José Francisco Guijarro sobre la persecucion
religiosa en Madrid, publicado en el ano 2006 o la voluminosa obra de Gregorio
Rodriguez Fernandez, sobre las religiosas asesinadas durante la Guerra Civil,
u otros trabajos particulares sobre di6cesis y 6rdenes religiosas, pero aun asi
no ha perdido vigencia para contrarrestar una historiografia que parece ocul-
tar los hechos o darles espurias justificaciones.

El historiador valenciano dibuja en primer lugar un realista cuadro de la
iglesia y la sociedad espanola en los afos treinta del siglo pasado, reconocien-
do las luces y las sombras de la institucion eclesiastica con notable objetividad.
El viejo clericalismo y anticlericalismo explotaron violentamente al llegar la
Republica. Asi se atreve a resumirlo: “Uno de los mayores errores de la Re-
publica fue no haber comprendido que una parte mayoritaria de los espanoles
era catolica y deseaba seguir siéndolo aunque no practicara asiduamente la
religion. El fallo de los catolicos conservadores fue creer que la Iglesia y la
Monarquia debian ser defendidas como dos caras de la misma medalla” (30).
A continuacion analiza la legislacion anticlerical que trajo consigo un nuevo
régimen republicano, para centrarse concretamente en la sangrienta persecu-
cion habida en los primeros meses de la Guerra Civil.

Estudia particularmente la persecucién desatada en Madrid, Barcelona
y Valencia, aportando y confirmando los clasicos datos de Antonio Montero:
unas 7.000 victimas eclesiasticas (cuatro mil pertenecientes al clero secular,
dos mil quinientos al clero regular y unas quinientas religiosas). Frente a las
teorias justificadoras en la linea de “ellos se lo buscaron” deja patente el odio
general que no respeto, ni arte, ni personas, y citando varias fuentes, resume
lo sucedido con la opinién de Paul Clodel en un articulo publicano en Le Fi-
garo: “En efecto, no es posible concebir, sin una consigna y una organizacién
metodica, que hayan podido ser incendiadas todas las iglesias sin excepcion
en la zona roja, todos los objetos religiosos minuciosamente buscados y des-
truidos y la casi totalidad de los prelados, religiosos y religiosas, asesinados
con refinamiento de crueldad inaudita, acosados en todas partes como bestias
feroces” (319). Desde el verano de 1937 disminuy6 la persecucion, sin llegar a
desaparecer del todo hasta el fin de la guerra. Rastrea los intentos del ministro
Irujo para abrir algunos lugares de culto y poder llegar a algtn tipo de acuerdo
con el Vaticano, pero constata que la ideologia dominante en el frente popular
lo hizo practicamente imposible.



512 LA CIUDAD DE DI0OS - REVISTA AGUSTINIANA 236-2 (2023)

Termina constatando que la persecucién religiosa fue la mayor tragedia
conocida por la Iglesia de Espaiia y justifica las canonizaciones de sus martires,
mostrando que no fue un problema politico paralelo a la persecucién que tam-
bién existi6 en el otro bando, sino un problema concreto de odio a la fe. Estas
son sus palabras finales: “Durante la persecucion religiosa espafnola hubo au-
ténticos martires. La investigacion historica lo ha demostrado, y la Iglesia lo
esta reconociendo en casos concretos mediante los procesos de beatificacion.
Pero antes que la lluvia del tiempo borre las huellas de estos héroes, urge re-
cuperar para la historia y para la memoria colectiva la herencia espiritual de
aquellos hombres y mujeres que brillaron por su coherencia y valentia en la
defensa de los valores supremos. Ellos fueron portadores de un mensaje de
paz, tolerancia, concordia y reconciliacion nacional frente al odio irracional
que movi6 a las dos Espanas enfrentadas. Son patrimonio de la nacién, y hoy
siguen siendo ejemplos vivos para la superacion de nuestros contrastes” (396).

MARIANO BOYANO REVILLA

NEWMAN, J. H., La Iglesia de los Padres, Ed. Encuentro, Madrid 2022, 231 pp.

El Cardenal Newman, cuya fascinante trayectoria biografica permite ver
la obra del Espiritu en un alma inmersa en la vertiginosa aventura del quaerere
Deum, nos ofrece en esta obra algunos de sus textos mas emblematicos sobre
el cristianismo naciente. Es bien sabido que el acercamiento de Newman a
los Padres de la Iglesia desembocé en su ulterior conversién al catolicismo
en el ano 1845, tras haber ejercido su ministerio y su magisterio dentro de la
cosmovision religiosa anglicana, Iglesia en la cual fue ordenado sacerdote alla
por el ano 1825. También es conocido por todos los estudiosos de la figura de
Newman que €l extrae de los Santos Padres la luz inspiradora para alumbrar
los —no pocas veces— inquietantes e insolitos desafios de las cosmovisiones
decimononicas con las que le toco lidiar. El movimiento de Oxford, que New-
man lider6 desde 1833, se inspiraba precisamente en la Iglesia antigua de los
Padres.

El presente libro es de tono divulgativo, orientado al gran publico. No
por ello adolece, ni mucho menos, de rigor cientifico o de sélidos cimientos
documentales. Presenta la primera parte del segundo volumen de los Historical
Sketches de 1872 (titulada La Iglesia de los Padres) y nos brinda una serie de atina-
das semblanzas para conocer mejor a Basilio (pruebas y trabajos), a Gregorio
(elevacion y caida), a Antonio (en tiempos de conflicto y en tiempos de calma),
a Agustin (mirando a los vandalos y a su conversion), a la virgen Demetria y
también a Martin y a Maximo. En todos ellos la mirada analitica de Newman
encuentra motivos mas que sobrados para defender la santidad heroica de sus



RECENSIONES 513

vidas, asi como la autoridad doctrinal de sus palabras (p. 27). La pluma de
Newman se desliza aqui, con autoridad y maestria, para describir el ambiente
del siglo IV: es el siglo en el que el Imperio romano se hace cristiano; el siglo
en el que la Iglesia parece sucumbir al arrianismo; y el siglo en el que incon-
tables barbaros entran en tropel sobre el Imperio y la Cristiandad. Newman
describe, asombrado y expectante, algunas escenas inolvidables enmarcadas
en este contexto historiografico, mientras su brijula interna le lleva del este al
oeste, pasando desde Grecia y Asia hasta Egipto, Africa, Espaiia y Galia (pp.
29y 30).

La presente obra, de cuyas paginas disfrutamos gracias a la exquisita gen-
tileza de la Editorial Encuentro, intercala datos histéricos, biograficos, eclesia-
les, hermenéuticos, politicos, socioculturales y apologéticos. Entre sus paginas
se esconden, como diamantes luminosos, textos literales de los santos Padres,
cuyas voces resuenan con fuerza en medio de la narrativa newmaniana. Estos
son los que al que suscribe mas le han deleitado. El libro se lee bien, las ideas
fluyen con mucha agilidad y los horizontes de pensamiento que abre el Car-
denal son como tenaces invitaciones a confrontar lo que el mundo moderno
tiene que vivir con lo que vivieron —con sobrada altura de miras— los que nos
precedieron en el camino de la fe.

El Cardenal Newman tenia el proyecto de publicar un volumen titulado
Santos antiguos, pero al final, de mala gana, tuvo que perder la esperanza de
completarlo (p. 19). El libro que nos ocupa —junto a todo lo sefialado antes—
trata de ilustrar también los habitos y las costumbres de los tiempos primitivos
de la Iglesia. Esta salpicado de opiniones e interpretaciones personales del
Cardenal, de la descripcion de detalles historicos y de traducciones necesarias
en momentos oportunos (p. 25). Estas semblanzas, que aparecieron en su ma-
yoria en el British Magazine en 1833 y afos posteriores, estan dirigidas contra
ciertas ideas y opiniones protestantes (pp. 25 y 27).

En cuanto a la estructura interna, el libro se articula en torno a 10 capi-
tulos (subdivididos en bloques encabezados por nameros romanos), precedi-
dos por cuatro secciones literarias de rigor y coronados, finalmente, por unas
cuantas paginas muy ftiles didacticamente para los profesores de Patrologia.
En estas ultimas se enumeran los datos mas significativos vinculados a algunos
Padres de la Iglesia, y van desde el 132 (conversion de San Justino) hasta el 450
(cuando Demetria construye la Iglesia de San Esteban).

Es reconfortante para un agustino, como el que suscribe esta recension,
constatar que Newman dedica 2 de los 10 capitulos al insigne Obispo de Hi-
pona (capitulos 7° y 8°). El mismo cardenal nos asegura que poco le costo
enamorarse de los largos extractos de Agustin cuando ley6 la Historia de la
Iglesia de Cristo de Joseph Milner (p. 9). Al mismo tiempo nos indica el impacto



514 LA CIUDAD DE DI0OS - REVISTA AGUSTINIANA 236-2 (2023)

que provoco en él aquella inolvidable frase agustiniana de la c.ep.Parm. 3,24:
“securus iudicat orbis terrarum”. Poco a poco Newman fue entendiendo que la
Iglesia anglicana no poseia la nota de la catolicidad (era inglesa) asi como en
otro tiempo los donatistas —lejisimos de una cosmovision eclesial universal-
tampoco eran catolicos porque estaban circunscritos a los estrechos limites
continente africano (p. 14).

El alma de John Henry Newman, asi como la de Agustin y la de los gran-
des Padres de la Iglesia, nos invita a todos a abrir la mente y a ensanchar el
corazon. Sélo asi, con la amplitud y la holgura que nos viene del Espiritu de
Dios, podremos comprender y disfrutar de la impresionante obra divina en
esta hora del cristianismo naciente.

P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

MOELLER, C., Humanismo y santidad. Testimonios de la literatura occidental. Ed.
Encuentro, Madrid 2023, 208 pp.

El P. Charles Moeller es un sacerdote belga que destaco en el siglo XX por
su preparacion literaria, filosofica y teologica. {Qué hace vigentes a sus textos?

1. El siglo XXI, como el siglo XX, sigue usando la categoria “humanismo”,
tanto para afirmarlo como negarlo, reivindicandolo y combatiéndolo. Por eso
se proponen y se sigue hablando tanto de ‘nuevos humanismos’ como de ‘pos-
thumanismos’. Es por ello por lo que se habla y se actia desde, se crean y
se critican los mundos de valores humanos tanto alcanzados como sofiados.
Los humanismos son propios de los seres con autoconciencia y capacidad de
compromiso con una forma de vida. Ch. Moeller siente la llamada a participar
en la busqueda y debate de la ‘humanidad’, de ‘lo humano’, del ‘humanismo’.
Pertenece a una generacién de humanistas del siglo XX. Da conferencias y pu-
blica temas de humanismo, concretamente cristiano, en la misma década en
que Heidegger y Sartre también tratan de intuirlo, reimaginarlo.

2. Segin un esquema que Hegel destaco y herederos de distinta indole
prolongaron, los tres pivotes sobre los que se asienta el sentido de la realidad
(que se busca y se quiere) son: arte, religion y filosofia. En ese orden (de menos
racional a mas), el Idealismo aleman de Hegel lo consagré. El momento mas
alto en que el Espiritu absoluto se piensa a si mismo es filosé6fico, aunque nece-
sita y se sirve de la ayuda del arte primero y después de la religion. Desde los
hechos, una prueba de la inviabilidad de tal vision, las dos guerras mundiales y
otros desastres, evidenciaron que no todo lo real es racional ni sélo lo racional
alguna vez sera real. Interesa el devenir de tal esquema hasta hoy. Kierkegaard
lo rechaza y reclama la religiéon como el momento mas alto; el modo de vida



RECENSIONES 515

elemental es el artistico, le sigue el filosofico pero el momento mas alto se
vive religiosamente. Y Nietzsche también lo cambia. Este es su orden: primero
fuimos religiosos, después filésofos, mas, el modelo que permitira alcanzar
el maximo de realidad, mediante la voluntad de poder y de celebracion de
la vida es el artistico. Para €I, el arte tiene mas valor que la verdad, es la mi-
sion principal para crear vida y guiarse en ella. Ch. Moeller acepta el reto de
este escenario y propone un dialogo entre humanismo cristiano y humanismo
moderno. Escoge un modo que, ademas de cristiano lo es también moder-
no: partir de y buscar puntos en comin entre ambas visiones: modernidad y
cristianismo. Su método: usar obras maestras de la literatura. Claro que las
circunstancias de los siglos XX y XXI son distintas a las de los siglos XIv-Xv1,
pero tienen algo en comun: escuchar a los hombres creadores de ‘palabra’ (ar-
tistica, filosofica, religiosa). Porque lo real también es misterio que no se deja
decir, conceptualizar, ritualizar. La propuesta de Ch. Moeller no sera idealista
(al modo hegeliano) sino existencialista, y la dinamica hermenéutica que usa
proviene de una sensibilidad fenomenologica en que el sujeto se deja preguntar
por el modo de ser de la vida que también guiara el modo de ser estético.

3. Asi como, dentro del cristianismo y de la Iglesia Catolica, Ch. Moeller
se adelant6 (participando como asesor y comisionado) a algunas ideas y plan-
teamiento del Concilio Vaticano II, también, dentro del escenario contem-
poraneo moderno, se adelant6 a usar la autoconciencia moderna con sentido
autocritico, revisionista. Con nombres tan variados como postmodernidad,
metamodernidad, transmodernidad, malestar, desencanto, cambio de para-
digma... hoy vamos aceptando que ni en la teologia todo es mistica ni en la
filosofia todo son razones, como tampoco en la ciencia todo es evidencia. Por
ello ésta, la ciencia, que en siglos pasados fue furibunda opositora de la reli-
gion, hoy, mas cauta y moderada, si no aliada aproxima sus posiciones cuando
admite que sus modelos, leyes, predicciones se viven rodeados de misterios
(pensemos, por ejemplo, en modelos de fisica basados en teoria de la relati-
vidad o cuantica). Fue profeta Ch. Moeller durante toda su vida, y profeta de
integracion y de esperanza. Su esquema, si confronta, huye de la exclusion y la
presuncion de evidencias; ello, sin renunciar a la legitima presencia y trascen-
dencia de Dios, que, como el Ser mas alto que cabe concebir, dejé sus huellas
en los transcendentales que cabe descubrir en la interioridad humana y en los
escenarios de su accién externa con que crea y modela la cultura: unidad, ver-
dad, bondad y belleza (desde la fenomenologia se puede reclamar un quinto:
sacralidad, que en la religion cristiana sélo cobra sentido desde la figura de
Jesucristo y su llamada a la santidad). Aunque €l se centrara en reconstruir
los anhelos, la vision de la vida, las frustraciones y esperanzas del hombre del
siglo XX, los cuales reelaborara a partir de grandes obras literarias para iniciar
el dialogo.



516 LA CIUDAD DE DI0OS - REVISTA AGUSTINIANA 236-2 (2023)

El libro que recensionamos primero fue pensado en formato oral y ser
dictado en forma de charlas, las cuales tomaron cuerpo en 1943. La primera
edicion francesa cobro6 forma de libro en 1946 y se tradujo al espanol en 1960.
Esta reedicion que aqui se comenta, dice el prologuista, sigue el texto de la
primera traduccion espafola, pero revisada y confrontada “con la edicién ori-
ginal” francesa. Da cuenta de algunos cambios y diferencia a pie de pagina las
notas de la traductora original y las de la editora de la reedicion.

Para el autor, este libro esta pensado como parte de un disenio que le
ocupo y le ilusiono a lo largo de la vida (1912-1986). Las dos primeras partes
(de las tres de que consta) son pensadas como “diptico”. Esta obra, Humanismo
y santidad. Testimonios de la literatura occidental, es el primer panel o seccion.
Su obra Sabiduria griega y paradoja cristiana. Testimonios literarios (publicada en
1948 y traducida al espaiiol en 1963) es el segundo panel. Y, partiendo de su-
cesivos ciclos de conferencias posteriores, culminara sus publicaciones con la
monumental obra Literatura del siglo XX y cristianismo en seis volamenes, cinco
de ellos aparecidos en vida (1953-1975) y el ultimo (1993) tras su muerte.

En el caso que nos ocupa, la obra consta de una introduccion, titulada
“Del estado actual de la juventud y de la finalidad de este libro” y seis capi-
tulos referidos al nimero y titulo de la conferencia respectiva. Estos son: 12
Antinomias fundamentales; 2* Homero y Virgilio o el clasicismo precristia-
no; 3* Montaigne, Cervantes y Goethe o el clasicismo después de Cristo; 4*
Rousseau y Nietzsche o la aspiracién romantica a lo absoluto; 5% La sintesis
cristiana; 6* El humanismo cristiano en la Iglesia catdlica romana y en las
Iglesias separadas.

En la introduccién anuncia que “Las conclusiones del presente volumen
son solo parciales, pues esta serie de charlas no es mas que el primer panel de
un diptico. Mi objetivo es sugerir un método cristiano de leer las obras maes-
tras de la literatura”. Leido desde el hoy, el autor invita leer toda su obra, abar-
car todo el esquema. Califica de ‘humanismo ascendente’ al movimiento del
primer panel, de ‘humanismo descendente’ al segundo. Y considera su tercera
parte como exploracion de la actualizacion de ambos movimientos en la litera-
tura del siglo XX nacida en ‘tiempos turbulentos’. El cristianismo es coronacién
del movimiento ascendente y compromiso en el descendente.

Primera conferencia/capitulo: Fundamenta las polaridades con que tra-
baja: humanismo escatolégico y humanismo terreno y posibilidades de am-
bos. Se detiene en las justificaciones estéticas, filosoficas y teologicas de ambos.
En modo fenomenolégico: mas que en la forma estética (como arte), filosofica
(como logica) y religiosa (como racionalidad del acto de fe) le interesa resaltar
“la cosa” (diria Husserl), lo que aparece y se da (distinto al Yo pero a través de
él y sus facultades y creaciones) a través de ellas. Segunda: Histéricamente,



RECENSIONES 517

para Ch. Moeller, el humanismo pasa por cuatro fases que él denomina: sabi-
duria precristiana (y humanismo precristiano), advenimiento del cristianismo
(sintetizador de sus busqueda y presentimientos), humanismo clésico postcris-
tiano y humanismo romantico. En este capitulo se piensa la primera fase, te-
jida con anhelos que completara el cristianismo. “El cristianismo no condena
los valores humanos, sino que los consuma integramente”, dird Ch. Moeller.

Tercera: Estudia el humanismo posible después de Cristo, quien obliga
a definirse (“o con él o contra €1”). “En el alma clasica hallamos separados,
excepto acaso en Don Quijote, los valores que se unian facilmente en los grie-
gos”, la busqueda de lo infinito y la conformidad con lo que esta al alcance de
la condicién humana (tan bien representado en ese género literario que es la
tragedia griega. Cuarta: Se centra en el humanismo romantico postcristiano.
El modelo a repensar, claro, es el europeo de los siglos XxvIiI-Xviil. En autores
como Rousseau o Nietzsche hay una busqueda de humanismo alimentada de
anticristianismo. Como los defectos de los cristianos nunca justifican los abu-
sos o incoherencias de método, Ch. Moeller reivindica repensar las fronteras
entre estética y religion. Se entiende como el Nietzsche ‘humano, demasiado
humano’ con piedad, pero con dureza le reclama la locura de una voluntad
nacida de la oscuridad. Nietzsche hereda las bases de su postura mas ‘anti’ de
autores anteriores como Feuerbach, asi como las atractivas formulas de éste se
alimentan de la dialéctica de Hegel.

Quinta: Ch. Moeller acepta al cristianismo como la sintesis de todos los
humanismos. Con retos no faciles de resolver, como éstos: {pueden convivir
ambas autonomias, la terrena y la religiosa? Tendran que aprender. Mas aun
se pregunta: ¢puede la plenitud de los humanismos terrenos, pueden ayudar
al humanismo cristiano a ser mas y mejor cristiano? Habra que aprender a
intercambiar las mutuas condiciones. Ch. Moeller dice que, después de Cristo,
unir el humanismo clasico con el romantico, “no es posible [...] con medios hu-
manos”. La razén es que con Jesucristo “ese punto de equilibrio del hombre ha
alcanzado un estadio mds alto que el del dominio meramente humano”. Sexta:
Aceptadas las diferencias histéricas entre el cristianismo protestante y el cat6-
lico, también coinciden en la preocupacion por construir puentes y facilitar el
acercamiento entre humanismo terreno y escatologico. Ch. Moeller exhorta a
“no [...] desatender o condenar el humanismo terreno”. Sin renunciar a la tras-
cendencia en términos de Cristocentrismo. El lo practicé. Baste este detalle:
A. Camus le escribi6 una carta agradeciéndole y confirmando positivamente
el estudio que de €l hizo Ch. Moeller. “Nuestra conclusion general es que hay
que practicar el humanismo terreno a la manera de humilde, si bien util, pre-
paracion a la transfiguracion divina del humanismo escatologico”.

El libro concluye con una extensa y 1til “Nota bibliografica” actualiza-
da por el editor. Concluimos con la felicitacion a Ediciones Encuentro por la



518 LA CIUDAD DE DI0OS - REVISTA AGUSTINIANA 236-2 (2023)

reedicion de este clasico de la literatura cristiana del siglo XX. Es una fuente
exquisita y una brdjula de luz para tiempos a veces relativistas, pesimistas o
catastrofistas (es decir también “turbulentos”) en que vivimos. Porque no nos
basta una apologia sin experiencia viva de la fe y sin un pequeno esfuerzo por
comprenderla y dar razén de su gratuita esperanza.

JEsUs CANO PELAEZ

OTON, J., Simone Weil: el silencio de Dios, Fragmenta Editorial, Barcelona 2021,
224 pp.

Este libro, como afirma su autor, se articula en torno al “Prologue” de
Simone Weil contraponiendo la experiencia de encuentro y ausencia de Dios.

En el primer capitulo sobre “el silencio de Dios” se pregunta: {Por qué
Dios guarda silencio ante las atrocidades de Auschwitz? {Por qué el silencio de
Dios era la unica respuesta?

Se puede afirmar que el grito de desesperacion ante el silencio de Dios no
es patrimonio exclusivo del hombre contemporaneo. Ya el Salmista interpela
a Diois y modernamente Sartre y Nietzche se erigen en portavoces de tantos
que gimen ante un Dios que calla.

Frente a tantos interrogantes se alza una voz femenina y judia: Simone
Weil. Quiza una voz como tantas que habla del encuentro y de la ausencia,
de la revelacion y del silencio de Dios en una época de desconcierto. Weil se
deja interpelar por la ausencia de Dios. La experiencia del encuentro con Dios
fecund6 su vida pero la ausencia no resulté6 menos fructifera.

En el capitulo segundo sobre “Simone Weil: mistica y revolucion” se pre-
senta a Weil (1909-1943) como uno de los pensadores mas relevantes de la
primera mitad del siglo XX. A pesar de ser una pensadora independiente com-
partia ciertas intuiciones con mujeres coetineas como Simone de Beauvoir,
Hannah Arend o Maria Zambrano. Y sus analisis sociales sintonizan con otros
pensadores de su época como Aldoux Huxley, Orwel o Foucault. Inconfor-
mista por naturaleza nunca claudicé a Ideologias. Viaj6 a Alemania, Espafia,
Francia, EE Unidos y finalmente a Inglaterra.

El valor del pensamiento de Weil no se agota en su filosofia social o politi-
ca. Un rastro sorprendente es su experiencia religiosa. A veces se la considera
como una gran mistica. De hecho su producciéon de tematica religiosa ocupa
buena parte de su obra.

El “Prologue” refleja la contradiccion en Weil pues describe dos experien-
cias contrapuestas: un encuentro y una ausencia. Necesariamente se impone



RECENSIONES 519

una interpretacién mistico religiosa. Dios se revela y se oculta, se manifiesta
y se esconde.

En el capitulo tercero “Encuentro”, resume la primera parte del Prologue
en una experiencia intima. Probablemente el “Prologue” sea una reflexiéon so-
bre el proceso espiritual narrado a través de un argumento ficticio. Propone
una reflexién que parte de la experiencia y presupone una gran implicacién
personal.

A finales de Mayo de 1942 escribe al P. Perrin donde narra tres contactos
con el catolicismo que implicaron una inflexién en su trayectoria vital. En Por-
tugal, en Roma y en la Abadia de Solesmes vivi6 una nueva e intensa experien-
cia interior. La relacion de Weil con el cristianismo es compleja y ambivalente.

Weil analiza las formas de amor implicito a Dios: las practicas religiosas,
la belleza del mundo, la amistad con el préjimo y la amistad. Estas formas
de amor son expresiones indirectas que permiten intuir la orientacién del ser
humano hacia el bien.

El capitulo cuarto, “Ausencia”, comienza citando unas palabras sobreco-
b bl
gedoras de la segunda parte del “Prologue”. La liturgia, la comunidad cristiana
y los dogmas son puentes a través de los que vislumbra el misterio. Sin em-
bargo estos mismos elementos pueden ser un obstaculo que en determinados
momentos entorpecen su proceso espiritual.

Luego, el autor explica el acercamiento de Weil a la politica, a la sociolo-
gia'y como hay que rechazar “la subordinacién del propio destino a la historia”.

Prosigue clarificando, siempre segin Weil, la denuncia de un Dios que
mueve los hilos de la historia a su antojo.

Y finaliza el capitulo reflexionando sobre “la desdicha” en Weil que reco-
noce que las formulaciones religiosas podrian ser un obstaculo para acercarse
a Dios aquellas personas que habian tenido una mala experiencia con la Igle-
sia.

Y se podria finalizar el comentario a este capitulo con el pensamiento del
autor cuando escribe que en el pensamiento de Weil el paradigma del aban-
dono es Cristo.

En el capitulo quinto, “un proceso dialéctico”, explica el autor que el en-
cuentro de Weil con Dios fue impactante sin ocultar su desconcierto al sentirse
abandonada por EL

La relacion con Dios es un proceso abierto, un .proceso de discernimien-
to, un proceso de revelacién, un proceso mistico y un proceso pascual. La dia-
léctica espiritual de Weil (experiencia de encuentro y ausencia de Dios) remite



520 LA CIUDAD DE DI0OS - REVISTA AGUSTINIANA 236-2 (2023)

a la experiencia de pascual de muerte y resurreccion en la que el abandono de
Dios no es el fin.

En el capitulo sexto, “Una mistagogia”, explica el autor como la espiritua-
lidad de Weil presenta el silencio de Dios como un espacio reservado para un
encuentro de mayor calado que el debate conceptual.

Comenta el autor el interés despertado en Weil por el cuento “los siete
cisnes” de Grimm. Lo relaciona con el Siervo de Yavé de Isaias y con el propio
Xto.

Muy sugerente la afirmacién de Weil de que en ningun pasaje del Evan-
gelio se habla de la busqueda de Dios por iniciativa del hombre sino que solo
da el paso cuando es llamado.

Y termina el capitulo diciendo que la propuesta de Weil es una ética fun-
damentada en la indigencia del ser humano.

El final de esta gran reflexion sobre Simone Weil termina con un Epilogo:
Weil, todo segun el autor y creo acertadamente, hace una lectura profética de
la civilizacion y de su vinculacion con lo sagrado.

Quiza Simone Weil, como otros, forjada en el desconcierto de la desgracia
colectiva y en la dialéctica del encuentro y la ausencia de Dios, sea puente que
hace presente a Dios en este mundo. A través del mensaje de Simone Weil se
puede intuir el sentido del mensaje oculto tras el silencio de Dios.

ALONSO GUTIERREZ DIEZ

SOMAVILLA RODRIGUEZ, E., OSA, Protocolo, historia y ceremonias de iglesias,
confesiones y religiones, Sociedad de Estudios Institucionales y Real Centro uni-
versitario Escorial-Maria Cristina, San Lorenzo de El Escorial 2022, 456 pp.

Protocolo, en este caso religioso, recoge normas juridicas, usos y costum-
bres que regulan los actos oficiales de las entidades titulares sobre diferencias
y cercanias entre iglesias, confesiones y religiones, principalmente en Espana,
aportando bibliografia y webgrafia abundante.

El actual rector de Estudios Superiores del Escorial, que engloba cursos
académicos universitarios de Derecho, Administracion y Direccién de Empre-
sas [ADE], Centro Teolégico San Agustin [CTSA] y otros masteres, como Ac-
ceso a la Abogacia- llega arropado a la gestion universitaria con una intensa y
extensa preparacion académica de tres doctorados (Derecho, Teologia y Cien-
cias Sociales) con otros masteres especializados que le posibilitan la docencia
en distintas catedras teologicas y juridico-econémicas que se imparten en el



RECENSIONES 521

centro Escorial-Maria Cristina, adscrito a distintas Facultades de las univer-
sidades complutense, pontificia salmantina y proximamente Centro Estudios
universitarios-CEU.

Con estos avales académicos y abundantes publicaciones el profesor y
tridoctor Somavilla conoce en profundidad las confesiones religiosas con sus
” protocolos, historia y ceremonial” desde la Iglesia catélica hasta la pagana
hinduista pasando por las iglesias ortodoxas, protestantes (anglicana), comu-
nidad judia y comunidad islamica; todas ya con cierto arraigo en Espafia.
Desglosemos brevemente estos protocolos y ceremoniales

IGLESIA CATOLICA: Por su vocacion cristiana de universalidad en el tiem-
po vy en el espacio se llama catdlica. Y es la confesién mayoritaria en Espana.
Su organigrama es conocido: Sede Apostolica en el territorio de Estado de la
Ciudad del Vaticano en Roma, personalidad juridica internacional, gobierno
monarquico del Papa, como vicario de Cristo y ministerio petrino, consejo
cardenalicio y curia romana con didcesis y sus obispos y clérigos “ubique te-
rrarum” (pp. 20-95).

IGLESIA ORTODOXA: radicada mayoritariamente en el oriente préximo,
es la mas cercana en el organigrama estructural a la catélica en sacramento-
logia y ceremonial litdrgico, aunque mas barroco por tradicién bizantina de
la segunda Roma imperial. Tiene la iglesia ortodoxa actual 150 millones de
feligresia en Rusia y su entorno, sin monarquia unitaria, integra cuatro patriar-
cados (Constantinopla, Alejandria, Antioquia y Jerusalén) y algunas iglesias
autocéfalas. El primer milenio y sus concilios en oriente (actual Turquia) son
iglesia catdlica presididos por un Delegado del Papa, dada la distancia geo-
grafica. Pero la psicologia y nacimiento de la iglesia cristiana en oriente, ésta
nunca llevo a bien el traslado de la catedra de san Pedro de Antioquia a Roma,
que es como de oriente a occidente. Hasta que en 1054 ocurre el llamado
cisma de oriente, que aleja a los de Confesion ortodoxa (asi autollamada) de
la obediencia al Papa de Roma (pp. 97-158). Es significativa la cruz ortodoxa
de ocho brazos (incluyendo a Cristo y al buen y mal ladrén, al paraiso y al in-
fierno. Y la novedad de veinte monasterios ortodoxos en repiblica monastica
internacional de Grecia (= 17), Rusia, Serbia y Bulgaria de monjes del Monte
Athos ubicado en peninsula de Grecia septentrional formando una exarquia
sujeta religiosamente al patriarca de Constantinopla dentro de un status ya
menos auténomo civilmente desde 1969. El monasterio mas antiguo data del
siglo IX (pp. 159-168).

IGLESIA PROTESTANTE (luterano-calvinista, anglicano-evangélica): Funda-
cion reformista de Lutero en 1519, a raiz de las 95 tesis mas disciplinares que
dogmaticas clavadas en la iglesia del Castillo de Vittenberg. Disidencia que
politiz6 Juan Calvino y después Zwinglio reduciendo a dos los sacramentos



599 LA CIUDAD DE DI0OS - REVISTA AGUSTINIANA 236-2 (2023)

(Bautismo y Cena del Sefior). Al socaire del ambiente luterano y sincrénica-
mente, aunque por otras razones, el rey Enrique VIII en 1520 separa la iglesia
de sus dominios de la dependencia de Roma declarandose jefe y cabeza de la
llamada iglesia anglicana, que resulta episcopaliana por ser sus obispos repre-
sentantes supremos de la fe religiosa, otorgando el honor a la sede londinen-
se de Canterbury como prima interpares. En afos sucesivos se acentdan las
diferencias en la iglesia anglicana, llegandose a hablar en la década de 1960
de iglesia alta (mas cercana a la catélica en sacramentos), media y baja o pres-
biteriana con solo jerarquia de presbiteros. Y en 1817 la iglesia luterano-evan-
gélica se denominara simplemente iglesia evangélica, como quiso Lutero (pp.
191-196). De modo que en la primera mitad del siglo XIX se estructura como
iglesia reformada, luterana, presbiteriana, metodista, congregacionalista. Y se
organizara mas en la segunda mitad del siglo, sobre todo en Espafia a partir

de 1868.

Dentro de las diferencias, refiriéndonos mas concretamente a los proto-
colos y ceremonial litargico de la iglesia anglicano-evangélica, entran como
verdades:

1. Las lecturas de la Sagrada Escritura del AT y NT “que contiene to-
das las cosas necesarias para la salvacién”, como regla y ultima norma de fe,
quedando toda interpretacion al libre y personal examen, a solas con la con-
ciencia y Dios y sin mas reglas infalibles de fe y moral, que no estén en la Bi-
blia. Sobra interpretacion de la jerarquia catélica, aunque, al hilo de la Sagra-
da Escritura, terminan articulando 36 conceptos para la reflexién: Providen-
cia, humanidad, pecado, gracia divina, ley de Dios, libre albedrio, Jesucristo
Dios y hombre, su obra redentora, perdon, Espiritu Santo, arrepentimiento,
fe, justificacion, buenas obras, Iglesia una, santa y universal para todos los cre-
yentes en Cristo, ministerios de la Iglesia sin diferencia esencial de ministros
y laicos, predicacion, culto, Sacramentos (Bautismo y Cena del Sefor) y ritos
sacramentales, poder civil y esperanza cristiana (pp. 200-217).

2. Los Credos del primer milenio: De los Apéstoles como Simbolo bautis-
mal; de Nicea (a. 325) como tradicion declaratoria y su desarrollo mas trinita-
rio en el llamado Credo niceno-constantinopolitano (a. 381).

3. Dos Sacramentos de Cristo: Bautismo y Cena del Senor. En la iglesia
anglicana, al menos, los demas sacramentos vienen a ser ritos sacramentales
instituidos por la Iglesia.

4. El Episcopado histérico se adapta localmente segtiin naciones (y cita
el autor con nombres, 38 iglesias protestantes, siendo 8 Episcopalianas y 30
presbiterianas (pp.180-181).



RECENSIONES 523

IGLESIA ESPANOLA REFORMADA EPISCOPAL [=IERE]: En comunion con la
anglicana y variantes locales, se organiz6 en 1868, en dias de la primera Repu-
blica espanola, por disidentes de la Iglesia catélica de Espana, que pretendian
empalmar con la catdlica espafiola independiente del siglo XI (¢ortodoxa?) so-
metida Roma. El promotor principal fue Juan Bautista Cabrera, exiliado en
Gibraltar durante el reinado de Isabel II; y que, en dias de la Republica, el
general Prim le permiti6 regresar a Espana y predicar su evangelio protestante
surgiendo seguidores en las principales ciudades espanolas y siendo J. B. Ca-
brera obispo electo en 1880 y consagrado en 1894 por tres obispos anglicanos
de Irlanda, resultando asi ser Iglesia Espatiola Reformada y Episcopal con liturgia
mozarabe del siglo XI y después con rito romano con protocolo de asamblea
sinodal bienal con delegados/as con voz y voto; y también sacramental de Bau-
tismo y Cena del Sefor [Obsérvese que ante la fehaciente demostracion his-
torica por Leén XIII de que la iglesia protestante, al menos en Espania, habia
llegado a la invalidez de la consagracion episcopal, por el lapso de tiempo solo
presbiteral, acudieron a la consagracién episcopal por los obispos irlandeses
anglicanos citados].

Contemporaneos de Juan Bautista Cabrera (1837-1916), fueron lideres
o Pastores de grupos evangélicos en Espaia, a veces clandestinos, Antonio
Villaespinosa (1833-1897), Francisco de Paula Ruet (1826-1878), Manuel Ma-
tamoros (1834-1866), Francisco Albricias (1856-1934). Todos, exiliados por
Gibraltar o Europa y después repatriados, colaboraron en crear la IERE, re-
unidos en Sevilla en1869, adoptando en 1872 el sistema presbiteriano con el
nombre de Iglesia Cristiana Espariola [ICE] y se extiende mas por la Peninsu-
la con misiones pastorales y docentes. Hoy, la IERE o ICE es miembro del
Consejo Mundial de Iglesias [J. B. Cabrera, Manual de doctrina y controversia,
Madrid 1900; P. Garcia Rubio, La Iglesia Evangélica Espatiola, iglesia protestante,
125 asios de vida y testimonio, Barcelona 1994] (pp. 198-199).

Por supuesto, toda la doctrina conciliar y dogmatica de la Iglesia catolica
declarada durante el segundo milenio no es admitida por las iglesias no cat6-
licas , como, Trento, infalibilidad pontificia definiendo excatedra, concepcién
inmaculada, asuncién de Maria Virgen, celibato clerical obligatorio, ordena-
cion presbiteral y episcopal femenina, etc.).

Por dltimo, dejemos constancia de que anglicanos mas moderados, en
2009, han pedido al papa Benedicto XVI su ingreso en la Iglesia catoélica;
concesion pontificia con la constitucion Anglicanorum coetibus, que incluye un
estatuto de pequenas deferencias litrgicas secundarias (p. 193).

RELIGIONES NO CRISTIANAS: Pequenos protocolos y ceremoniales ecle-
sidsticos y civiles de las comunidades judia, islamica e hindd, con su biblio-
grafia y webgrafia.



594 LA CIUDAD DE DI0OS - REVISTA AGUSTINIANA 236-2 (2023)

a) Judaismo, con una comunidad de 50.000 habitantes en Espana, lo
conforman judios ortodoxos, conservadores y reformistas, no siempre bien
avenidos entre si con dimension religiosa menos practicante. Se apoyan en el
AT de la Torahy del Talmud como interpretacion a las 6rdenes del gran Rabino
o Maestro que preside la Sinagoga con ritos no sacrificiales, sino de lectura,
oracion y predicacion. Sus protocolos y ceremoniales afectan a circuncisiones,
matrimonios, funerales, tratamientos, indumentaria litirgica, calendarios de
fiestas sabaticas y tradiciones propias con las variantes de las dos escuelas his-
toricas: Shamai y Hillel (pp. 263-331).

b) Islamismo, con comunidad creciente de religion musulmana, nacida
en el siglo VII por el llamado profeta Mahoma vy, velisnolis a guerra santa,
pronto propagada por paises arabes de oriente y occidente; tiene por doctrina
protocolaria el ayuno y la oracién con normativa de su libro sagrado El Coran,
y con ceremoniales variantes en cada pais. Su jefe supremo es el gran Ayatola
o Califa de cada comunidad con autoridad religiosa y politica dentro de sus
diferencias de Sunnitas, Chiitas y Sufitas (pp. 333-405).Y mas derechos del
var6n que la mujer.

¢) Induismo: Sistema religioso politeista con historia de cinco mil afos.
Es una religion pagana, semipanteista, nacida en la India y extendida por
el Nepal y mundo asiatico del lejano oriente, abierta a todas las formas de
religiosidad natural. Texto y culto basado en los Libros Vedas con protocolos y
ceremonial propios dentro de su teoria de la Reencarnacion de las almas, mas
divinidades, sin profetas ni jerarquias. Basta creer en el Brahma, como dios su-
premo, impersonal y otros diosecillos naturales. Hay castas alta, media y baja
y predominio del varén sobre la mujer. En Espana apenas hay representacion
hindu (pp. 407-456).

BREVE CONCLUSION VALORATIVA: Fondo de mucho estudio, lecturas y bi-
bliografias y webgrafias para protocolizar y ceremonializar tantas Confesiones
y Religiones. Y como observacion a la totalidad sobre la presentacion textual,
Jformas que podrian mejorarse para una segunda edicion, reordenando textos
homogéneos y complementarios mas conjuntados, para evitar reiteraciones.
Y para agilizar y romper la pesantez de la misma tipografia, introducir algtin
esquema o dibujo grafico que dice tanto como mil palabras. La cubierta de
Carlos Corcho Ramos con sus simbolismos resulta significativa y orientadora.
Norabuena a editor y editorial.

Jost RobriGuEz DiEz, OSA



CiuD-RA 236-2 (2023) 525-526

Libros Recibidos

La Ciudad de Dios-Revista Agustiniana anuncia en este apartado todos los libros
recibidos de editoriales y autores. Se recensionardn ademds, aquellas obras que la Re-
daccion considere de interés para sus lectores. Enviense dos ejemplares a LA CIUDAD
DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA Paseo de la Alameda, 39 - 28440 Guada-
rrama. Madrid. Espana.

EDICIONES PALABRA, SA
Paseo de la Castellana, 210. 28046 Madrid

SARAH, R. - DIAT, N., La fuerza del silencio. Frente a la dictadura del ruido (Col.
Mundo vy cristianismo), 202212, 284 pp.

EDITORIAL AGUSTINIANA
Paseo de la Alameda, 39. 28440 Guadarrama

AREVALILLO GARCIA, 1., Memoria del pasado. Asi se destruyd y expolio el patrimonio
artistico-religioso en Espania durante la Guerra Civil (1936-1939), 2023, 3.884
pp. (en colaboracién con la Asociacion Catélica de Propagandistas, CEU
Ediciones).

CIPRIANL, N., El Espiritu Santo, amor que une. Pneumatologia y espiritualidad en san
Agustin, (Col. Caritas Veritaris 4), 2023, 205 pp.

ITURBE SAiZ , A. - ToLLO, R., San Alonso de Orozco. Culto, historia y arte, 2023,
347 pp.



596 LA CIUDAD DE DI0OS - REVISTA AGUSTINIANA 236-2 (2023)

EDITORIAL HERDER
Provenza, 388. 08025 Barcelona

HALIK, T., La tarde del cristianismo. Valor para la transformacion, 2023, 294 pp.
HALIK, T., Paradojas de la fe en tiempos posoptimistas, 2016, 241 pp.

GRUPO EDITORIAL PLANETA SAIC
Av. Independencia 1682 C1100ABQ, CABA (Argentina)

AANVV., La verdad os hard libres. Tomo 1: La iglesia catdlica en la espiral de violencia
en la Argentina 1966-1983, (958 pp.); Tomo 2: La conferencia episcopal argentina y
la Santa Sede frente al terrorismo del Estado 1976-1973, 2023, 847pp.

REAL CENTRO UNIVERSITARIO
ESCORIAL-MARIA CRISTINA
CENTRO TEOLOGICO SAN AGUSTIN
Paseo de Alamillos, 2. 28200 San Lorenzo de El Escorial

GOMEZ GARCIA, E., OAR - SoMAVILLA RODRIGUEZ, E., OSA, (coords. y eds.),

Creer en un unico Dios, cvehiculo de violencia o de fraternidad universal?, 2023,
253 pp.

SAINT LEGER EDITIONS
1 Chemin des Piéces. 49260 Le Coudray Macouard

BiLLOT, B., Plongée Chétienne au coeur du bouddhisme Zen, 2023, 161 pp.



NOVEDADES
EDITORIAL AGUSTINIANA

Jaime Garcia Alvarez

San Agustin. Aproximaciones a su vida, obras y accion pastoral. Tomo I. Coleccion
Delectat Audire, 1. Madrid 2017, 266 pp.

San Agustin. Aproximaciones a su pensamiento teologico y espiritual. Tomo II.
Coleccion Delectat Audire, 2. Madrid 2017, 286 pp.

Josep Ferre Dominguez

El monasterio de agustinas de Bocairent, Historia de una fundacion familiar
(1556-2004). Coleccion Augustiniana Historica, 2, Madrid 2018, 444 pp.

José Palomares

Fortuna de Fray Luis de Leon en la literatura espariola (ss. XVI-XVIII).
Coleccion Augustiniana Historica, 1, Madrid 2016, 526 pp.

Modesto Gonzalez Velasco

Btos. José Agustin Farinia y Pedro de la Varga, de Valladolid. Agustinos. Mdrtires de
Paracuellos. Coleccion Testigos de Cristo, 19. Madrid 2017, 175 pp.

Nello Cipriani

Los Dialogi de San Agustin. Guia para su lectura. Coleccion Delectat Audire, 3.
Madrid 2017, 335 pp.

El Espiritu Santo, amor que une. Coleccion Caritas Veritatis, 4. Madrid 2023,
205 pp.

Modesto Gonzalez Velasco

Tres Agustinos de Asturias y de Santander. Mdrtires en Paracuellos, Coleccion
Testigos de Cristo, 20. Madrid 2018, 159 pp.

Pio de Luis Vizcaino, OSA

La Eucaristia segin san Agustin. Ver, creer, entender. Coleccion Caritas Veritatis, 1.
Madrid 2017, 318 pp.

El monacato de San Agustin. Comunion, comunidad, ministerio, Coleccion Caritas
Veritatis 2. Madrid 2018, 379 pp.

Endorfinas Agustinianas, Coleccion Espiritualidad Agustiniana, 9, Guadarrama
(Madrid) 2021, 126 pp.

Arrastrados por la corriente de Dios, Coleccion Espiritualidad Agustiniana, 19,
Guadarrama (Madrid) 2022, 154 pp.




NOVEDADES
EDITORIAL AGUSTINIANA

Ramon Sala Gonzalez, OSA

Meédico y Liberador. Introduccion a la soteriologia de San Agustin, Coleccion
Caritas Veritatis, 3, Madrid 2021, 273 pp.

P. Serafin de la Hoz Veros, OSA

Prelatura de Cafayate. 50 arios. Historia y Canto, Coleccion Augustiniana
Historica, 5, Guadarrama (Madrid) 2021, 418 pp.

Ismael Arevalillo Garcia, OSA

Exclaustracion y desamortizacion eclesidstica en la Espana del siglo xix. Coleccion
Augustiniana Historica, 3, Madrid 2019, 550 pp.

Beato Anselmo Polanco, 0.8.4 ( 1881-1939). La vida sustenta las palabras.
Coleccion Augustiniana Historica, 4, Madrid 2020, 317 pp.

P. Antonio Iturbe Saiz v Roberto Tello
San Alonso de Orozco. Culto, historia y arte, Madrid 2023, 347 pp. + ilustr.




