CruD-Ra 236-2 (2023) 403-422

Mito, religiosidad y religion

RESUMEN:

En la presente investigacion, se estudia el par Mito y Rito; después de definir
cada concepto, se concluye que la Religiosidad es lo que permite el acerca-
miento entre numerosos mitos y la creencia cristiana posterior.

PALABRAS CLAVES: Religion — Mito — Religiosidad - Homero -Hesiodo.

ABSTRACT:

The present investigation analyzes the pair myth and rite; after defining each
concept, it is concluded that religiosity is what allows the relations between
numerous myths and subsequent Christian belief.

Mito y Rito son dos palabras que en castellano tienen una cerca-
na sonoridad; en griego, que es lo que nos importa, no existe tal apro-
ximacion sonora, mithosy liturgeo no tienen ninguna cercania sonora.
No obstante, si podemos hablar de aproximacion en cuanto a la reli-
giosidad. El gran especialista en los estudios entre mito y religion ha
sido Micea Eliade, sin embargo, nuestra finalidad es otra: estudiar los
distintos acercamientos que a través de la religiosidad mito y religion
se han concedido en Grecial.

1. QUE ES LA RELIGIOSIDAD

San Agustin, que parte sus analisis, desde la base mas humana,
donde a Dios nebulosamente se ve, como en los mitos, dice en confir-

1 Existe una primera cercania que mito y religion se han dado, entender el
mundo como “cosmos”, espacio ordenado, “ordo mundi”. Igor Saavedra ha escrito un
libro sobre “Mitofisica”, su tesis es que la palabra “cosmos”, ordenado, fue para el mito y
hoy para la ciencia, como la astronomia, la astrofisica, la quimica etc. el mismo sentido.



404 CESAR GARCIA ALVAREZ

macioén de la religiosidad lo siguiente: “Nos creaste para ti 'y nuestro cora-
z0n andard siempre inquieto mientras no descanse en ti”2. “Y ti eras interior
a mi mds honda interioridad y superior a cuanto habia en mi de superior™. Y
al menos algunos griegos, no tenemos por qué pensar otra cosa, apun-
taban a la religiosidad, preambulo de lo eterno, porque usaban su
reflexion no la gozaban como fin dltimo; San Agustin senala: “Por eso
debemos usar mds bien de las cosas temporales que gozar de ellas, para poder
gozar de las eternas *. Sigue insistiendo el Obispo de Hipona en la reli-
giosidad que brota precisamente de la conciencia de que hemos sido
hechos a imagen de Dios: “Con toda razon comprende el hombre, o lo cree
al menos si no lo llega a comprender, que ha sido hecho a imagen de Dios™.
Finalmente, San Agustin distingue entre religiosidad y religion: “4
pesar de todo, es tan alta la imagen de Dios, que nada hay mds cercano por
naturaleza entre las cosas creadas por Dios; imagen de Dios, esto es, de aquella
suprema Trinidad, pero que debe ser aun perfeccionada por la reforma para
acercdrsele en lo posible por la semejanza.6 La religiosidad supone que el
hombre siente a Dios como connatural; atn sin saberlo definir. Esto
es lo que nos dice San Agustin y esto es lo que los mitos griegos nos
han transmitido. Santo Tomas, con la precision de su estilo, resume
asi las etapas entre religiosidad y religion: distingue tres formas de
acercamiento a Dios, preambula fidei, 1a fides sui géneris y la fides vero
nomine. las dos primeras es a lo que llamamos religiosidad, la terce-
ra es la religion’. Recomendamos sobre “religiosidad” el “Catecismo
Catolico”8 y otras obras como la de Croatto? y Naranjo Escobar10.

SAN AGUSTIN. Confesiones. Libro 1: 1.

SAN AGUSTIN. Confesiones Libro 3: 6.

SAN AGUSTIN. Ciudad de Dios, Libro XI, Cap. XXV.
SAN AGUSTIN. Ciudad de Dios, Libro XI, Cap. IIL.
SAN AGUSTIN. Ciudad de Dios, Libro XI, Cap. XXVI.

7 SANTO TOMAS. Contra Gent,; I Summa Theologiae, I-11, q. 94, a. 2; Summa
Theologiae, 1, q. 33, a. 3 1.
8 Catecismo Catélico, n°. 1674.

9 CROATTO, J.S., (2002) Experiencia de lo sagrado y tradiciones religiosas.
Estudio de fenomenologia de la religion. Editorial Verbo Divino. Pamplona.

10 NARANJO ESCOBAR, J., (2015) «La experiencia de lo sagrado como filosofia de
la religion en San Agustin». En Revista Cultural, n 20.

S s W N



MITO, RELIGIOSIDAD Y RELIGION 405

2. SAN PABLO SE ACERCA A LOS GRIEGOS

Hablar de creencia en la antigua Grecia es hablar de la mitologia.
Aquella mitologia a la que San Pablo se refiere en Hechos (17 22-24):
“Entonces Pablo poniéndose en pie en medio del Areopago, dijo: Varones ate-
nienses, percibo que sois muy religiosos en todo sentido. Porque mientras pa-
saba y observaba los objetos de vuestra adoracion, hallé también un altar con
esta inscripcion: AL DIOS DESCONOCIDO. Pues lo que vosotros adordis
sin conocer, eso os anuncio yo. El Dios que hizo el mundo y todo lo que en el
hay, puesto que es Senor del cielo y de la tierra, no mora en templos hechos por
manos de hombres,” 11.

Los griegos, pese a no tener la nocion de lo sagrado, vivian en
estado de religiosidad, lo expresa el respeto al “nada demasiado” dél-
fico; el pasado mitico fundante 12; el sentido y practica del oraculo!3;
la limpieza como purificacion !4; la frecuente recurrencia a la adivina-
cion; el sentido de la ofrendal’; el respeto al fuego sagrado del hogar;
el caracter religioso con que se revestian las grandes fiestas sociales 16
y los misterios baquico, eleusinos y dedicados a Orfeo Se ha dicho,
con razén, que ni los Didlogos de Platon!7 ni la Etica Nicomaquea se hu-
biese escrito sin estos precedentes a los que hay que anadir las obras
de Hesiodo y Homero.

11 Hechos (17 22-24). San Pablo no hace distinciéon entre mito y religién
como hacen Nilsson y Kirk, tampoco los identifica, sino no predicaria la nueva
religion. El mito tiene una concepcién inmanente, pese a ello, el mito encierra
una apetencia de religion.

12 Las grandes dinastias Lambdacidas (Tebas), Atridas (Micenas), Priamidas
(Troya) fundaban su pertenencia en deidades que los habian elegido.

13 FLACELIERE, R., (1961). Devins et oracles grecs. Paris.

14 EsQuILO, Euménides. Caso de Orestes tras la muerte de Clitemnestra.

15 Libacién sobre un ara, c. a.480 a.C. Museo de Louvre.

16 34 Juegos Olimpicos, Fiestas Dionisiacas, procesion Panatenaica: Zeus,
Diéniso y Atenea patrocinaban cada una de estas actividades social-religiosa.

17 Convendrarecordar que en los jardines de la Academia existia una estatua
dedicada a Prometeo, y a este titan dedica un amplio espacio en el Protdgoras 320
d.; Platon enmienda la pagina de la Zeogonia de Hesiodo, dice: “Pero Prometeo entro
Surtivamente al taller comin de Atenea y Hefesto en el que practicaban juntos sus artes y,
robando el arte del fuego de Hefesto y las demds de Atenea, se las dio al hombre”.



406 CESAR GARCIA ALVAREZ

En otra parte he comentado las palabras culminantes de la Gre-
cia Clasical8; en verdad, términos como hybris, catharsis, athanatos'?,
theoi, tdrtaro, eusébeia, mustiria, nekans?0 expresan obligaciones hacia
los dioses, revelan ese sentido religioso griego. Conviene, no obstante,
precisar lo que acabo de senalar, pues la amoralidad, la pluralidad de
dioses, el antropomorfismo y el no acceso a lo inefable lo separan de
toda creencia verdadera y lo acercan solo en cuanto religiosidad. El
tema es tan importante que la religiosidad es el inico modo de apro-
ximarnos a la creencia griega y el inico medio con que los griegos se
acercaban a nosotros. W. F. Otto en “Los dioses de Grecia” ha dicho:
“Esta religion es tan natural que la santidad, aparentemente, no tiene cabida
en ella. Cuando aparece un dios griego no se percibe ningin estremecimiento
del alma ni del mundo, como expresan las palabras «Santo, Santo, Santo” o
«Sanctus Dominus Sabaoth». La seriedad moral que es para nosotros perma-
nente conductor de toda religion verdadera, la extraniamos en esos dioses y en
la mentalidad de sus adoradores. No podemos llamarlos inmorales, pero son
demasiado naturales y alegres para conceder a la moral el valor supremo”.

3. LA RELIGION GRIEGA COMO COHESION SOCIAL

Estos mitos presentes en Homero y Hesiodo se universalizaron
como cultura y se lleg6 hasta olvidar el nombre de los dos autores; se
atribuy6 la Iliada, la Odisea, 1a Teogonia y los Trabajos y los dias prime-
ro a Solén, después a Pisistrato, a los Homéridas y, los espartanos, a
Licurgo.

18 GARcia, C., “Estudio filologico de la palabra Hybris, precedente griego
del término soberbia en el cristianismo”, en La Ciudad de Dios. Vol. CCXXXII.
Enero-Abril 2019.

19 Inmortal, cualidad de los dioses griegos por tomar ambrosia; el término
se incorpor6 a la liturgia catélica a partir de la invocacion de los padres de la
Iglesia en el Concilio de Calcedonia (451). Los Padres de la Iglesia no todos estan
de acuerdo con los mitos y paganos griegos, algunos disienten de ello; hay que
tener en cuenta; sin embargo, lo facil que fue para el primitivo cristiano entender
la palabra religiosidad, si estudiaban todos en escuelas paganas.

20 BURKERT, W. (2013). Homo Necans. Interpretaciones de Ritos Sacrificiales y
Mitos de la Antigua Grecia. Barcelona, Acantilado.



MITO, RELIGIOSIDAD Y RELIGION 407

La religion supone una revelacion que se expresa en dogma, rito
y moral. Sin embargo, la religion griega era adogmatica. Jacob Burc-
khardt en su Historia de la cultura griega nos dice: “A otros politeismos
les ha ocurrido ser victimas, en medio de grandes crisis espirituales de los
pueblos en cuestion, de una sistematizacion, de una simplificacion teologica.
Se destaca un sacerdocio fuerte, muy unido, tal como no lo poseyeron jamds los
griegos (que tampoco poseyeron un estado comiin). .. El politeismo griego se ha
sustraido a semejante esquematizacion y ha mantenido su forma antigua”. 2!

En Grecia, a partir del siglo VII con la formacion de las polis, la
religion fue un elemento de cohesion social y de identidad. Dice He-
rodoto: “He aqui nuestra identidad: el idioma, el culto o mito y la identidad
social”. Para ser ciudadano griego era necesario entre otras cosas saber
de sus mitos y quien era desterrado, perdia precisamente su pertenen-
cia a estas creencias miticas.

4. MITO Y RELIGION, SUS CERCANIAS

Pero écomo mito y religion se avienen? La religiosidad es quien
acerca el mito a la religién, aunque no los hace religion.2? Pero aqui
estamos en otra etapa del mundo griego, la etapa de Homero; atras que-
daron la gigantomaquia y titanomaquia que nos da Hesiodo. La reli-
giosidad mitica es ahora mas homérica y anuncia mas cercanamente el
cristianismo23;“ e/ hombre, senala Mircea Eliade, fal como es hoy, es resul-
tado directo de estos acontecimientos miticos, estd constituido por estos aconteci-
mientos” y Homero, a través de su religiosidad, es el gran aproximador.
Demos tres definiciones de religiosidad:24 “La religiosidad es la expresion
comportamental del sistema de creencias, de la doctrina y los cultos organizados
de la religion. La religiosidad se vive en lo social como un cuerpo de conoci-

21 BURCKHARD, J., (1953). Historia de la cultura griega. I-IV vols. Trad.
Jorge Imaz. Editorial Iberia S. A. Barcelona

22 NARANJO ESCOBAR, J., (2015) «La experiencia de lo sagrado como filosofia de
la religion en San Agustin». En Revista Cultural, n 20.

23  Mas adelante confrontaremos el canto homérico a Gea y el de San
Francisco a las criaturas.

24 SALGADO, F., y Sinodo. Enciclopedia de la fe catélica, véanse en internet.
Remitimos a la nota 2, donde en forma mas amplia hablamos de “religiosidad”.



408 CESAR GARCIA ALVAREZ

mientos, comportamientos, ritos, normas y valores que pretenden regir la vida de
personas interesadas en vincularse con lo divino, pretenden ser un compromiso
con las creencias de una religion particular” (Salgado). “La religiosidad es un
término sociologico, filosdfico y religioso utilizado para referirse a varios aspectos
de la actividad religiosa, la dedicacion y la creencia” (Sinodo. Enciclopedia
de la Fe Catdlica). “La religiosidad no es misterio, sino producto humano, que
viene del pensar, del sentir, del querer, del vivir, del compartir con los demds. La
religiosidad es un término sociologico, filosdfico y religioso utilizado para referirse
a varios aspectos de la actividad religiosa, la dedicacion y la creencia. (Felipe
Aguirre). Veamos algunos ejemplos de aproximacion religiosa -image-
nes y simbolos- con que se viste esta creencia en los acercamientos.

a) El simbolismo del Olimpo

Confesar que el Olimpo, donde habita Zeus, es una montana de
Grecia muy solida, es coincidir con numerosos textos de la Biblia en
la que se dice, Dios es roca firme. Que esta montana sea la mas alta de
Grecia, 2918 m. de altura, indica que Dios es de las alturas, como se le
aclama. Si su cumbre nunca se ve, pues esta inmersa entre nubes, nos
hace pensar que Dios es misterio. “Las cosas secretas pertenecen a nuestro
Dios; mas las reveladas son para nosotros y para nuestros hijos para siempre,
para que cumplamos todas las palabras de esta ley™5. No en vano Dios se
manifest6 a Moisés en lo alto de la montana del Sinai, donde le entre-
g6 lo mas valioso, Las Tablas de la Ley.

Numerosos simbolismos acercan aqui mito y religién, pero no los
identifica26 El simbolismo natural es un depésito de imagenes preexis-
tentes que llevamos en nuestro interior y presta, en este caso, a la religio-
sidad; esas imagenes obedecen a distintas causas, todas ellas radicadas
en lo profundamente antropolégico?7: que el ser humano sea un ser que

25 Deuteronomio 29,29.

26 MARTINEZ VILLARROYA, J., (2008). Las estructuras antropologicas del
imaginario orfico. Universidad de Barcelona. Remitimos a esta obra que por su
ambicién intelectual no deja aspecto que tocar sobre el simbolismo y otros temas.
El tema central de este estudio no es el simbolismo ni otros temas que tocamos
al pasar; no entramos con profundidad en ellos.

27 JUNG, CARL G., VON FraNz, (2002) El hombre y sus simbolos, Barcelona.
Editorial Paidos.



MITO, RELIGIOSIDAD Y RELIGION 409

camina en posicién vertical y no reptante, arroja a ese deposito algunas
imagenes como la valoracién de las alturas, la seguridad de la roca y mis-
terio en lo que no se ve. El deseo de una humanidad mas limpia origind
la imagen del Diluvio universal presente el Poema de Gilgamesh, en la
mitologia hindd, en los anales del emperador chino Yao, en Apolodoro
escritor griego y, por cierto, con valor de religion en el Génesis. Los sue-
nos es otra fuente que acercan a Sansén con Hércules, a Dioniso, hijo
de Zeus y mujer con Ciristo hijo de Dios y Maria. Cada vez que el hom-
bre siente una necesidad profunda su subconsciente se abre en imagenes
solucionadoras. Todo ello, reiteramos, en ningun caso identifica mito y
religion, pero silos acerca desde las imagenes que ha prestado la religiosi-
dad?8. Vicente Huidobro ha estudiado el simbolismo desde la literatura,
y dice al respecto: “Aparte de la significacion gramatical del lenguaje, hay otra,
una significacion Mdgica, que es la inica que nos interesa. Uno es el lenguaje —al
que, por comodidad he llamado objetivo- que sirve para nombrar las cosas del
mundo sin sacarlas fuera de su calidad de inventario; el otro rompe esa norma
convencional y en él las palabras pierden su representacion estricta para adquirir
otra mds profunda y como rodeada de un aura luminosa que debe elevar al lector
del plano habitual y envolverlo en una atmosfera encantada™9. Esa “aura lumi-
nosa” es a la que puede llegar la palabra literaria y a la que lleg6 el mito;
lo que le permitié a Van der Leeuwn, sin precisar los grados, hablar de
“homo religiosus”, mas que “homo simbolicus. Los ejemplos que aqui damos
nos pueden ilustrar al respecto.

b) El simbolismo en el Génesis: Creacién y Diluvio

Es conocida la fusion mitica existente en el Génesis: la serpiente
tentadora, la manzana prohibida, Dios moldeando a Adan y después

28 ELIADE, M., (2000). Aspectos del mito, Barcelona, Al hablar de religiosidad
y no religion en Grecia Mircea Eliade merece una severa critica; por qué no
matiza, dice: “los mitos son Seres Sobrenaturales”, “desvelan lo “Sobrenatural”, “hay
irrupcion de lo Sobrenatural”, “los personajes de los mitos son Seres Sobrenaturales”,
“el Mundo, el hombre y la vida tienen un origen y una historia Sobrenaturales”;
(M. Eliade (1991: 12). Vid. de este mismo autor “Aproximacién a una definicion”
en Y. Bonnefoy (ed.) (1996: I: 55-60). En M. Eliade (1981 : 431). Vid. el apartado
titulado “Degradacion de los mitos” dice: “el mito puede degradarse “sin perder
por ello su estructura ni su alcance...”

29 Fragmento de una conferencia leida en el Ateneo de Madrid, el afio 1921.



410 CESAR GARCIA ALVAREZ

obrando como cirujano al sacar de una costilla a Eva, todo esto y
mucho mas es género literario mitico que encierra varias verdades
de fe: Dios es creador, el hombre fue creado en estado original y
libre, Dios hizo al hombre y a la mujer de la misma naturaleza, aque-
lla libertad del primer hombre fue mal usada dando lugar al pecado
original, el hombre perdié su naturaleza pura y es portador de una
mancha que el bautismo limpiara. Este texto del Génesis sin duda es
cercano a aquel hablar religioso de las Musas de Hesiodo: “Sabemos
decir mentiras (género literario fantasioso) también verdades para quien
sepa descifrarlas”. Apolodoro3? nos habla de un diluvio universal. El
fin de la purificacion de la humanidad mediante este diluvio y el
surgimiento de nuevos hombres y mujeres arrojando piedras, tiene
en Apolodoro una finalidad artistica; los griegos han de imitar me-
diante la orquestria (doctrina y ejercicios espirituales que los miste-
rios de Orfeo practicaban) la belleza y perfeccion de sus esculturas.
Entre el relato de los dos diluvios3!l: Génesis 6:12 y Apolodoro existe
una aproximacion, pero los separa la finalidad: a Dios se llega con
la limpieza interior no con la pureza de la imagen idealizada que la
escultura griega nos da.

La polémica entre mitologia y religion se ha debatido desde Frazer
hasta Burkert, concluyendo en la interrelacion que estamos viendo. Ni
el mito presupone necesariamente el rito, como creian Frazer y Harri-
son con los ritualistas de Cambrige, ni ambos mito y rito son absolu-
tamente independientes como afirmaban Nilsson y Kirk.

c) Zeus se aleja de la religion y religiosidad

El mito de Zeus transformandose en un cisne para unirse a Leda
bajo la forma de un animal, sin duda que niega hasta el acercamiento
de la religiosidad entre mito y rito. Leda, esposa de Tindareo rey de
Esparta se enamora y Leda da a luz un huevo del que nace Helena,
este mito contradice toda religion: Zeus engana a Hera, engana a Tin-
dareo, comete una zoofilia, Leda se degrada a animal al poner un

30 APOLODORO, (150 a. C.). Biblioteca [Traducido al espaifiol de BifAto87xy].
Espana: Gredos. 1985.

31 Génesis 6:12



MITO, RELIGIOSIDAD Y RELIGION 411

huevo, Helena nace de un huevo, algo antinatural. Sin embargo, el
mito de Edipo al que se le da culto por ser martir de la verdad envuel-
ve en mito la verdad del sacrificio por la verdad; pero “martir” es un
término prestado por la religion.

d) El nimero tres en Grecia

Otro acercamiento entre mito y religion es el comin y sagrado
uso de los nimeros. Dios, Trinidad, cre6 el mundo, y dej6 su marca
que repetiran los mitos griegos y las costumbres humanas: Zeus, Po-
seidon y Hades son la trilogia maxima que gobierna el mundo, ese
nimero tres que en la trilogia de la tragedia tiene su complemento.
Tres son las representantes del destino: Cloto, Laquesis y Atropos que
Goya tan certeramente dibujo. Un tridente usa el dios del mar; tri-
podes regalan los hombres a los dioses; el Sol es conocido por otros
dos nombres Apolo y Liber, y la Luna, es a su vez Diana y Hécate;
tres fueron las furias y Pitagoras daba la perfeccién al nimero tres;
la esfinge de Tebas presenta un enigma trinitario: “que ser camina
en cuatro, luego en dos y finalmente en tres”, que solo Edipo supo
resolver. No olvidemos los tres 6rdenes arquitecténicos dérico, jénico
y corintio.

El nimero tres esta presente en la literatura catélica importante:
pensemos en la “Divina Comedia” con tres cantos, cada canto escrito
en tercetos y con treinta y tres estrofas cada canto. No insistiremos en
el “Poema de Mio Cid”, epopeya castellana trinitaria, y si hemos de
referirnos a la creencia popular; nada mejor que este canto de Alberto
Cortés:

Eran tres, eran tres, eran tres...

Eran tres con palomas en las manos...
Eran tres y las tres eran hermanas
De la luz, del amor y del saber.

Eran tres y se fueron las tres...
La primera detrds de algunos versos.

La segunda a pintar el universo
Y la tercera en mitad de su nifiez.



412 CESAR GARCIA ALVAREZ

e) Dioniso y las Bacantes

No se puede hablar de mito y religion sin considerar el subcons-
ciente irracional que se acoge a la circularidad. Lo racional es secuen-
cial, causal (Dodds) limitante; lo irracional es abierto, por eso Dioniso
tiene muchas significaciones, en el circulo cabe todo, en la linea solo
cabe lo que se puede colocar en un punto. Las Ménades en la pelicu-
la de Salvador de Tavora “Las Bacantes” casi siempre miran hacia
arriba, extaticas, caben en un medallon o llevan una fiera muerta
en senal de lo imposible y pasan bailando al ritmo de la flauta. En la
linea temporal, los satiros persiguen a las Ménades, ellos viven de la
linea horizontal. El satiro es sensual. Ese lenguaje simbélico es el que
comparten el mito y la religién para hacerse religiosidad, veamos dos
poemas, uno de Homero y el otro de San Francisco hermanados, pese
a la distancia con la naturaleza.

5. HOMERO32 Y SAN FRANCISCO33

Himno de Homero a Gea

Cantaré a la Tierra, Gea, madre de todas las cosas, bien cimentada, an-
tiquisima, que nutre sobre la tierra todos los seres que existen: cuantos seres se
mueven en la tierra divina o en el mar y cuantos vuelan, todos se nutren de
tus riquezas. De ti proceden los hombres que tienen muchos hijos y abundantes
[rutos, oh venerable; a ti te corresponde dar y quitar la vida a los mortales
hombres. Feliz aquel a quien ti honras, benévola, en tu corazon, pues todo lo
tiene en gran abundancia. Para hombres tales la fértil tierra se carga de frutos,
en el campo abunda el ganado, y la casa se les llena de bienes; ellos reinan, con
leyes justas, en ciudades de hermosas mujeres, y una gran felicidad y riqueza
los acompana; sus hijos se vanaglorian con pueril alegria; las doncellas juegan

32 LOPEZ FEREZ (1978). Historia de la literatura griega. Catedra, Madrid,
2000. Himnos Homéricos. Introduccién, Traduccién y Notas de Alberto Bernabé
Pajares. Gredos, Madrid.

33 Mencionado por primera vez en Vita Prima de Tommaso da Celano en
1228. El "Cantico de las criaturas". Ediciones franciscanas. Preparado y comentado
por Eloi Leclec.



MITO, RELIGIOSIDAD Y RELIGION 413

y saltan, con dnimo alegre y en coros florecientes, sobre las blandas flores de la
hierba. Tales son los que ti honras, veneranda, pridiga diosa.

Salve, madre de los dioses, esposa del estrellado Cielo. Dame, benévola, por
este canto una vida que sea grata a mi dnimo; mds yo me acordaré de ti y de
otro canto.

“Cantico de las criaturas” de San Francisco

Loado seas, mi Sefior, con todas tus criaturas,
especialmente el sefior hermano sol,
el cual es dia, y por el cual nos alumbras.

Y él es bello y radiante con gran esplendor,
de ti, Altisimo, lleva significacion.

Loado seas, mi Serior, por la hermana luna y las estrellas,
en el cielo las has formado luminosas y preciosas y bellas.

Loado seas, mi Sefior, por el hermano viento,

y por el aire y el nublado y el sereno y todo tiempo,
por el cual a tus criaturas das sustento.

Loado seas, mi Sefior, por la hermana agua,

la cual es muy util y humilde y preciosa y casta.

Loado seas, mi Sefior, por el hermano fuego,

por el cual alumbras la noche,

y €l es bello y alegre y robusto y fuerte.

Loado seas, mi Seior, por nuestra hermana la madre tierra,
la cual nos sustenta y gobierna,

y produce diversos frutos con coloridas flores y hierba

(San Francisco de Asis)

Dos textos, breves, uno de Homero, siglo VIII a, C. el otro de
San Francisco de Asis “Cantico de las criaturas”, finales del siglo XII
y siglo XIII. La distancia no los aleja, antes bien los acerca, pues des-
contextualiza lo accidental y acentda lo sustancial, el amor religioso
coincidente al espacio.

Algunos han hablado de ecologia a propésito de estos dos poe-
mas; ecologia es el nombre dado a la valoracion del espacio; viene de
“oikos” un espacio que se habita y “logos”, se piensa: eso es ecologia.
Pero ese no es el tema de los dos textos leidos. El ecélogo llega a la



414 CESAR GARCIA ALVAREZ

casay no entra en ella, se sienta en el exterior y con un libro o sin libro
reflexiona sobre ella, hace “logos”. Homero y San Francisco, en los
textos, no han llegado a la casa del mundo, se sienten nacidos dentro
de él, y lo viven, no como una “ecologia” pensante, sino con calor de
hogar, como “biologia”.

El gran aleman Jaspers decia: a la verdad se puede llegar por dos
caminos, mediante la reflexion (por el “logos”) o mediante el senti-
miento (la imagen y la vida); aquél la explora con la mente, pensan-
dola, éste con la poesia o el mito. San Francisco lo hizo mediante el
“Canto a las criaturas” y Homero mediante el mito en el “Himno a
Gea”. Hoy ha sido el Papa quien desde la fe, no la filosofia, ni la poe-
sia, haya hecho un llamado a un cuidar el mundo tan deteriorado34.

El Papa, como antes San Francisco, saben que creer trae con-
secuencias, y las asume en el texto Enciclico “Laudato si”. El Credo
Niceno-Constantinopolitano lo mandaba: “Creo en Dios, creador del
cielo y de la tierra, de lo visible y lo invisible”. Las cosas de la tierra y lo
visible también son tomadas por Papa, como lo fueron temas de San
Francisco y Homero hace afos. Creer que a ellos no pertenecen estos
espacios, es ignorar profundamente la teologia y a la vez la mitologia,
que aqui se acercan.

En el mundo pagano fue Homero quien mas se acercoé a los auto-
res cristianos: nombra a la Tierra tres veces: “Madre, Bien Cimentada
y Antiguisima”. Tres invocaciones religiosas. Después nos habla de su
accion creadora, “es tierra madre” expande su energia a todo lo exis-
tente, por los aires, en la tierra divina y por los mares. Distingue al
hombre, a €l la Tierra regala su casa, ganado y frutos; muchos hijos
florecen en su casa. {Qué pide a ellos?: Ella, que es diosa, Gea, no
pide, constata: “Reinan, con leyes justas, en ciudades de hermosas mujeres, y
una gran felicidad y riqueza los acompana; sus hijos se vanaglorian con pueril
alegria; las doncellas juegan y saltan, con dnimo alegre y en coros florecientes,
sobre las blandas flores de la hierba”. Finalmente, la alaba, la ensalza y

34 Enciclica del Papa actual Laudato si, en el dialecto umbro del italiano
medieval: Alabado seas, en espafiol) Segunda enciclica del Papa Francisco, firmada
el 24 de mayo, Solemnidad de Pentecostés, del afio 2015, y presentada el 18 de
junio del mismo afo.



MITO, RELIGIOSIDAD Y RELIGION 415

protege por ser mas aun: “Veneranda, prodiga diosa. Salve, madre de los
dioses, esposa del estrellado Cielo. Dame, benévola, por este canto una vida que
sea grata a mi dnimo; mds yo me acordaré de ti y de otro canto”.

No hay en Homero un llamado a cuidar la ecologia; desde la Tie-
rra brota un amor natural a ella, respuesta de su amor a nosotros.
Ecologia es cuidado, en el poema homérico no se habla de cuidado, ni
de gratitud, no hay lugar para estas dos palabras. La Tierra se entrega
en plenitud y demanda gratitud.

Esta diosa Gea no es ya la de Hesiodo, esta dulcificada. Los mi-
tos preolimpicos violentos, con Homero dejan la magia teldrica para
hacerse mas humanos. Aquella Tierra deja de fundirse con Urano
para seguir engendrando otros seres no menos fantasticos. La Tierra
mitica de Homero esta muy cerca de aquella que San Francisco canta
en su poema; Homero no es el Hesiodo preolimpico, ha quitado, no
toda, casi toda la magia mitica a la Naturaleza. y desea lo que Fausto
deseaba en este poema que nos da W. Otto35:

Si pudiera apartar la magia de mi sendero,
olvidar enteramente las formulas magicas,
estar ante ti, Naturaleza, un hombre solo,
entonces si valdria la pena ser un hombre.

El poema de San Francisco es pleno, mas pleno que el de Home-
ro. Tiene tres naturalezas: terrena, poética y mistica. La primera esta
cifrada en el sol, el agua y el fuego. Plenitud que también el texto de
Homero alcanzé. La segunda es su naturaleza lirica, poesia con que
San Francisco dignific6 el idioma italiano y Homero el idioma grie-
go. Finalmente, San Francisco nos entrega en su poema una tercera
naturaleza, la mistica, que no esta en Homero. Todo el poema sacro
del santo italiano tiene la finalidad de insertarnos en lo trascendente.
Lo mistico es la uniéon con Dios, sustancia a la que lleva la naturale-
za primera: el sol, el agua y el fuego y la naturaleza segunda: lirica
o poética con que embelleci6 el italiano. Homero no hace literatura
mistica sino mitica, que no es religion; no tiene dogmas, se confunde
con la poética, que es inmanente. Conviene en estos aspectos tener las

35 OtTo, W, (2003) Los dioses de Grecia. Ed. Siruela.



416 CESAR GARCIA ALVAREZ

definiciones claras y no usarlas como Burkert36 que divide a algunos
escritores griegos en “racionalistas y misticos, asi en su obra De Home-
ro a los Magos, la tradicion oriental en la cultura griega. “Mito y Religion,
como vemos, se unen, pero también se separan, como aquel Partenon,
templo mitico de Atenea y templo cristiano dedicado a Maria en la
Edad Media, en el primer caso los ritos se hacian en el exterior, en el
segundo en el interior, el mito no tiene interioridad, la religion cambia
los corazones, es interioridad.

Los relatos sobre mito y religion, como observamos, es de parti-
cular complejidad. Para ello es necesario tener claridad sobre qué es
Mito y que es Religion. El Mito goza de religiosidad, que es historica,
cambiante, no de Religion, esta consta en los libros que estudia el es-
pecialista en Religion y es permanente: De Deo Creante y Elevante, De
Gratia, Soteriologia, Teologia Moral, Liturgia Catolica etc.

6. LOS ORFICOS Y LA CREENCIA

Pero éno existi6 en Grecia una aproximacién mayor entre mito
y religion? Si37, en los misterios griegos o6rfico, pitagérico, dionisiaco,
eleusino38 y misterios de Samotracia; estudio hoy en pleno desarro-
llo. Willamowitz afirma que 6rfico debe tomarse como adjetivo, todos
los misterios son 6rficos o comparten la misma estructura. Pausanias
oponia misterios para ver y oir (los de Eleusis) y misterios del libro
(los orficos).

Los misterios son del siglo VI a. C. Bernabé los define de la si-
guiente manera39: Para los seguidores del Orfismo, el alma es inmortal,

36 BURKERT, (2002). De Homero a los Magos, la tradicién oriental en la
cultura griega. Barcelona, El Acantilado.

37 MARTINEZ VILLARROYA, J., "Simbolos ascensionales en el orfismo", pag.
240 y ss, en Las estructuras antropologicas del imaginario 6rfico, citado.

38 Ciceron enaltece, entre todos los misterios, los eleusinos; ellos han ensefiado
a los hombres «no s6lo a vivir contentos sino a morir con noble esperanza» (De
legibus 2. 36).

39 Publicado en “Elementos orientales en el orfismo”, “Actas” publicadas en
1998). Hoy la mas completa edicion de los fragmentos 6rficos es la de A. Bernabé
de 2004 y a él debemos recurrir.



MITO, RELIGIOSIDAD Y RELIGION 417

pero debe transmigrar y encarnarse en diversos cuerpos mortales en expiacion
del antiguo delito cometido por los Titanes.... Para que el alma pueda escapar
definitivamente del ciclo de las reencarnaciones y alcanzar una vida feliz en el
otro mundo Las estructuras antropologicas del imaginario drfico es que debe
someterse a determinadas prdcticas, bdsicamente una iniciacion, en que se
alcanza una especie de éxtasis, una vida ascética en la que deben observarse
ciertos tabiies rituales (no llevar vestidos de lana, no derramar sangre, no co-
mer carne) y determinados conocimientos sobre el origen del mundo y el destino
del alma para orientarse por el mds alla”.

Los misterios y su afinacién de simbolos 6rficos acerca, casi con-
funde, mito con religion. Solo existe una separacion, el origen: la Re-
ligion es revelada, el Mito es “des-velado” (nombre dado en griego a
la verdad). Todo lo demas en la religion se aproxima con el mito; por
ejemplo, en los misterios existen términos reiterados de expresiones
de “culpa”. La naturaleza es “Cosmos” -belleza, unidad, integracion-
ha sido hecha sometida a justicia, a norma, transgredirla es una culpa
que hay que satisfacer. Parménides40 habla de la diosa Justicia (Diké)
quien manda ser limpio y, en caso contrario, es “prodiga en castigos”.
El mito pide fidelidad al Cosmos, bello, no desafinarlo con la culpa.

El pecado o culpa se purga en los misterios a través de rituales
purificatorios (éconfesion?) hechos por los magos (¢sacerdotes?), de lo
contrario se hara en la otra vida en el Hades (¢{purgatorio?), pues no
se asciende a la pradera sagrada (¢cielo?) sino libre de culpa. El Papiro
de Derveni (col. VI) es claro:” Las plegarias y las ofrendas aplacan a las
almas, y el ensalmo de los magos es capaz de desplazar a los espiritus que salen
al paso. Pues estos espiritus que se presentan son almas vengadoras™.

No vamos a entrar en uno de los misterios, pero entre sus ritos,
que llevaban a la purificacion, encontramos el ritmo, el ritmo es la re-
peticion de un sonido de acuerdo a una frecuencia temporal. Esto nos
remite al imaginario del circulo, que siempre se inicia y repite. El ima-
ginario del circulo tiene dos formas, una positiva y la otra negativa.
La positiva es la sugerencia de lo perfecto, la negativa es ser simbolo
del circulo que como la soga ahorca. La Metamorfosis de Kafka o La
Cantante Calva de Ionesco o La Casa de Asterion de Borges son circulos

40 PARMENIDES, fr. 1, 14 DK.



418 CESAR GARCIA ALVAREZ

encerradores, clausurantes: es el infierno, nadie sale de €él; la otra es la
forma circular salvadora, celeste o de plenitud lograda, asi £/ Paraiso
de Dante; la Biblia, con su Génesis y Apocalipsis; la ecuacion lograda
de Vasallo-Sefior en la Valencia del Cid; la altima estrofa de “Noche Os-
cura del alma” “Quedeme y olvideme...”, o la estructura circular de la
“Oda a Salinas”de Fray Luis de Leon. El circulo es un ritmo repetitivo
que apetece eternidad, es el simbolo de lo perfecto, lo interminable, el
centro. El ritmo repite eternidad, aunque al insistir confiesa imperfec-
cion, temporalidad por eso el ritmo debe concluir con el éxtasis de las
Bacantes. Dice Rohde#! “La mayor parte de los fieles que tomaban parte en
estos ritos desmesurados y se entregaban con frenesi a ellos hasta caer rendidos
por el agotamiento, eran mujeres, que vestian vestidos de amplio velo ... y pro-
bablemente se adornaban la cabeza con cuernos ... Con los cabellos flotando
al viento y en las manos serpientes, que era el animal de Sabazio, agitaban
ademds en ellas punales o tirsos bajo cuyo follaje se ocultaban las puntas de las
lanzas...se movian a los sones del pedn, como un torbellino furioso, delirante,
que arrastraba a los coros de las danzantes, a modo de un rio desbordado, por
las faldas de las colinas...” Karl Kerényi retoma la distincion existente
en el griego arcaico entre la vida en cuanto infinita y la vida en cuan-
to limitada: entre zoé¢ y bios. La zoé pocas veces tiene contornos, si es
que alguna vez los tiene. Plotino llamé a la zo¢ «el tiempo del alma»,
el que buscaban los misterios tan cercanos en nombre y accién a los
de hoy, y, desde luego, el que miraba el arte idealizado, de aspiracion
trascendente, de los griegos42.

Los misterios confiesan una culpa original. Los Titanes nos pres-
taron sus cenizas de maldad, de esa maldad estamos hechos. Hesiodo
comienza su Teogonia con la frase “En primer lugar existio el caos*3”. No
indica, el caos no continuase. El caos inicial es la atmosfera en que esta
sumergido el ser, éste aspira a salir a la luz, pero siempre una densa
niebla testimoniara la presencia de aquel inicial caos. Si Hesiodo in-
vent6 el mito no era sino una forma idealizada de superar el informe
caos. El mito trata de comprender lo informe, vivir en un Cosmos,

41 ROHDE, E., (1983) Psique). Fondo de Cultura Econéomica. México.

42 GOBLET D’ALVIELLA, (2000). Symbols. Their migration and universality, New
York.

43 HEsiopo, Teog. 1,116.



MITO, RELIGIOSIDAD Y RELIGION 419

que es razon Posteriormente aquel mito derivo hacia el logos, razén
lo llamamos en la Edad Moderna, ciencia y tecnologia hoy. No obs-
tante, nos hallamos ante la misma realidad del “caos”; la ciencia y la
tecnologia son tan cambiantes como el mifo y tan cercanas al “caos”
inicial. La solucion no esta en lo inmanente, el ser siempre acusara
estar sumergido en el caos; siempre anunciando un medio dia que no
llega. Necesitamos la luz, abrir las ventanas a la luz y esto lo da la vida
trascendente: bautismo, significa luz, Dios es luz, “Ego sum lux mundi”
escribe para el fiel el gran Pantocrator en la oscuridad del templo

romanico.

CONCLUSION

Mito y Religion se relacionan desde la religiosidad. Esta consiste
en una creencia desformalizada. En la religiosidad caben todas las
formas de creencia, nada le es ajeno. Zeus, sin dejar de ser el dios del
Olimpo, puede convertirse en un cisne para unirse sexualmente con
Leda que produce un huevo del que nace Helena. Este mito, basta que
Zeus sea dios del Olimpo, para que tenga un minimo de religiosidad.
La Religion solo acepta lo que es su dogma.

Mito y Religion admiten una religiosidad en la que caben todas
las imagenes de aproximacion, desde la mas lejana, ésta de Zeus, a la
mas cercana, los Misterios. El “Himno a la Tierra” de Homero y el
“Canto a las criaturas” de San Francisco son textos de tantas cerca-
nias que finalmente se separan: el Mito de Homero busca desvelar -un
infinitivo- la verdad (aletheia), la religion de San Francisco confiesa
confiado que el agua es pura y el sol ilumina el “caos”inicial. Ya no hay
“infinitivos”, sino “terminativos”.

BIBLIOGRAFIA

APOLODORO, (150 a. C.). Biblioteca|Traducido al espafiol de BiBAtobrxy].
Espana: Gredos. 1985.

BERNABE, A “Elementos orientales en el orfismo”, “Actas” publicadas
en 1998.



420 CESAR GARCIA ALVAREZ

BERNABE, A. (2004) Textos drficos y filosofia presocrdtica. Materiales para
una comparacion (Madrid. Ed. Trotta, .Esta obra nos da 300 auto-
res con valor de bibliografia.

BURKERT, W. (2013). Homo Necans. Interpretaciones de Ritos Sacrificiales y
Mitos de la Antigua Grecia. Barcelona, Acantilado.

BURKERT, W. (2002). De Homero a los Magos, la tradicion oriental en la
cultura griega. E1 Acantilado, Barcelona.

BURCKHARD, J. (1953). Historia de la cultura griega. I-IV vols. Trad. Jor-
ge Imaz. Editorial Iberia S. A. Barcelona Catecismo Catdlico, n°.
1674.

CROATTO, ] S. (2002) Experiencia de lo sagrado y tradiciones religiosas. Es-
tudio de fenomenologia de la religion. Editorial Verbo Divino. Pam-
plona.

CICERON. De legibus 2. 36. Deuteronomio 29,29.

Enciclica Laudato. Segunda enciclica del Papa Francisco, firmada el
24 de mayo, Solemnidad de Pentecostés, del afio 2015, y presen-
tada el 18 de junio del mismo ano.

ELIADE, M. (2000). Aspectos del mito, Barcelona.
EsQuiLo, Euménides. Caso de Orestes tras la muerte de Clitemnestra.

GARCiA, C. (2019) en La Ciudad de Dios. Vol. CCXXXII. Enero-Abril.
Revista de la Universidad Maria Cristina. El Escorial. Madrid.
“Estudio filologico de la palabra Hybris, precedente griego del
término soberbia en el cristianismo”.

GENESIS 6:12

GOBLET D’ALVIELLA. (2000). Symbols. Their migration and universality,
New York.

FLACELIERE, R. (1961). Devins et oracles grecs. Paris.
Hechos de los Apastoles (17 22-24).
HESsIoDO. Teogonia. 1,116.

HOMERO. 1927. Obras completas de Homero; version directa y literal del
griego por Luis Segala y Estalella. Barcelona: Montaner y Simon.
1927

JUNG, CARL G., VON FRANZ, (2002) El hombre y sus simbolos, Barcelona.
LOPEZ FEREZ (2000). Historia de la literatura griega. Catedra, Madrid.



MITO, RELIGIOSIDAD Y RELIGION 421

MARTINEZ VILLARROYA, J. (2008). Las estructuras antropoligicas del ima-
ginario orfico. Universidad de Barcelona.

Ot1TO, W. (2003) Los dioses de Grecia. Ed. Siruela.

PARMENIDES, fr. 1, 14 DK.

PLATON en Protagoras 320 d.

ROHDE, E. (1983) Psigue). Fondo de Cultura Economica.

México.

SAAVEDRA, IGOR. (2014). Mitofisica. Sofia del Sur Editorial. Santiago
de Chile.

SAN AGUSTIN. Confesiones. Libro 1: 1.

SAN AGUSTIN. Confesiones Libro 3: 6.

SAN AGUSTIN. Ciudad de Dios, Libro XI, Cap. XXV.

SAN AGUSTIN. Ciudad de Dios, Libro XI, Cap. II.

SAN AGUSTIN. Ciudad de Dios, Libro XI, Cap. XX VL.

SAN FrRANcISCO DE Asis, “Cantico de las criaturas” Mencionado por
primera vez en Vita Prima de Tommaso da Celano en 1228. El
“Cantico de las criaturas”. Ediciones franciscanas. Preparado y
comentado por Eloi Leclec.

SANTO TOMAS. I Summa Theologiae, I-11, q. 94, a. 2.
SANTO TOMAS. Summa Theologiae, 1, q. 33, a. 3 1.

CESAR GARCIA ALVAREZ






