
MITO, RELIGIOSIDAD Y RELIGIÓN 403

Mito, religiosidad y religión

Resumen:
En la presente investigación, se estudia el par Mito y Rito; después de definir 
cada concepto, se concluye que la Religiosidad es lo que permite el acerca-
miento entre numerosos mitos y la creencia cristiana posterior.

Palabras claves: Religión – Mito – Religiosidad – Homero -Hesíodo.

Abstract:
The present investigation analyzes the pair myth and rite; after defining each 
concept, it is concluded that religiosity is what allows the relations between 
numerous myths and subsequent Christian belief.

Mito y Rito son dos palabras que en castellano tienen una cerca-
na sonoridad; en griego, que es lo que nos importa, no existe tal apro-
ximación sonora, mithos y liturgeo no tienen ninguna cercanía sonora. 
No obstante, si podemos hablar de aproximación en cuanto a la reli-
giosidad. El gran especialista en los estudios entre mito y religión ha 
sido Micea Eliade, sin embargo, nuestra finalidad es otra: estudiar los 
distintos acercamientos que a través de la religiosidad mito y religión 
se han concedido en Grecia 1.

1.	 Qué es la religiosidad

San Agustín, que parte sus análisis, desde la base más humana, 
donde a Dios nebulosamente se ve, como en los mitos, dice en confir-

1  Existe una primera cercanía que mito y religión se han dado, entender el 
mundo como “cosmos”, espacio ordenado, “ordo mundi”. Igor Saavedra ha escrito un 
libro sobre “Mitofísica”, su tesis es que la palabra “cosmos”, ordenado, fue para el mito y 
hoy para la ciencia, como la astronomía, la astrofísica, la química etc. el mismo sentido. 

CiuD-Ra 236-2 (2023) 403-422



CÉSAR GARCÍA ÁLVAREZ404

mación de la religiosidad lo siguiente: “Nos creaste para ti y nuestro cora-
zón andará siempre inquieto mientras no descanse en ti”  2. “Y tú eras interior 
a mi más honda interioridad y superior a cuanto había en mí de superior” 3. Y 
al menos algunos griegos, no tenemos por qué pensar otra cosa, apun-
taban a la religiosidad, preámbulo de lo eterno, porque usaban su 
reflexión no la gozaban como fin último; San Agustín señala: “Por eso 
debemos usar más bien de las cosas temporales que gozar de ellas, para poder 
gozar de las eternas  4. Sigue insistiendo el Obispo de Hipona en la reli-
giosidad que brota precisamente de la conciencia de que hemos sido 
hechos a imagen de Dios: “Con toda razón comprende el hombre, o lo cree 
al menos si no lo llega a comprender, que ha sido hecho a imagen de Dios” 5. 
Finalmente, San Agustín distingue entre religiosidad y religión: “A 
pesar de todo, es tan alta la imagen de Dios, que nada hay más cercano por 
naturaleza entre las cosas creadas por Dios; imagen de Dios, esto es, de aquella 
suprema Trinidad, pero que debe ser aún perfeccionada por la reforma para 
acercársele en lo posible por la semejanza. 6 La religiosidad supone que el 
hombre siente a Dios como connatural; aún sin saberlo definir. Esto 
es lo que nos dice San Agustín y esto es lo que los mitos griegos nos 
han transmitido. Santo Tomás, con la precisión de su estilo, resume 
así las etapas entre religiosidad y religión: distingue tres formas de 
acercamiento a Dios, preámbula fidei, la fides sui géneris y la fides vero 
nómine. las dos primeras es a lo que llamamos religiosidad, la terce-
ra es la religión 7. Recomendamos sobre “religiosidad” el “Catecismo 
Católico” 8 y otras obras como la de Croatto 9 y Naranjo Escobar 10.

2  San Agustín. Confesiones. Libro 1: 1.
3  San Agustín. Confesiones Libro 3: 6.
4  San Agustín. Ciudad de Dios, Libro XI, Cap. XXV.
5  San Agustín. Ciudad de Dios, Libro XI, Cap. II.
6  San Agustín. Ciudad de Dios, Libro XI, Cap. XXVI.
7  Santo Tomás. Contra Gent,; I Summa Theologiae, I-II, q. 94, a. 2; Summa 

Theologiae, I, q. 33, a. 3 l.
8  Catecismo Católico, n°. 1674.
9  Croatto, J.S., (2002) Experiencia de lo sagrado y tradiciones religiosas. 

Estudio de fenomenología de la religión. Editorial Verbo Divino. Pamplona. 
10  Naranjo Escobar, J., (2015) «La experiencia de lo sagrado como filosofía de 

la religión en San Agustín». En Revista Cultural, n 20. 



MITO, RELIGIOSIDAD Y RELIGIÓN 405

2.	S an Pablo se acerca a los griegos

Hablar de creencia en la antigua Grecia es hablar de la mitología. 
Aquella mitología a la que San Pablo se refiere en Hechos (17 22-24): 
“Entonces Pablo poniéndose en pie en medio del Areópago, dijo: Varones ate-
nienses, percibo que sois muy religiosos en todo sentido. Porque mientras pa-
saba y observaba los objetos de vuestra adoración, hallé también un altar con 
esta inscripción: AL DIOS DESCONOCIDO. Pues lo que vosotros adoráis 
sin conocer, eso os anuncio yo. El Dios que hizo el mundo y todo lo que en él 
hay, puesto que es Señor del cielo y de la tierra, no mora en templos hechos por 
manos de hombres,” 11.

Los griegos, pese a no tener la noción de lo sagrado, vivían en 
estado de religiosidad, lo expresa el respeto al “nada demasiado” dél-
fico; el pasado mítico fundante 12; el sentido y práctica del oráculo 13; 
la limpieza como purificación 14; la frecuente recurrencia a la adivina-
ción; el sentido de la ofrenda 15; el respeto al fuego sagrado del hogar; 
el carácter religioso con que se revestían las grandes fiestas sociales 16 
y los misterios báquico, eleusinos y dedicados a Orfeo Se ha dicho, 
con razón, que ni los Diálogos de Platón 17 ni la Ética Nicomaquea se hu-
biese escrito sin estos precedentes a los que hay que añadir las obras 
de Hesíodo y Homero.

11  Hechos (17 22-24). San Pablo no hace distinción entre mito y religión 
como hacen Nilsson y Kirk, tampoco los identifica, sino no predicaría la nueva 
religión. El mito tiene una concepción inmanente, pese a ello, el mito encierra 
una apetencia de religión. 

12  Las grandes dinastías Lambdácidas (Tebas), Atridas (Micenas), Priámidas 
(Troya) fundaban su pertenencia en deidades que los habían elegido.

13  Flacelière, R., (1961). Devins et oracles grecs. París.
14  Esquilo, Euménides. Caso de Orestes tras la muerte de Clitemnestra.
15  Libación sobre un ara, c. a.480 a.C. Museo de Louvre.
16  34 Juegos Olímpicos, Fiestas Dionisíacas, procesión Panatenaica: Zeus, 

Dióniso y Atenea patrocinaban cada una de estas actividades social-religiosa. 
17  Convendrá recordar que en los jardines de la Academia existía una estatua 

dedicada a Prometeo, y a este titán dedica un amplio espacio en el Protágoras 320 
d.; Platón enmienda la página de la Teogonía de Hesíodo, dice: “Pero Prometeo entró 
furtivamente al taller común de Atenea y Hefesto en el que practicaban juntos sus artes y, 
robando el arte del fuego de Hefesto y las demás de Atenea, se las dio al hombre”.



CÉSAR GARCÍA ÁLVAREZ406

En otra parte he comentado las palabras culminantes de la Gre-
cia Clásica 18; en verdad, términos como hybris, catharsis, athanatos 19, 
theoi, tártaro, eusébeia, mustíria, nekans 20 expresan obligaciones hacia 
los dioses, revelan ese sentido religioso griego. Conviene, no obstante, 
precisar lo que acabo de señalar, pues la amoralidad, la pluralidad de 
dioses, el antropomorfismo y el no acceso a lo inefable lo separan de 
toda creencia verdadera y lo acercan solo en cuanto religiosidad. El 
tema es tan importante que la religiosidad es el único modo de apro-
ximarnos a la creencia griega y el único medio con que los griegos se 
acercaban a nosotros. W. F. Otto en “Los dioses de Grecia” ha dicho: 
“Esta religión es tan natural que la santidad, aparentemente, no tiene cabida 
en ella. Cuando aparece un dios griego no se percibe ningún estremecimiento 
del alma ni del mundo, como expresan las palabras «Santo, Santo, Santo” o 
«Sanctus Dominus Sabaoth». La seriedad moral que es para nosotros perma-
nente conductor de toda religión verdadera, la extrañamos en esos dioses y en 
la mentalidad de sus adoradores. No podemos llamarlos inmorales, pero son 
demasiado naturales y alegres para conceder a la moral el valor supremo”.

3.	L a religión griega como cohesión social

Estos mitos presentes en Homero y Hesíodo se universalizaron 
como cultura y se llegó hasta olvidar el nombre de los dos autores; se 
atribuyó la Ilíada, la Odisea, la Teogonía y los Trabajos y los días prime-
ro a Solón, después a Pisístrato, a los Homéridas y, los espartanos, a 
Licurgo.

18  García, C., “Estudio filológico de la palabra Hybris, precedente griego 
del término soberbia en el cristianismo”, en La Ciudad de Dios. Vol. CCXXXII. 
Enero-Abril 2019.

19  Inmortal, cualidad de los dioses griegos por tomar ambrosía; el término 
se incorporó a la liturgia católica a partir de la invocación de los padres de la 
Iglesia en el Concilio de Calcedonia (451). Los Padres de la Iglesia no todos están 
de acuerdo con los mitos y paganos griegos, algunos disienten de ello; hay que 
tener en cuenta; sin embargo, lo fácil que fue para el primitivo cristiano entender 
la palabra religiosidad, si estudiaban todos en escuelas paganas.

20  Burkert, W. (2013). Homo Necans. Interpretaciones de Ritos Sacrificiales y 
Mitos de la Antigua Grecia. Barcelona, Acantilado.



MITO, RELIGIOSIDAD Y RELIGIÓN 407

La religión supone una revelación que se expresa en dogma, rito 
y moral. Sin embargo, la religión griega era adogmática. Jacob Burc-
khardt en su Historia de la cultura griega nos dice: “A otros politeísmos 
les ha ocurrido ser víctimas, en medio de grandes crisis espirituales de los 
pueblos en cuestión, de una sistematización, de una simplificación teológica. 
Se destaca un sacerdocio fuerte, muy unido, tal como no lo poseyeron jamás los 
griegos (que tampoco poseyeron un estado común)…El politeísmo griego se ha 
sustraído a semejante esquematización y ha mantenido su forma antigua”.  21

En Grecia, a partir del siglo VII con la formación de las polis, la 
religión fue un elemento de cohesión social y de identidad. Dice He-
ródoto: “He aquí nuestra identidad: el idioma, el culto o mito y la identidad 
social”. Para ser ciudadano griego era necesario entre otras cosas saber 
de sus mitos y quien era desterrado, perdía precisamente su pertenen-
cia a estas creencias míticas.

4.	M ito y Religión, sus cercanías

Pero ¿cómo mito y religión se avienen? La religiosidad es quien 
acerca el mito a la religión, aunque no los hace religión. 22 Pero aquí 
estamos en otra etapa del mundo griego, la etapa de Homero; atrás que-
daron la gigantomaquia y titanomaquia que nos da Hesíodo. La reli-
giosidad mítica es ahora más homérica y anuncia más cercanamente el 
cristianismo 23;“ el hombre, señala Mircea Eliade, tal como es hoy, es resul-
tado directo de estos acontecimientos míticos, está constituido por estos aconteci-
mientos” y Homero, a través de su religiosidad, es el gran aproximador. 
Demos tres definiciones de religiosidad: 24 “La religiosidad es la expresión 
comportamental del sistema de creencias, de la doctrina y los cultos organizados 
de la religión. La religiosidad se vive en lo social como un cuerpo de conoci-

21  Burckhard, J., (1953). Historia de la cultura griega. I-IV vols. Trad. 
Jorge Imaz. Editorial Iberia S. A. Barcelona

22  Naranjo Escobar, J., (2015) «La experiencia de lo sagrado como filosofía de 
la religión en San Agustín». En Revista Cultural, n 20.

23   Más adelante confrontaremos el canto homérico a Gea y el de San 
Francisco a las criaturas.

24  Salgado, F., y Sínodo. Enciclopedia de la fe católica, véanse en internet. 
Remitimos a la nota 2, donde en forma más amplia hablamos de “religiosidad”.



CÉSAR GARCÍA ÁLVAREZ408

mientos, comportamientos, ritos, normas y valores que pretenden regir la vida de 
personas interesadas en vincularse con lo divino, pretenden ser un compromiso 
con las creencias de una religión particular” (Salgado). “La religiosidad es un 
término sociológico, filosófico y religioso utilizado para referirse a varios aspectos 
de la actividad religiosa, la dedicación y la creencia” (Sínodo. Enciclopedia 
de la Fe Católica). “La religiosidad no es misterio, sino producto humano, que 
viene del pensar, del sentir, del querer, del vivir, del compartir con los demás. La 
religiosidad es un término sociológico, filosófico y religioso utilizado para referirse 
a varios aspectos de la actividad religiosa, la dedicación y la creencia. (Felipe 
Aguirre). Veamos algunos ejemplos de aproximación religiosa -imáge-
nes y símbolos- con que se viste esta creencia en los acercamientos.

a)	 El simbolismo del Olimpo

Confesar que el Olimpo, donde habita Zeus, es una montaña de 
Grecia muy sólida, es coincidir con numerosos textos de la Biblia en 
la que se dice, Dios es roca firme. Que esta montaña sea la más alta de 
Grecia, 2918 m. de altura, indica que Dios es de las alturas, como se le 
aclama. Si su cumbre nunca se ve, pues está inmersa entre nubes, nos 
hace pensar que Dios es misterio. “Las cosas secretas pertenecen a nuestro 
Dios; más las reveladas son para nosotros y para nuestros hijos para siempre, 
para que cumplamos todas las palabras de esta ley” 25. No en vano Dios se 
manifestó a Moisés en lo alto de la montaña del Sinaí, donde le entre-
gó lo más valioso, Las Tablas de la Ley.

Numerosos simbolismos acercan aquí mito y religión, pero no los 
identifica 26 El simbolismo natural es un depósito de imágenes preexis-
tentes que llevamos en nuestro interior y presta, en este caso, a la religio-
sidad; esas imágenes obedecen a distintas causas, todas ellas radicadas 
en lo profundamente antropológico 27: que el ser humano sea un ser que 

25  Deuteronomio 29,29.
26  Martínez Villarroya, J., (2008). Las estructuras antropológicas del 

imaginario órfico. Universidad de Barcelona. Remitimos a esta obra que por su 
ambición intelectual no deja aspecto que tocar sobre el simbolismo y otros temas. 
El tema central de este estudio no es el simbolismo ni otros temas que tocamos 
al pasar; no entramos con profundidad en ellos.

27  Jung, Carl G., Von Franz, (2002) El hombre y sus símbolos, Barcelona. 
Editorial Paidos.



MITO, RELIGIOSIDAD Y RELIGIÓN 409

camina en posición vertical y no reptante, arroja a ese depósito algunas 
imágenes como la valoración de las alturas, la seguridad de la roca y mis-
terio en lo que no se ve. El deseo de una humanidad más limpia originó 
la imagen del Diluvio universal presente el Poema de Gilgamesh, en la 
mitología hindú, en los anales del emperador chino Yao, en Apolodoro 
escritor griego y, por cierto, con valor de religión en el Génesis. Los sue-
ños es otra fuente que acercan a Sansón con Hércules, a Dioniso, hijo 
de Zeus y mujer con Cristo hijo de Dios y María. Cada vez que el hom-
bre siente una necesidad profunda su subconsciente se abre en imágenes 
solucionadoras. Todo ello, reiteramos, en ningún caso identifica mito y 
religión, pero sí los acerca desde las imágenes que ha prestado la religiosi-
dad 28. Vicente Huidobro ha estudiado el simbolismo desde la literatura, 
y dice al respecto: “Aparte de la significación gramatical del lenguaje, hay otra, 
una significación Mágica, que es la única que nos interesa. Uno es el lenguaje –al 
que, por comodidad he llamado objetivo- que sirve para nombrar las cosas del 
mundo sin sacarlas fuera de su calidad de inventario; el otro rompe esa norma 
convencional y en él las palabras pierden su representación estricta para adquirir 
otra más profunda y como rodeada de un aura luminosa que debe elevar al lector 
del plano habitual y envolverlo en una atmósfera encantada” 29. Esa “aura lumi-
nosa” es a la que puede llegar la palabra literaria y a la que llegó el mito; 
lo que le permitió a Van der Leeuwn, sin precisar los grados, hablar de 
”homo religiosus”, más que “homo simbólicus. Los ejemplos que aquí damos 
nos pueden ilustrar al respecto.

b)	 El simbolismo en el Génesis: Creación y Diluvio

Es conocida la fusión mítica existente en el Génesis: la serpiente 
tentadora, la manzana prohibida, Dios moldeando a Adán y después 

28  Eliade, M., (2000). Aspectos del mito, Barcelona, Al hablar de religiosidad 
y no religión en Grecia Mircea Eliade merece una severa crítica; por qué no 
matiza, dice: “los mitos son Seres Sobrenaturales”, “desvelan lo “Sobrenatural”, “hay 
irrupción de lo Sobrenatural”, “los personajes de los mitos son Seres Sobrenaturales”, 
“el Mundo, el hombre y la vida tienen un origen y una historia Sobrenaturales”; 
(M. Eliade (1991: 12). Vid. de este mismo autor “Aproximación a una definición” 
en Y. Bonnefoy (ed.) (1996: I: 55-60). En M. Eliade (1981 : 431). Vid. el apartado 
titulado “Degradación de los mitos” dice: “el mito puede degradarse “sin perder 
por ello su estructura ni su alcance…”

29  Fragmento de una conferencia leída en el Ateneo de Madrid, el año 1921.



CÉSAR GARCÍA ÁLVAREZ410

obrando como cirujano al sacar de una costilla a Eva, todo esto y 
mucho más es género literario mítico que encierra varias verdades 
de fe: Dios es creador, el hombre fue creado en estado original y 
libre, Dios hizo al hombre y a la mujer de la misma naturaleza, aque-
lla libertad del primer hombre fue mal usada dando lugar al pecado 
original, el hombre perdió su naturaleza pura y es portador de una 
mancha que el bautismo limpiará. Este texto del Génesis sin duda es 
cercano a aquel hablar religioso de las Musas de Hesíodo: “Sabemos 
decir mentiras (género literario fantasioso) también verdades para quien 
sepa descifrarlas”. Apolodoro 30 nos habla de un diluvio universal. El 
fin de la purificación de la humanidad mediante este diluvio y el 
surgimiento de nuevos hombres y mujeres arrojando piedras, tiene 
en Apolodoro una finalidad artística; los griegos han de imitar me-
diante la orquestría (doctrina y ejercicios espirituales que los miste-
rios de Orfeo practicaban) la belleza y perfección de sus esculturas. 
Entre el relato de los dos diluvios 31: Génesis 6:12 y Apolodoro existe 
una aproximación, pero los separa la finalidad: a Dios se llega con 
la limpieza interior no con la pureza de la imagen idealizada que la 
escultura griega nos da.

La polémica entre mitología y religión se ha debatido desde Frazer 
hasta Burkert, concluyendo en la interrelación que estamos viendo. Ni 
el mito presupone necesariamente el rito, como creían Frazer y Harri-
son con los ritualistas de Cambrige, ni ambos mito y rito son absolu-
tamente independientes como afirmaban Nilsson y Kirk.

c)	 Zeus se aleja de la religión y religiosidad

El mito de Zeus transformándose en un cisne para unirse a Leda 
bajo la forma de un animal, sin duda que niega hasta el acercamiento 
de la religiosidad entre mito y rito. Leda, esposa de Tindareo rey de 
Esparta se enamora y Leda da a luz un huevo del que nace Helena, 
este mito contradice toda religión: Zeus engaña a Hera, engaña a Tin-
dareo, comete una zoofilía, Leda se degrada a animal al poner un 

30  Apolodoro, (150 a. C.). Biblioteca [Traducido al español de Βιβλιοθήκη]. 
España: Gredos. 1985.

31  Génesis 6:12 



MITO, RELIGIOSIDAD Y RELIGIÓN 411

huevo, Helena nace de un huevo, algo antinatural. Sin embargo, el 
mito de Edipo al que se le da culto por ser mártir de la verdad envuel-
ve en mito la verdad del sacrificio por la verdad; pero “mártir” es un 
término prestado por la religión.

d)	 El número tres en Grecia

Otro acercamiento entre mito y religión es el común y sagrado 
uso de los números. Dios, Trinidad, creó el mundo, y dejó su marca 
que repetirán los mitos griegos y las costumbres humanas: Zeus, Po-
seidón y Hades son la trilogía máxima que gobierna el mundo, ese 
número tres que en la trilogía de la tragedia tiene su complemento. 
Tres son las representantes del destino: Cloto, Láquesis y Átropos que 
Goya tan certeramente dibujó. Un tridente usa el dios del mar; trí-
podes regalan los hombres a los dioses; el Sol es conocido por otros 
dos nombres Apolo y Liber, y la Luna, es a su vez Diana y Hécate; 
tres fueron las furias y Pitágoras daba la perfección al número tres; 
la esfinge de Tebas presenta un enigma trinitario: “que ser camina 
en cuatro, luego en dos y finalmente en tres”, que solo Edipo supo 
resolver. No olvidemos los tres órdenes arquitectónicos dórico, jónico 
y corintio.

El número tres está presente en la literatura católica importante: 
pensemos en la “Divina Comedia” con tres cantos, cada canto escrito 
en tercetos y con treinta y tres estrofas cada canto. No insistiremos en 
el “Poema de Mio Cid”, epopeya castellana trinitaria, y si hemos de 
referirnos a la creencia popular; nada mejor que este canto de Alberto 
Cortés:

Eran tres, eran tres, eran tres... 
Eran tres con palomas en las manos... 
Eran tres y las tres eran hermanas 
De la luz, del amor y del saber.

Eran tres y se fueron las tres...  
La primera detrás de algunos versos.

La segunda a pintar el universo 
Y la tercera en mitad de su niñez.



CÉSAR GARCÍA ÁLVAREZ412

e)	 Dioniso y las Bacantes

No se puede hablar de mito y religión sin considerar el subcons-
ciente irracional que se acoge a la circularidad. Lo racional es secuen-
cial, causal (Dodds) limitante; lo irracional es abierto, por eso Dioniso 
tiene muchas significaciones, en el círculo cabe todo, en la línea solo 
cabe lo que se puede colocar en un punto. Las Ménades en la pelícu-
la de Salvador de Távora “Las Bacantes” casi siempre miran hacia 
arriba, extáticas, caben en un medallón o llevan una fiera muerta 
en señal de lo imposible y pasan bailando al ritmo de la flauta. En la 
línea temporal, los sátiros persiguen a las Ménades, ellos viven de la 
línea horizontal. El sátiro es sensual. Ese lenguaje simbólico es el que 
comparten el mito y la religión para hacerse religiosidad, veamos dos 
poemas, uno de Homero y el otro de San Francisco hermanados, pese 
a la distancia con la naturaleza.

5.	H omero 32 y San Francisco 33

Himno de Homero a Gea

Cantaré a la Tierra, Gea, madre de todas las cosas, bien cimentada, an-
tiquísima, que nutre sobre la tierra todos los seres que existen: cuantos seres se 
mueven en la tierra divina o en el mar y cuantos vuelan, todos se nutren de 
tus riquezas. De ti proceden los hombres que tienen muchos hijos y abundantes 
frutos, oh venerable; a ti te corresponde dar y quitar la vida a los mortales 
hombres. Feliz aquel a quien tú honras, benévola, en tu corazón, pues todo lo 
tiene en gran abundancia. Para hombres tales la fértil tierra se carga de frutos, 
en el campo abunda el ganado, y la casa se les llena de bienes; ellos reinan, con 
leyes justas, en ciudades de hermosas mujeres, y una gran felicidad y riqueza 
los acompaña; sus hijos se vanaglorian con pueril alegría; las doncellas juegan 

32  LÓPEZ FÉREZ (1978). Historia de la literatura griega. Cátedra, Madrid, 
2000. Himnos Homéricos. Introducción, Traducción y Notas de Alberto Bernabé 
Pajares. Gredos, Madrid. 

33  Mencionado por primera vez en Vita Prima de Tommaso da Celano en 
1228. El "Cántico de las criaturas". Ediciones franciscanas. Preparado y comentado 
por Éloi Leclec.



MITO, RELIGIOSIDAD Y RELIGIÓN 413

y saltan, con ánimo alegre y en coros florecientes, sobre las blandas flores de la 
hierba. Tales son los que tú honras, veneranda, pródiga diosa.

Salve, madre de los dioses, esposa del estrellado Cielo. Dame, benévola, por 
este canto una vida que sea grata a mi ánimo; más yo me acordaré de ti y de 
otro canto.

“Cántico de las criaturas” de San Francisco

Loado seas, mi Señor, con todas tus criaturas, 
especialmente el señor hermano sol, 
el cual es día, y por el cual nos alumbras.

Y él es bello y radiante con gran esplendor, 
de ti, Altísimo, lleva significación.

Loado seas, mi Señor, por la hermana luna y las estrellas, 
en el cielo las has formado luminosas y preciosas y bellas.

Loado seas, mi Señor, por el hermano viento, 
y por el aire y el nublado y el sereno y todo tiempo, 
por el cual a tus criaturas das sustento.

Loado seas, mi Señor, por la hermana agua, 
la cual es muy útil y humilde y preciosa y casta.

Loado seas, mi Señor, por el hermano fuego, 
por el cual alumbras la noche, 
y él es bello y alegre y robusto y fuerte.

Loado seas, mi Señor, por nuestra hermana la madre tierra, 
la cual nos sustenta y gobierna, 
y produce diversos frutos con coloridas flores y hierba

(San Francisco de Asís)

Dos textos, breves, uno de Homero, siglo VIII a, C. el otro de 
San Francisco de Asís “Cántico de las criaturas”, finales del siglo XII 
y siglo XIII. La distancia no los aleja, antes bien los acerca, pues des-
contextualiza lo accidental y acentúa lo sustancial, el amor religioso 
coincidente al espacio.

Algunos han hablado de ecología a propósito de estos dos poe-
mas; ecología es el nombre dado a la valoración del espacio; viene de 
“oikos” un espacio que se habita y “logos”, se piensa: eso es ecología. 
Pero ese no es el tema de los dos textos leídos. El ecólogo llega a la 



CÉSAR GARCÍA ÁLVAREZ414

casa y no entra en ella, se sienta en el exterior y con un libro o sin libro 
reflexiona sobre ella, hace “logos”. Homero y San Francisco, en los 
textos, no han llegado a la casa del mundo, se sienten nacidos dentro 
de él, y lo viven, no como una “ecología” pensante, sino con calor de 
hogar, como “biología”.

El gran alemán Jaspers decía: a la verdad se puede llegar por dos 
caminos, mediante la reflexión (por el “logos”) o mediante el senti-
miento (la imagen y la vida); aquél la explora con la mente, pensán-
dola, éste con la poesía o el mito. San Francisco lo hizo mediante el 
“Canto a las criaturas” y Homero mediante el mito en el “Himno a 
Gea”. Hoy ha sido el Papa quien desde la fe, no la filosofía, ni la poe-
sía, haya hecho un llamado a un cuidar el mundo tan deteriorado 34.

El Papa, como antes San Francisco, saben que creer trae con-
secuencias, y las asume en el texto Encíclico “Laudato si”. El Credo 
Niceno-Constantinopolitano lo mandaba: “Creo en Dios, creador del 
cielo y de la tierra, de lo visible y lo invisible”. Las cosas de la tierra y lo 
visible también son tomadas por Papa, como lo fueron temas de San 
Francisco y Homero hace años. Creer que a ellos no pertenecen estos 
espacios, es ignorar profundamente la teología y a la vez la mitología, 
que aquí se acercan.

En el mundo pagano fue Homero quien más se acercó a los auto-
res cristianos: nombra a la Tierra tres veces: “Madre, Bien Cimentada 
y Antiquísima”. Tres invocaciones religiosas. Después nos habla de su 
acción creadora, “es tierra madre” expande su energía a todo lo exis-
tente, por los aires, en la tierra divina y por los mares. Distingue al 
hombre, a él la Tierra regala su casa, ganado y frutos; muchos hijos 
florecen en su casa. ¿Qué pide a ellos?: Ella, que es diosa, Gea, no 
pide, constata: “Reinan, con leyes justas, en ciudades de hermosas mujeres, y 
una gran felicidad y riqueza los acompaña; sus hijos se vanaglorian con pueril 
alegría; las doncellas juegan y saltan, con ánimo alegre y en coros florecientes, 
sobre las blandas flores de la hierba”. Finalmente, la alaba, la ensalza y 

34  Encíclica del Papa actual Laudato si, en el dialecto umbro del italiano 
medieval: Alabado seas, en español) Segunda encíclica del Papa Francisco, firmada 
el 24 de mayo, Solemnidad de Pentecostés, del año 2015, y presentada el 18 de 
junio del mismo año.



MITO, RELIGIOSIDAD Y RELIGIÓN 415

protege por ser más aún: “Veneranda, pródiga diosa. Salve, madre de los 
dioses, esposa del estrellado Cielo. Dame, benévola, por este canto una vida que 
sea grata a mi ánimo; más yo me acordaré de ti y de otro canto”.

No hay en Homero un llamado a cuidar la ecología; desde la Tie-
rra brota un amor natural a ella, respuesta de su amor a nosotros. 
Ecología es cuidado, en el poema homérico no se habla de cuidado, ni 
de gratitud, no hay lugar para estas dos palabras. La Tierra se entrega 
en plenitud y demanda gratitud.

Esta diosa Gea no es ya la de Hesíodo, está dulcificada. Los mi-
tos preolímpicos violentos, con Homero dejan la magia telúrica para 
hacerse más humanos. Aquella Tierra deja de fundirse con Urano 
para seguir engendrando otros seres no menos fantásticos. La Tierra 
mítica de Homero está muy cerca de aquella que San Francisco canta 
en su poema; Homero no es el Hesíodo preolímpico, ha quitado, no 
toda, casi toda la magia mítica a la Naturaleza. y desea lo que Fausto 
deseaba en este poema que nos da W. Otto 35:

Si pudiera apartar la magia de mi sendero, 
olvidar enteramente las fórmulas mágicas, 
estar ante ti, Naturaleza, un hombre solo, 
entonces sí valdría la pena ser un hombre.

El poema de San Francisco es pleno, más pleno que el de Home-
ro. Tiene tres naturalezas: terrena, poética y mística. La primera está 
cifrada en el sol, el agua y el fuego. Plenitud que también el texto de 
Homero alcanzó. La segunda es su naturaleza lírica, poesía con que 
San Francisco dignificó el idioma italiano y Homero el idioma grie-
go. Finalmente, San Francisco nos entrega en su poema una tercera 
naturaleza, la mística, que no está en Homero. Todo el poema sacro 
del santo italiano tiene la finalidad de insertarnos en lo trascendente. 
Lo místico es la unión con Dios, sustancia a la que lleva la naturale-
za primera: el sol, el agua y el fuego y la naturaleza segunda: lírica 
o poética con que embelleció el italiano. Homero no hace literatura 
mística sino mítica, que no es religión; no tiene dogmas, se confunde 
con la poética, que es inmanente. Conviene en estos aspectos tener las 

35  Otto, W., (2003) Los dioses de Grecia. Ed. Siruela.



CÉSAR GARCÍA ÁLVAREZ416

definiciones claras y no usarlas como Burkert 36 que divide a algunos 
escritores griegos en “racionalistas y místicos, así en su obra De Home-
ro a los Magos, la tradición oriental en la cultura griega. “Mito y Religión, 
como vemos, se unen, pero también se separan, como aquel Partenón, 
templo mítico de Atenea y templo cristiano dedicado a María en la 
Edad Media, en el primer caso los ritos se hacían en el exterior, en el 
segundo en el interior, el mito no tiene interioridad, la religión cambia 
los corazones, es interioridad.

Los relatos sobre mito y religión, como observamos, es de parti-
cular complejidad. Para ello es necesario tener claridad sobre qué es 
Mito y que es Religión. El Mito goza de religiosidad, que es histórica, 
cambiante, no de Religión, esta consta en los libros que estudia el es-
pecialista en Religión y es permanente: De Deo Creante y Elevante, De 
Gratia, Soteriología, Teología Moral, Liturgia Católica etc.

6.	L os órficos y la creencia

Pero ¿no existió en Grecia una aproximación mayor entre mito 
y religión? Sí 37, en los misterios griegos órfico, pitagórico, dionisiaco, 
eleusino 38 y misterios de Samotracia; estudio hoy en pleno desarro-
llo. Willamowitz afirma que órfico debe tomarse como adjetivo, todos 
los misterios son órficos o comparten la misma estructura. Pausanias 
oponía misterios para ver y oír (los de Eleusis) y misterios del libro 
(los órficos).

Los misterios son del siglo VI a. C. Bernabé los define de la si-
guiente manera 39: Para los seguidores del Orfismo, el alma es inmortal, 

36  Burkert, (2002). De Homero a los Magos, la tradición oriental en la 
cultura griega. Barcelona, El Acantilado.

37  Martínez Villarroya, J., "Símbolos ascensionales en el orfismo", pág. 
240 y ss, en Las estructuras antropológicas del imaginario órfico, citado.

38  Cicerón enaltece, entre todos los misterios, los eleusinos; ellos han enseñado 
a los hombres «no sólo a vivir contentos sino a morir con noble esperanza» (De 
legibus 2. 36).

39  Publicado en “Elementos orientales en el orfismo”, “Actas” publicadas en 
1998). Hoy la más completa edición de los fragmentos órficos es la de A. Bernabé 
de 2004 y a él debemos recurrir.



MITO, RELIGIOSIDAD Y RELIGIÓN 417

pero debe transmigrar y encarnarse en diversos cuerpos mortales en expiación 
del antiguo delito cometido por los Titanes.... Para que el alma pueda escapar 
definitivamente del ciclo de las reencarnaciones y alcanzar una vida feliz en el 
otro mundo Las estructuras antropológicas del imaginario órfico es que debe 
someterse a determinadas prácticas, básicamente una iniciación, en que se 
alcanza una especie de éxtasis, una vida ascética en la que deben observarse 
ciertos tabúes rituales (no llevar vestidos de lana, no derramar sangre, no co-
mer carne) y determinados conocimientos sobre el origen del mundo y el destino 
del alma para orientarse por el más allá”.

Los misterios y su afinación de símbolos órficos acerca, casi con-
funde, mito con religión. Solo existe una separación, el origen: la Re-
ligión es revelada, el Mito es “des-velado” (nombre dado en griego a 
la verdad). Todo lo demás en la religión se aproxima con el mito; por 
ejemplo, en los misterios existen términos reiterados de expresiones 
de “culpa”. La naturaleza es “Cosmos” -belleza, unidad, integración- 
ha sido hecha sometida a justicia, a norma, transgredirla es una culpa 
que hay que satisfacer. Parménides 40 habla de la diosa Justicia (Diké) 
quien manda ser limpio y, en caso contrario, es “pródiga en castigos”. 
El mito pide fidelidad al Cosmos, bello, no desafinarlo con la culpa.

El pecado o culpa se purga en los misterios a través de rituales 
purificatorios (¿confesión?) hechos por los magos (¿sacerdotes?), de lo 
contrario se hará en la otra vida en el Hades (¿purgatorio?), pues no 
se asciende a la pradera sagrada (¿cielo?) sino libre de culpa. El Papiro 
de Derveni (col. VI) es claro:” Las plegarias y las ofrendas aplacan a las 
almas, y el ensalmo de los magos es capaz de desplazar a los espíritus que salen 
al paso. Pues estos espíritus que se presentan son almas vengadoras”.

No vamos a entrar en uno de los misterios, pero entre sus ritos, 
que llevaban a la purificación, encontramos el ritmo, el ritmo es la re-
petición de un sonido de acuerdo a una frecuencia temporal. Esto nos 
remite al imaginario del círculo, que siempre se inicia y repite. El ima-
ginario del círculo tiene dos formas, una positiva y la otra negativa. 
La positiva es la sugerencia de lo perfecto, la negativa es ser símbolo 
del círculo que como la soga ahorca. La Metamorfosis de Kafka o La 
Cantante Calva de Ionesco o La Casa de Asterión de Borges son círculos 

40  Parménides, fr. 1, 14 DK.



CÉSAR GARCÍA ÁLVAREZ418

encerradores, clausurantes: es el infierno, nadie sale de él; la otra es la 
forma circular salvadora, celeste o de plenitud lograda, así El Paraíso 
de Dante; la Biblia, con su Génesis y Apocalipsis; la ecuación lograda 
de Vasallo-Señor en la Valencia del Cid; la última estrofa de “Noche Os-
cura del alma” “Quedeme y olvideme…”, o la estructura circular de la 
“Oda a Salinas” de Fray Luis de León. El círculo es un ritmo repetitivo 
que apetece eternidad, es el símbolo de lo perfecto, lo interminable, el 
centro. El ritmo repite eternidad, aunque al insistir confiesa imperfec-
ción, temporalidad por eso el ritmo debe concluir con el éxtasis de las 
Bacantes. Dice Rohde 41 “La mayor parte de los fieles que tomaban parte en 
estos ritos desmesurados y se entregaban con frenesí a ellos hasta caer rendidos 
por el agotamiento, eran mujeres, que vestían vestidos de amplio velo … y pro-
bablemente se adornaban la cabeza con cuernos … Con los cabellos flotando 
al viento y en las manos serpientes, que era el animal de Sabazio, agitaban 
además en ellas puñales o tirsos bajo cuyo follaje se ocultaban las puntas de las 
lanzas…se movían a los sones del peán, como un torbellino furioso, delirante, 
que arrastraba a los coros de las danzantes, a modo de un río desbordado, por 
las faldas de las colinas…” Karl Kerényi retoma la distinción existente 
en el griego arcaico entre la vida en cuanto infinita y la vida en cuan-
to limitada: entre zoé y bios. La zoé pocas veces tiene contornos, si es 
que alguna vez los tiene. Plotino llamó a la zoé «el tiempo del alma», 
el que buscaban los misterios tan cercanos en nombre y acción a los 
de hoy, y, desde luego, el que miraba el arte idealizado, de aspiración 
trascendente, de los griegos 42.

Los misterios confiesan una culpa original. Los Titanes nos pres-
taron sus cenizas de maldad, de esa maldad estamos hechos. Hesíodo 
comienza su Teogonía con la frase “En primer lugar existió el caos 43”. No 
indica, el caos no continuase. El caos inicial es la atmósfera en que está 
sumergido el ser, éste aspira a salir a la luz, pero siempre una densa 
niebla testimoniará la presencia de aquel inicial caos. Si Hesíodo in-
ventó el mito no era sino una forma idealizada de superar el informe 
caos. El mito trata de comprender lo informe, vivir en un Cosmos, 

41  Rohde, E., (1983) Psique). Fondo de Cultura Económica. México. 
42  Goblet D’alviella, (2000). Symbols. Their migration and universality, New 

York.
43  Hesíodo, Teog. I,116.



MITO, RELIGIOSIDAD Y RELIGIÓN 419

que es razón Posteriormente aquel mito derivó hacia el logos, razón 
lo llamamos en la Edad Moderna, ciencia y tecnología hoy. No obs-
tante, nos hallamos ante la misma realidad del “caos”; la ciencia y la 
tecnología son tan cambiantes como el mito y tan cercanas al “caos” 
inicial. La solución no está en lo inmanente, el ser siempre acusará 
estar sumergido en el caos; siempre anunciando un medio día que no 
llega. Necesitamos la luz, abrir las ventanas a la luz y esto lo da la vida 
trascendente: bautismo, significa luz, Dios es luz, “Ego sum lux mundi” 
escribe para el fiel el gran Pantocrator en la oscuridad del templo 
románico.

Conclusión

Mito y Religión se relacionan desde la religiosidad. Esta consiste 
en una creencia desformalizada. En la religiosidad caben todas las 
formas de creencia, nada le es ajeno. Zeus, sin dejar de ser el dios del 
Olimpo, puede convertirse en un cisne para unirse sexualmente con 
Leda que produce un huevo del que nace Helena. Este mito, basta que 
Zeus sea dios del Olimpo, para que tenga un mínimo de religiosidad. 
La Religión solo acepta lo que es su dogma.

Mito y Religión admiten una religiosidad en la que caben todas 
las imágenes de aproximación, desde la más lejana, ésta de Zeus, a la 
más cercana, los Misterios. El “Himno a la Tierra” de Homero y el 
“Canto a las criaturas” de San Francisco son textos de tantas cerca-
nías que finalmente se separan: el Mito de Homero busca desvelar -un 
infinitivo- la verdad (aletheia), la religión de San Francisco confiesa 
confiado que el agua es pura y el sol ilumina el “caos” inicial. Ya no hay 
“infinitivos”, sino “terminativos”.

Bibliografía

Apolodoro, (150 a. C.). Biblioteca [Traducido al español de Βιβλιοθήκη]. 
España: Gredos. 1985.

Bernabé, A “Elementos orientales en el orfismo”, “Actas” publicadas 
en 1998.



CÉSAR GARCÍA ÁLVAREZ420

Bernabé, A. (2004) Textos órficos y filosofía presocrática. Materiales para 
una comparación (Madrid. Ed. Trotta, .Esta obra nos da 300 auto-
res con valor de bibliografía.

Burkert, W. (2013). Homo Necans. Interpretaciones de Ritos Sacrificiales y 
Mitos de la Antigua Grecia. Barcelona, Acantilado.

Burkert, W. (2002). De Homero a los Magos, la tradición oriental en la 
cultura griega. El Acantilado, Barcelona.

Burckhard, J. (1953). Historia de la cultura griega. I-IV vols. Trad. Jor-
ge Imaz. Editorial Iberia S. A. Barcelona Catecismo Católico, n°. 
1674.

Croatto, J S. (2002) Experiencia de lo sagrado y tradiciones religiosas. Es-
tudio de fenomenología de la religión. Editorial Verbo Divino. Pam-
plona.

Cicerón. De legibus 2. 36. Deuteronomio 29,29.
Encíclica Laudato. Segunda encíclica del Papa Francisco, firmada el 

24 de mayo, Solemnidad de Pentecostés, del año 2015, y presen-
tada el 18 de junio del mismo año.

Eliade, M. (2000). Aspectos del mito, Barcelona.
Esquilo, Euménides. Caso de Orestes tras la muerte de Clitemnestra.
García, C. (2019) en La Ciudad de Dios. Vol. CCXXXII. Enero-Abril. 

Revista de la Universidad María Cristina. El Escorial. Madrid. 
“Estudio filológico de la palabra Hybris, precedente griego del 
término soberbia en el cristianismo”.

Génesis 6:12
Goblet D’alviella. (2000). Symbols. Their migration and universality, 

New York.
Flacelière, R. (1961). Devins et oracles grecs. París.
Hechos de los Apóstoles (17 22-24).
Hesíodo. Teogonía. I,116.
Homero. 1927. Obras completas de Homero; versión directa y literal del 

griego por Luis Segalá y Estalella. Barcelona: Montaner y Simón. 
1927

Jung, Carl G., Von Franz, (2002) El hombre y sus símbolos, Barcelona.
López Férez (2000). Historia de la literatura griega. Cátedra, Madrid.



MITO, RELIGIOSIDAD Y RELIGIÓN 421

Martínez Villarroya, J. (2008). Las estructuras antropológicas del ima-
ginario órfico. Universidad de Barcelona.

Otto, W. (2003) Los dioses de Grecia. Ed. Siruela.
Parménides, fr. 1, 14 DK.
Platón en Protágoras 320 d.
Rohde, E. (1983) Psique). Fondo de Cultura Económica.
México.
Saavedra, Igor. (2014). Mitofísica. Sofía del Sur Editorial. Santiago 

de Chile.
San Agustín. Confesiones. Libro 1: 1.
San Agustín. Confesiones Libro 3: 6.
San Agustín. Ciudad de Dios, Libro XI, Cap. XXV.
San Agustín. Ciudad de Dios, Libro XI, Cap. II.
San Agustín. Ciudad de Dios, Libro XI, Cap. XXVI.
San Francisco De Asís, “Cántico de las criaturas” Mencionado por 

primera vez en Vita Prima de Tommaso da Celano en 1228. El 
“Cántico de las criaturas”. Ediciones franciscanas. Preparado y 
comentado por Éloi Leclec.

Santo Tomás. I Summa Theologiae, I-II, q. 94, a. 2.
Santo Tomás. Summa Theologiae, I, q. 33, a. 3 l.

César García Álvarez




