CruD-Ra 236-2 (2023) 345-362

Qué puede y qué no puede hacer Dios:
una inquietud formulada desde el
horizonte ético-ascético de los siglos IV y V

RESUMEN

Jeronimo de Estridén ha conocido de primera mano los rigores y la exalta-
cion de la vida ascética. En el registro textual de sus experiencias y reflexio-
nes al respecto, es posible rastrear una particular concepcion de la justicia
divina, limitada en cierto sentido a una légica redistributiva, de acuerdo con
expectativas y estandares humanos. A esta vision sobre la justicia, Jerénimo
asocia una idea inquietante acerca de los eventuales alcances de la poten-
cialidad divina: qué puede y qué no puede hacer Dios, en relacion a ciertos
pecados graves, como el que sin duda supone la caida de una virgen. La
posicion de Jerénimo puede interpretarse en el marco de la asignacion de
sentido a una existencia regulada estrictamente por la disciplina, confiada en
la recompensa que espera al final del camino. En contraste con esta perspec-
tiva, otros actores histéricos contemporaneos ponen de manifiesto opiniones
diversas, como es el caso de Agustin de Hipona, figura que ha marcado espe-
cialmente el siglo V, a partir de su soteriologia.

Palabras clave: ascesis, justicia, omnipotencia, recompensa, gracia

ABSTRACT

Jerome of Stridon has known first-hand the rigors and exaltation of the asce-
tic life. In the textual record of his experiences and reflections on the matter,
it is possible to trace a particular conception of divine justice, limited in a
certain sense to a redistributive logic, according to human expectations and
standards. To this vision of justice, Jerome associates a disturbing idea about
the eventual scope of divine potentiality: what God can and cannot do, in
relation to certain serious sins, such as the one that undoubtedly involves the
fall of a virgin. Jerome’s position can be interpreted within the framework of
assigning meaning to an existence strictly regulated by discipline, confident
in the reward that awaits at the end of the road. In contrast to this perspec-
tive, other contemporary historical actors express diverse opinions, such as
Augustine of Hippo, a figure that has marked the fifth century especially,
based on his soteriology.




346 ESTEFANIA SOTTOCORNO

KEYWORDS: asceticism, justice, omnipotence, reward, grace

INTRODUCCION

En 384, Jeronimo de Estridon redacté una extensa carta que pron-
to cobro celebridad bajo el titulo De custodia virginitatis. Estaba destina-
da a una joven consagrada a la vida virginal, Eustoquia, hija de Paula,
companera y mentora de Jeronimo en su empresa ascética. En efecto,
ambas mujeres lo acompanaron en su segundo viaje a Oriente, que
incluy6 una estancia en Egipto, con el objetivo de visitar a los eremitas
del desierto de Nitria y familiarizarse con su modo de vida, antes de
instalarse definitivamente en Belén, donde establecieron fundaciones
monasticas para hombres y mujeres, ademas de una hospederia para
peregrinos L.

El proposito declarado de la misiva en cuestion no es cantar las
loas de un tipo de vida generalmente reconocido como muy virtuoso,
pues “no quiero que te venga la soberbia de tu estado, sino temor”
(Ep. 22, 3)2. Por el contrario, Jeronimo busca llamar la atencion de su
destinataria sobre los numerosos peligros a los que se halla expuesta
por haber hecho un voto tan excelso ante Dios: “vas cargada de oro,
hay que evitar al ladrén”. Conocedor de primera mano de la tradicién
ascéticas, Jeronimo apela aqui a un tépico recurrente en esta, a saber
el encarnizamiento de los demonios con las almas mas propensas a
la busqueda espiritual por fuera de los senderos de este mundo. Bas-
ta recordar, por caso, lo que Atanasio de Alejandria afirmaba de san

I Cf.la cronologia establecida por P. Nautin: “Etudes de chronologie hiérony-
mienne (393-397)”, Revue d’études augustiniennes et pairistiques 18 (1972), pp. 209-218.

2 El texto espanol de las citas que hemos incluido en este trabajo corresponde
a la traduccién de J. B. Valero: San jerdnimo. Epistolario I, Madrid, BAC, 1993.

3 Hacia el afio 370, luego de haber renunciado a la carrera de funcionario,
Jeronimo integro junto a Rufino un circulo con preocupaciones espirituales ascéticas,
en Aquileya. Parti6 luego a Siria y pasé dos afios en el desierto de Calcis. Como es
bien conocido, muri6 en Belén, donde se habia instalado tras la muerte de Damaso,
en 384. En la carta a Eustoquia, Jerénimo introduce numerosas consideraciones
relativas a la vida en el desierto, ya sea en relacion a sus propias experiencias,
ya a la tradicion literaria que circulaba en su radio de accion, especialmente con
foco en el san Antonio pintado por Atanasio.



QUE PUEDEY QUE NO PUEDE HACER DIOS: UNA INQUIETUD... 347

Antonio: “el demonio, que odia y envidia lo bueno, no podia ver tal
resolucion en un hombre joven, asi que se puso a emplear sus viejas
tacticas también contra €él1” (Vida de san Antonio 5)4.

La convivencia con nuestro cuerpo, asimismo, supone una dificul-
tad adicional respecto de los enemigos externos, al actuar como caja de
resonancia de sus intentos de seduccion, por lo que no se ha de perder
de vista la inveterada admonicion del apostol acerca de las apetencias
contrarias de la carne y el espiritu (Gal 5, 17). Durante la existencia
terrenal, entonces, “no hay victoria segura” (Ep. 22, 4), lo que no debe
ser motivo para la desesperanza ni el abandono de los esfuerzos, antes
bien, estos deberan ser redoblados en vistas del bien ahora invisible e
intangible, pero que sin duda alcanzaremos tras la muerte: “para los
mortales esta vida es un estadio. Luchamos aqui para ser coronados en
otra parte” (22, 3). Nuevamente nos hallamos frente a un topico caro
a la literatura ascética, en este caso, el del atleta abocado al entrena-
miento y la competencia espirituales, a un ejercicio que no admite re-
poso ni retroceso: “Asi ocurre con el monje: mientras persevera en las
practicas espirituales, el enemigo no encuentra forma de hacerlo caer”;
“Cuanto mas progresan los atletas, mas fuerte es el adversario que en-
frentan”>. Jeronimo remata la pintura de la perspectiva combativa que
espera a Eustoquia con una alusién a Mt 10, 34: “El Salvador no vino
a traer paz sobre la tierra, sino espada” (Ep. 22, 4).

LAS SOLEDADES DE VIRGENES Y ASCETAS

Podriamos pensar, pues, que Jerénimo ve en Eustoquia, miem-
bro femenino de la aristocracia romana consagrada a la virginidad y
recluida en lo mas intimo de su hogar -cubiculum-6, un equivalente del
asceta en el desierto. En ambos casos, hallamos a un individuo com-

4+ La version espaiiola que hemos citado es obra de los monjes de Isla Liquifia,
en: Cuadernos Mondsticos, afio 10, nimero 33-34 (1975), pp. 171-234.

5 Les sentences des Peres du désert. Collection alphabétique, traduite et présentée
par L. Regnault, Abbaye Saint-Pierre de Solesmes, 1981, cf. §685; §905.

6 Cf. BROWN, P., El cuerpo y la sociedad. Los cristianos y la renuncia sexual,
Barcelona, Muchnik, 1993, pp. 461-506.



348 ESTEFANIA SOTTOCORNO

prometido en la defensa de su propia pureza, en pie de guerra con un
entorno hostil, en tanto que cargado de tentaciones que pueden asumir
las formas mas diversas, refinamiento urbano, desaprobacion parental,
visiones y suefios perturbadores. Ambos constituyen, sin lugar a dudas,
individuos en el sentido mas cabal de la palabra, pues se han despren-
dido de sus respectivos entornos de referencia para internarse en una
busqueda interior que los vuelve excepcionales, unicos, aun cuando la
virgen siga residiendo en el corazén de Roma y los paramos de los ere-
mitas, con frecuencia, no se encuentren demasiado distantes de algun
nucleo urbano”.

Esa peculiar actividad de exploracion interior toma la forma del
voto, cuando se define como un compromiso de autorreformulacién
de la persona ante Dios. La persona que elige este camino, el mas
arduo de los destinos disponibles, podemos suponer, decide también
apartarse del comin de los mortales, entregados al comercio con el
mundo y el conjunto de los estimulos que proceden de él, con el ob-
jetivo de concentrar su atenciéon en el Creador de todas las cosas, tan
a menudo olvidado en la fruicién ilegitima de las criaturas: “Vela y sé
como un pajaro en la soledad” (Ep. 22, 18). Es pues una empresa de
reconstruccion espiritual, en la medida en que aspira a reorientar la
interioridad de la criatura humana hacia ese Dios que le ha otorgado,
precisamente, el privilegio de formarla a su imagen y semejanza (Gn 1,
26): “Cada uno da culto a lo que ama. Por tanto, hay que procurar con
toda diligencia que, ya que la hartura nos ech6 del paraiso, el hambre
nos devuelva a é1” (Ep. 22, 10).

Ahora bien, si todo el género humano ha sido creado a imagen y
semejanza de Dios, no es esperable que todos nos consagremos a tan
esforzada empresa. Como sostiene Pablo en 1 Cor 7, 7-9: “Quisiera yo
que todos los hombres fuesen como yo, pero cada uno tiene de Dios
su gracia [...] si no pueden guardar continencia, casense”. En varios
lugares de su obra, en efecto, Jerénimo se defiende de posibles acusa-
ciones de rigorismo extremo o, mas puntualmente, de menoscabo del
matrimonio:

7 Cf. Lawrence, C. H., El monacato medieval. Formas de vida religiosa en Europa
occidental durante la Edad Media, Gredos, Madrid 1999, pp. 18-23.



QUE PUEDEY QUE NO PUEDE HACER DIOS: UNA INQUIETUD... 349

Quizas alguien diga: (Y te atreveras a hablar mal de las nupcias
que fueron bendecidas por el Sefior? No es menospreciar las nupcias
anteponerles la virginidad. Nadie compara lo malo con lo bueno. Que
las casadas se glorien de ocupar el segundo grado después de las vir-

genes (Ep. 22, 19).

Es facil para el lector de la carta a Eustoquia, sin embargo, barrun-
tar las preferencias de su autor: “No hace falta enumerar las cargas del
matrimonio, cémo se agranda el vientre, los nifios pequefios lloran,
como hacen sufrir las amigas del marido, como absorbe el cuidado de
la casa” (22, 2). El tépico ya habia merecido la atencion de Jerénimo
en un tratado de publicacion reciente, titulado Contra Helvidio$, un ro-
mano que sostenia que Maria se habia mantenido virgen hasta el parto,
pero que luego habia concebido carnalmente con José otros hijos, los
denominados “hermanos de Jesuas”. Alli, junto a la refutacion de esta
tesis, leemos la misma prevencion acerca de la evaluacién del matri-
monio: “Creemos, por el hecho de leerlo, que Dios naci6 de la Virgen.
No creemos, en cambio, que Maria se casase después del parto, ya que
no lo leemos en ningun lado. Ahora bien, eso no lo decimos porque
nosotros condenemos el matrimonio...” (19).

Sobre el final del tratado, Jeronimo desaprueba otra idea de Helvi-
dio segun la cual “las virgenes y las casadas son acreedoras de la mis-
ma gloria” (22), esgrimiendo el argumento de que existe una abismal
diferencia entre el empleo del tiempo y la disposicion animica de las
personas castas, por un lado, y de las casadas, por otro: “¢Consideras
td que es lo mismo estar dia y noche dedicada a la oracion y entregada
al ayuno que, ante la llegada del marido, maquillarse el rostro y salirle
al encuentro simulandole halagos?” (20).

La actividad contemplativa, en todo caso, es el factor que habilita
a Jeronimo a vincular la condicion virginal con la angélica, puesto que
los angeles son las criaturas que ven a Dios, segin leemos en Mt 18, 10:
“sus angeles ven de continuo en el cielo la faz de mi Padre, que esta en
los cielos”. La tradicion ascética, por su parte, incitaba a los aspirantes

8 La fecha de composicion se ha fijado entre el ano 383 y comienzos de
384, cf. la introduccion a la edicién preparada por CASQUERO, M., y CELESTINO,
M., San Jeronimo. Obras completas VIII. Tratados apologéticos, Madrid, BAC, 2009.



350 ESTEFANIA SOTTOCORNO

a monjes a ser como angeles, en base al mismo nexo entre la vocacion
contemplativa de unos y otros. Asi, una de las sentencias atribuidas a
Besarion reza: “El monje debe ser como los querubines y los serafines,
esto es, todo 0jos”9; en ocasion de su encuentro con Pafnucio, Casiano
afirma que todos sus deseos se orientan “hacia la contemplacién con-
tinua de Dios, evitando la mirada de los hombres, internandose en las
soledades mas secretas e inaccesibles [...] asi se lleg6 a creer que dis-
frutaba a diario de la compaiia de los angeles” 10; Ambrosio se refiere
a los monjes, constantemente abocados a la oracion, en términos de
“ejército angélico” 11,

Pero volvamos un momento sobre la limitacion observada por Pa-
blo y aceptada por Jerénimo, a saber, lo deseable no es facticamente
realizable y el matrimonio convive con el celibato, en calidad de bien
jerarquicamente inferior. En su libro Contra Helvidio, Jerénimo apunta
al respecto que Pablo no se propone imponer una tarea que parece
estar mas alla del alcance de los hombres y que resulta “vergonzoso
obligar a ello en contra de la naturaleza, como si de alguna manera
se dijese: Quiero que sedis como los dngeles” (21). Salta a la vista en este
pasaje el contraste entre la naturaleza humana y la condicién angélica.
En efecto, Jeronimo hace foco en tal contraste con un objetivo especi-
fico, que es valorar justamente el mérito extraordinario que conlleva la
opcion por la castidad, como renuncia no a un mal, sino a otro bien,
aunque de calidad inferior, el matrimonio.

Sin embargo, el pasaje en cuestion queda resonando cuando lee-
mos en la misiva a Eustoquia (22, 15) precisamente que “la virginidad es
cosa de la naturaleza”, pues si es algo natural y ya no contrario a la na-
turaleza, {por qué no cabria exigirlo a todos? Pero, {qué significa “natu-
ral” en este marco argumentativo? Si en su impugnacion de las tesis de
Helvidio, Jerénimo buscaba resaltar la diferencia ontolégica entre los
angeles y los hombres, para justipreciar el mérito de las virgenes, ahora
pretende fundamentar la calidad dispar de los intereses y, por ende, los
méritos de castos y casados en una diferencia de origen. En este senti-

9 Se trata de la sentencia n®11, cf. §166 en la coleccion alfabética citada en n. 1.
10 Coll. 3, 1.
1 Ep. 62, 86.



QUE PUEDEY QUE NO PUEDE HACER DIOS: UNA INQUIETUD... 351

do, senala que las nupcias se vuelven una opcion valida para el género
humano solo tras la falta cometida por el primer hombre, al hallarse
vinculadas con el deseo sexual, mientras que la virginidad pertenece,
en cambio, a nuestra condicién primigenia, aunque temporalmente
contaminada. De este modo, Jeronimo vuelve a poner en relacion la
virginidad con la esforzada vida en el desierto, donde los eremitas se
internaban con el firme propésito de restaurar nuestra naturaleza primi-
genia. Desde esta perspectiva, resulta oportuno recordar algunas de las
palabras que Atanasio pone en boca del muy tenaz Antonio:

La virtud no necesita otra cosa que nuestra voluntad, pues esta den-
tro de nosotros y brota de nuestras obras. Existe la virtud cuando el
alma, de acuerdo con su propia naturaleza, posee la facultad racional.
Y el alma posee la facultad racional conforme a su naturaleza, cuando
permanece tal como ha sido creada. Fue creada buena y recta [...] No se
trata de algo dificil, pues si permanecemos como hemos sido creados,
entonces vivimos en la virtud religiosa. Si esta tarea hubiera de reali-
zarse desde fuera, serfa ciertamente dificil; pero siendo como es des-
de dentro, debemos guardarnos de sucios pensamientos y custodiar el
alma que el Sefior nos ha dado en deposito. (Vida de san Antonio 20, 5-9).

Por lo demas, en Contra Helvidio 20 Jer6nimo hace una declaracién
clave para comprender el modo en que vincula la condicién virginal
con lo natural, en el sentido de la constitucion originaria de la persona:
la virgen sufre la pérdida de toda marca de género, es decir que deja
de ser propiamente hablando una mujer, se le retira la menstruacion
y queda exenta de la maldicién de parir con dolor y verse sometida al
marido, que habia recaido sobre Eva y su descendencia al momento de
la expulsion del paraiso (Gn 3, 16). Se podria objetar en este punto que,
de acuerdo con Gn 1, 27, Dios cre6 al hombre “macho y hembra”, con
el mandato de multiplicarse y llenar la tierra, y sin embargo, nuestra
situacién primigenia no pareceria implicar la sexualidad tal como la
entendemos en el presente, al menos es lo que cabe inferir no solo de
la letra de la mencionada maldicién, sino también de la vergiienza que
siente Adan al reparar en su desnudez, una vez que ha cometido el acto
fatal de la desobediencia (Gn 3, 7).

La hermenéutica patristica no habia soslayado las complejidades
inherentes a Gn 1, 27, por el contrario, es posible rastrear en la obra



352 ESTEFANIA SOTTOCORNO

de sus representantes mas conspicuos lecturas convergentes con la
preocupacion de Jeronimo. Asi, vemos como Origenes interpreta des-
de un punto de vista espiritual la distincion hombre/mujer: “Nuestro
hombre interior consta de espiritu y alma. Se dice hombre al espiritu;
el alma puede llamarse mujer; si estos tienen entre si mutua concordia
y consenso, por su misma unioén crecen y se multiplican y engendran
hijos”. Desde el punto de vista literal, en cambio, Origenes entiende
la distincion como la anticipacion de lo que habria de suceder y el
reaseguro de que la bendicion tocante a la propagacion del género
humano contaria con un mecanismo para concretarse 12. Gregorio de
Nisa, por su parte, argumenta que la creacion del hombre, con su
doble dimensiéon racional, que es la primordial y donde no cabe la
distincion de sexos, e irracional, que nos coloca en plano de igualdad
con el resto de los animales a la hora de la reproduccion, se diferencia
de la “nobleza de los angeles”, ya que “Dios estableci6é para nuestra
naturaleza un medio mas adecuado a nuestra caida en el pecado” 3.
Pero es quizas en la lectura que ensaya Juan Cris6stomo donde nota-
mos una mayor afinidad con las ideas de Jeronimo. En efecto, en sus
Homilias sobre el Génesis 18, 12, escribe:

Después de la desobediencia, luego de rechazar el paraiso, enton-
ces tiene comienzo lo relativo a las relaciones sexuales. Antes de la
desobediencia, imitaban la vida de los angeles y en ningun momento
se mencionaron las relaciones, {como podria haberlas, si no estaban
sujetos a las necesidades del cuerpo? De esta suerte, desde el principio
y desde el comienzo estaba vigente lo concerniente a la virginidad.

La desobediencia es, en efecto, el gesto por el que hombre coloca
lo creado por encima del Creador, alterando el equilibrio interno a la
condicion paradisiaca en todos sus aspectos, no solo el sexual, sino tam-
bién el laboral, y condicionando, en consecuencia, la reformulacion de
un nuevo equilibrio, que prevé ahora el parto con dolor y la provisién
de alimentos con esfuerzo. Es en este nuevo escenario, entonces, don-
de el cultivo de la ascesis y el resguardo de la castidad cobran sentido
como proyectos de vida que aspiran a recuperar una condicién previa,

12 Homilias sobre el Génesis 1, 14-15.
13 Sobre la creacion del hombre 16-17.



QUE PUEDEY QUE NO PUEDE HACER DIOS: UNA INQUIETUD... 353

perdida y deseable, y que, desde el punto de vista de la filosofia de la
historia cristiana, quedan inscriptos ya en el horizonte de la resurrec-
cién, cuando los cuerpos se recobren sin marcas de género, para toda
la eternidad: “Porque en la resurreccién ni se casaran ni se daran en
casamiento, sino que seran como angeles del cielo” (Mt 22, 30).

LO QUE QUIEREN LOS HOMBRES, LO QUE QUIERE DIOS

Los relatos sobre experiencias ascéticas memorables suelen enfati-
zar la fuerza de voluntad de los protagonistas, en detrimento de otros
factores, como condiciones sociales y/o materiales favorables y, sobre
todo, el auxilio divino. Hemos visto ya como el modelo de anacoreta
que propone Atanasio en la figura de Antonio se sostiene, efectivamen-
te, en la posibilidad de recuperar de manera voluntaria la condicién
primigenia de nuestra alma, con la luz del discernimiento racional y
la consiguiente perseverancia ganada a fuerza de disciplina. Situando
la defensa de la virginidad entre las grandes hazanas de la espirituali-
dad, Jer6nimo advierte a Eustoquia que este tipo de compromiso solo
puede asumirse de modo voluntario (Ep. 22, 20) y que, por tratarse de
un voto personalmente asumido y no de una obligacién, comporta un
meérito especial, que supone una recompensa igualmente especial. Solo
esta garantia, esto es el funcionamiento estricto de una justicia retribu-
tiva administrada por la Providencia, parece permitirle reconocer, en
consonancia con Pablo, que el matrimonio es un bien: lo es, siempre
y cuando se lo pueda estimar como de segunda categoria y, en conse-
cuencia, como merecedor de una recompensa menor.

Asi es como, desde su propia perspectiva y reconociendo la autori-
dad de textos paulinos como 1 Cor 7, 1-11, Jerénimo llega a establecer
una escala de perfeccion en la castidad que debera necesariamente
corresponderse con una escala en los grados de la retribucién divina:
“el segundo grado de la castidad |[...] recibira menor galardén por su
castidad” (Ep. 22, 15). Ahora bien, la contrapartida de fijarse volun-
tariamente una meta tan elevada, con expectativas de recibir una re-
compensa excelsa, es el peligro de incumplir el voto correspondiente.
Puesto que el desafio se asume ante Dios, no se puede abandonar sin
consecuencias, como pone de manifiesto la historia de la esposa de



354 ESTEFANIA SOTTOCORNO

Lot (Ep. 22, 2), esa mujer sin nombre que acabé convertida en estatua
de sal, por desatender los términos del pacto salvifico que la sacaria
ilesa de Sodoma (Gn 19, 26). Esta figura biblica es utilizada por otros
escritores de la época, con la misma intencién de recomendar a sus
receptores la importancia de mantenerse firmes en las promesas rea-
lizadas, a riesgo de acabar condenados. Un buen ejemplo de ello nos
brinda san Agustin, que en el ejercicio de la prédica ante la comunidad
de fieles comenta: “la mujer de Lot qued6 inmévil al mirar atras. Cada
cual, pues, tema el mirar atras desde el lugar adonde puedo llegar y
vaya por el camino, siga a Cristo” (Serm. 96, 10) 4. Por lo demas, son
abundantes las referencias biblicas a la inconveniencia de prometer en
vano, 2. g, Qo 5,3, donde leemos: “Cuando a Dios haces promesa, no
tardes en cumplirla, porque él no se complace en los negligentes. Cum-
ple lo que prometes. Mejor es que no prometas, y no que prometas y
no cumplas”.

Es precisamente en este marco que parece oportuno situar, para
su justa consideracion, una polémica afirmacion que Jerénimo desliza
a Eustoquia, con las prevenciones del caso: “Hablaré temerariamente:
Dios, que lo puede todo, no puede levantar a una virgen que haya
caido. Puede ciertamente librarla del castigo, pero no coronar como
virgen a la que fue corrompida” (22, 5). La clausula es ciertamente
temeraria, en la medida en que pretende, por una parte, delimitar lo
que puede y no puede Dios, poniendo incluso en duda un texto fun-
damental como el Credo Niceno: “Creemos en un solo Dios, Padre
omnipotente, creador de todas las cosas visibles e invisibles”. Pero, por
otra parte, al afirmar que el castigo resulta aqui prescindible, Jer6nimo
cuestiona también la efectividad de las practicas penitenciales al uso.

14 En el ambito de la literatura patristica, Origenes la asocia a Lot como la
carne voluble al sentido racional y el alma viril: “pues la carne, que mira siempre
a los vicios, es la que torna con su vista hacia atras, a la busqueda de los placeres,
mientras que el alma tiende a la salvacion” (Homilias sobre el Génesis 5. 2). Igual-
mente para Ambrosio, ella representa la debilidad, por lo que “no pudo acercarse
a €l [el monte] ni con el auxilio y apoyo de su marido, por el contrario, alli se
quedd” (Exposicion sobre el Evangelio de Lucas 8. 45). Recordando, como Agustin, la
importancia de conservar la esperanza y la fe que sustentan las promesas humanas,
Cirilo afirma: “Es nuestro deber mantener nuestros esfuerzos de piedad sin vacilar
y perseverar en ellos con voluntad firme, o de lo contrario sufriremos el destino
de la mujer de Sodoma” (Comentario al Evangelio de Lucas 118).



QUE PUEDEY QUE NO PUEDE HACER DIOS: UNA INQUIETUD... 355

Estas, en efecto, apuntan a la remision de los pecados cometidos tras el
bautismo, atendiendo a un proceso de reflexion creciente acerca de la
diferencia entre distintos tipos de pecado. En principio, cabe deslindar
los que conducen a la muerte por su gravedad de los mas ligeros, in-
evitables en la vida cotidiana de todos los cristianos que viven en este
mundo y que, de acuerdo con Agustin y Cesareo de Arlés, por caso,
se purgan a través del ayuno, la limosna y especialmente la oracion15,
pero no exigen penitencia publica.

La penitencia oficial, segun la describen estos mismos escritores,
asi como la letra de concilios y decretales correspondientes a nuestro
periodo de interés, estaba organizada en tres tiempos: entrada en la pe-
nitencia —con el consenso del obispo—, permanencia —con una duracién
estipulada por el obispo- y readmisién en la comunidad, mediante la
imposicién de manos y en presencia de los fieles reunidos. El proceso
era publico, a excepcion de la confesion de las culpas, y no repetible.
Los penitentes ocupaban un sitio especial en la iglesia, aunque no eran
excomulgados, con vistas a su reincorporacion en la comunidad que,
entre tanto, pedia misericordia por ellos.

Sin embargo, en los ambitos ascéticos y mas rigoristas, v. g. el mon-
tanista, se consideraba que la penitencia podia redimir solo los peca-
dos mas ligeros, correspondiendo exclusivamente a Dios intervenir en
ocasion de los mortales!6. Ahora bien, Jer6nimo parece estar negando
ambos mecanismos para la reconciliacion de las virgenes caidas, esto
es, el ordinario, con sus oportunos formalismos, y el extraordinario,
entendido como prerrogativa divina. Sin duda, esto se explica porque,
en todos los casos, aun tras la reconciliacion, se considera al pecador
como portador de una marca permanente. De hecho, en este horizonte
se inscribe la referencia a Am 5,2, “Cay6 la virgen de Israel y no hay
quien la levante”, que Jerénimo introduce en su mensaje a Eustoquia

15 Cf. 1 Jn 5, 16: “Si alguno ve a su hermano cometer un pecado que no
lleva a la muerte, ore y alcanzara vida para los que no pecan de muerte”.

16 Para mas informacién al respecto, remitimos al articulo de VOGEL, C,,
«Penitenza», en Berardino, A. di (ed.), Nuovo Dizionario Patristico e di Antichita
Cristiane, Genova-Milano, Marietti, 2008, cc. 4012-4017.



356 ESTEFANIA SOTTOCORNO

(22, 5), pero que desarrollara luego de manera mas profunda, precisa-
mente en su Comentario a AmdsV.

En el libro II de este texto, ciertamente, se ocupa de los sentidos
literal y espiritual del pasaje biblico en cuestion. De acuerdo con el
primero, el significado tiene que ver con al pase a cautividad de las
diez tribus de Israel, que “antignamente estuvo unido a Dios como si
fuera una virgen”. De acuerdo con el segundo, en cambio, el mensaje
apunta a que Israel ha dejado de responder espiritualmente a su Dios,
al que “antes contemplaba con su mente y luego dej6 de servirle”.
En ambos casos, con todo, se entiende el canto del profeta como “la-
mentacién por quienes, después de pecar, hacen penitencia”, puesto
que la situacion primigenia es irrecuperable. Asi, la penitencia cura las
heridas, pero no puede restituir su pureza inicial a una virgen caida,
“porque no es igual la gloria de quien siempre sigui6 al Sefor que la de
quien un dia se apart6 del rebafio y luego fue llevado nuevamente a él
sobre los hombros del buen pastor”. De este modo, Jerénimo se atreve
a comparar la penitencia con la muerte y los infiernos, antes que con la
santidad de la Iglesia, libre de mancha y arruga 8.

A renglon seguido, el comentador se apresura a aclarar que su
postura no debe ser identificada con la de los novacianos, quienes ne-
gaban “la esperanza de la penitencia” en base a una concepcion de la
Iglesia como santa y pura que, al decir de Cipriano, respondia a un
rigorismo de raigambre estoica mas que a los ideales del cristianismo
primitivo 9. Su mirada esta puesta, antes bien, en la observancia estric-
ta de los principios de la justicia retributiva en términos providenciales,
es decir, que espera que la divinidad actie respecto de los asuntos
humanos de acuerdo con intereses y estindares igualmente humanos:

17 Este texto fue compuesto con posterioridad a 392 y publicado hacia el
otono de 406, v. el estudio introductorio a la edicién preparada por DOMINGUEZ
GARCIA, A., Obras completas. San Jeronimo Illa. Comentarios a los Profetas Menores,
Madrid, BAC, 2000.

18 Cf. Ef 5, 27.

19 Ep. 55, 16: “Otra es la doctrina de los filosofos y los estoicos, que dicen
que todos los pecados son iguales y que no conviene que el hombre serio ceda
facilmente [...] pero hay mucha diferencia entre cristianos y filésofos [...] se debe
evitar todo lo que no proviene de la clemencia de Dios, sino de la audacia de una
filosofia demasiado dura”.



QUE PUEDEY QUE NO PUEDE HACER DIOS: UNA INQUIETUD... 357

“quienes hagan penitencia después de pecar seran equiparados a otras
estrellas, segtn la diversidad de sus méritos”.

Con todo, es posible hallar en la literatura contemporanea testimo-
nios divergentes en relacion a este topico. En tal sentido, parece perti-
nente traer a la memoria un pasaje del Contra Fausto, tratado que Agus-
tin compuso hacia 397/398, en su polémica contra los maniqueos29.
En efecto, en 26, 4-5, donde se discute acerca del destino excepcional
de Elias, Agustin destaca la regularidad singular que verosimilmente
cabe atribuir a la justicia de Dios, en contraste con el enfoque limitante
de la accion y potencialidad divinas que asumia Jeronimo. Dado que
la omnipotencia debe ser entendida como la libre disposicion sobre
todo lo creado por parte de su Creador, sostiene Agustin, esa libre
disposicion es justa de acuerdo con los términos inconmensurables de
“la justicia verdadera e inmutable que es El para si mismo”. Asi pues,
cabe preguntarnos con el obispo de Hipona:

{Acaso hemos de decir entonces que Elias, que era una criatura,
no podia cambiar ni a peor ni a mejor, o que no lo podria, de una ma-
nera insolita para el género humano, segin la voluntad todopoderosa
de Dios? {Quién sera tan sumamente necio que lo diga? {Por qué no
vamos a creer lo que se refiere sobre él en la Escritura veracisima? A
no ser que pensemos que Dios s6lo puede hacer lo que estamos acos-
tumbrados a ver2l.

Puesto a comentar las parabolas de la dracma perdida, la oveja
descarriada y el hijo prodigo, a pedido de Damaso, Jeronimo mismo
se muestra proclive a esta clave de interpretacion. Segun su lectura, de
hecho, las tres tienen finales similares, dado que buscan destacar igual-
mente “la acogida dispensada a los pecadores”. En este punto, llama la
atencion sobre el disgusto que suelen experimentar los lectores ante la
reaccion del justo, que manifiesta su envidia frente a la suerte de tales

20 Cf. TRAPE, A., Agustin de Hipona. El hombre, el pastor, el mistico, Buenos
Aires, Docencia, 1984, pp. 61-69.
21 Hay traduccion al espanol disponible: Obras completas de San Agustin. XXXI:

Escritos antimaniqueos (2.°), Introducciones, traduccién, notas e indices de Pio de
Luis, Madrid, BAC, 1993.



358 ESTEFANIA SOTTOCORNO

pecadores, por lo que juzga oportuno concluir: “toda la justicia de este
mundo, comparada con Dios, no es justicia”22.

LOGICA RETRIBUTIVA Y ASCESIS

Y sin embargo, cuando se ocupa explicitamente de problematicas
ascéticas, Jeronimo se constrifie a la medida de aquel otro paradigma
de justicia, propenso a homologar designios divinos y expectativas hu-
manas. Asi, luego de celebrar ante Eustoquia el tipo de vida comuni-
tario de los cenobitas en razon de su obediencia —de hecho “el primer
compromiso entre ellos es obedecer a sus superiores y hacer cuanto se
les manda” (Ep. 22, 35)—, menciona a los anacoretas, aquellos que salen
de los cenobios para internarse en el desierto, como representantes de
un género de vida mas esforzado y, por ende, mas meritorio: “se van
por los desiertos sin mas viatico que pan y sal [...] estando en la carne,
no pertenecen a la carne” (22, 36). Por lo demas, en su Vida de Pablo,
parece medir la santidad de estos anacoretas en funcién de la profun-
didad que han alcanzado en su itinerario al corazén del yermo y de
la prolongacion de una soledad propicia al contacto con Dios. Asi al
célebre Antonio, que creia ser “el inico monje perfectamente solitario
que habitaba en el yermo [...] una noche, mientras estaba descansando,
le fue revelado que mas adentro en el desierto, habia otro, mucho mas
perfecto, al cual debia ir a visitar” (7). Se trata, por supuesto de Pablo
de Tebas23, a quien Jer6nimo presenta como antecedente de Antonio
en la historia del anacoretismo; este pionero, por su parte, se halla

22 Ep. 21, 38-39.

23 Escrita durante la estancia de Jerénimo en Calcis, probablemente en
375/376, la Vida de Pablo es la primera produccion hagiografica destinada a un
publico de lengua latina, cf. el estudio introductorio a la edicién preparada por
LECLERC, P.; MORALES, E., y VOGUE, A. de, Jérome. Trois vies de moines (Paul, Malchus,
Hilarion), SC 508, Paris, Les Editions du Cerf, 2006. E. Wipszycka apunta que no
existe evidencia independiente del escrito de Jerénimo sobre esta figura, por lo
que no descarta que pueda tratarse de una construccion basada en relatos orales
e informacioén de naturaleza mas o menos vaga sobre moradores del desierto o,
directamente, de un personaje ficticio, cf. “Paolo di Tebe”, en BERARDINO, A. di
(ed.), Nuovo Dizionario Patristico e di Antichita Cristiane, Genova-Milano, Marietti,
2008, cc. 3864-3866.



QUE PUEDEY QUE NO PUEDE HACER DIOS: UNA INQUIETUD... 359

cabalmente consciente de los méritos que ha logrado a lo largo de su
trabajosa existencia, como muestran las palabras que pronuncia en el
umbral de su muerte: “siempre deseé irme para estar con Cristo, mi
carrera ha concluido y espero recibir la corona de justicia” (11). En el
epilogo de este escrito hagiografico, finalmente, Jer6nimo pondera la
extrema pobreza de Pablo y anhela para si, si le fuera dado elegirla, “la
tanica de Pablo con sus méritos” (17-18).

Como se ha indicado, Pablo encarna en este aspecto el ideal del
Cristo desnudo, que presentaran también Sulpicio Severo, en relacion
a san Martin de Tours, y Paulino de Nola24. Asimismo, la confianza en
una Providencia atenta a la calidad de las obras de cada quien sobre-
vuela la produccion textual de otros intelectuales del mismo periodo
que, como Juan Casiano, también han experimentado en primera per-
sona la austeridad de la vida solitaria25. En efecto, hacia 420, este se
expresa en consonancia con las ideas jeronimianas: “Existe otro género
de monjes considerado como mas excelente, es decir, los anacoretas.
Estos, pues, permanecen durante mucho tiempo en los cenobios, don-
de se les ensena diligentemente todas las reglas de paciencia y discer-
nimiento. Cuando ya han aprendido a la vez la virtud de la humildad
y del despojamiento y han purgado al maximo sus vicios, penetran en
las profundidades secretas del desierto, para enfrentar al demonio en
durisimos combates” (Instituciones cenobiticas 5, 36)26,

No resulta, por cierto, ilégico encontrar este tipo de pensamientos
sobre el mecanismo de la justicia retributiva, precisamente, entre los
grandes cultores del ascetismo de los siglos IV y V, ya que el correc-

24 V. el estudio introductorio al texto preparado por R1VAS, F., La Vida de
San Pablo, el primer ermitaio, publicado en Cuadernos Mondsticos n° 115 (1995), pp.
526-551.

25 Hacia 380, Casiano se trasladé desde su hogar, en la provincia romana
de Scythia minor, primero a Palestina y luego a Egipto, tomando contacto con
las practicas de los cenobios y adentrandose incluso en el desierto de Escete, cf.
HAMMAN, A., «Escritores de las Galias y de la Peninsula Ibérica», en BERARDINO,
A. di (ed.), Patrologia III. La edad de oro de la literatura patristica latina, Madrid,
BAC, 1981, pp. 615-629.

26 Citamos el texto de la edicion preparada por M. Matthei, Monjas benedic-

tinas del Monasterio de Santa Maria, Madre de la Iglesia (Uruguay) y E. Contreras,
Zamora, Monte Casino/ECUAM, 2000.



360 ESTEFANIA SOTTOCORNO

to funcionamiento de aquel constituye la garantia mas contundente
de que la vida que llevan virgenes y ascetas, sometidos a privaciones
diarias y respetuosos de severos c6digos disciplinarios, tiene algun sen-
tido. Esta parece la motivaciéon que subyace a la temeraria sentencia
de Jerénimo limitando la voluntad de un Dios que, después de todo,
puede hacer de las piedras hijos de Abrahan?’. Es también, ciertamen-
te, el acicate para quienes, puntualmente en el transcurso del siglo V,
se atrevieron a cuestionar la autoridad de san Agustin, quien al calor de
la polémica con Pelagio y sus secuaces, habia hecho gran énfasis en la
importancia de la gracia para la consecucion de la salvacion del alma
humana, en detrimento de los méritos individuales.

Contamos, por cierto, con un valioso testimonio de esa inquietud
en torno al sentido de la propia existencia, en la misiva que Préspero
dirige a Agustin hacia 428/429, con la intencion de advertirle sobre la
reaccion de ciertos marselleses que, si bien comulgan con la teologia
agustiniana en general, disienten de su soteriologia. Estos sujetos, a
los que Prospero califica como “reliquias de la impiedad pelagiana”,
entienden que la predicacion agustiniana en este campo puede resultar
nociva para los oyentes, en la medida en que desdibuja los incentivos
para la accion. Asi pues, aunque aceptan que el pecado de Adan nos
ha colocado a todos en situaciéon de dependencia respecto del auxilio
divino, no solo a la hora de actuar, sino incluso de querer el bien, “re-
hudsan atribuir los méritos de los santos a la accién divina; no aceptan
que el nimero de los elegidos predestinados sea fijo, pues creen que
no tendrian ya medio para exhortar a los infieles y negligentes, y que
sea superfluo excitar a la industria y al trabajo, pues todo intento ha
de frustrarse si cesa la eleccion [...| pues hagan lo que hagan, no puede
acaecer otra cosa que la que Dios haya definido” (Ep. 225, 6)28.

A manera de cierre provisorio para estas reflexiones siempre en
curso, puesto que el abismo que media entre las posibilidades humanas
y la omnipotencia divina nos resulta tan inconmensurable como convo-
cante, me gustaria destacar un pasaje notable del Contra Praxeas. Cierta-
mente, Tertuliano se ocupa de manera especifica en este texto, fechado

27 Cf. Mt 3, 7-9.

28 Seguimos el texto espanol de la edicion preparada por L. Cilleruelo, Obras
de san Agustin XIb. Cartas, Madrid, BAC, 1972.



QUE PUEDEY QUE NO PUEDE HACER DIOS: UNA INQUIETUD... 361

a comienzos del siglo I1I (ca. 213), de combatir la herejia monarquiana,
difundida en Roma y Cartago a instancias de un individuo identificado
con el nombre de Praxeas29. Con todo, la lectura del capitulo 10 nos
revela a un escritor interpelado a su vez por aquella cuestion, asomado
a aquel abismo convocante. Tertuliano, en efecto, se afana en busca
de la expresion adecuada para un objeto que, bien lo sabe, desborda
ontolégicamente cualquier expresion del lenguaje humano y que, en
consecuencia, condena de antemano todo intento, cuanto menos, a la
imprecision. El desafio esta alli, no obstante, y sin duda que el intento
merece la pena para quien ha detentado, acaso, el ingenio mas singular
entre los te6logos antiguos. Su acierto radica en el desplazamiento del
foco de atencién de la dialéctica poder/impotencia, susceptible de dejar
rastros concretos y observables en el mundo material de la creacién,
hacia el terreno insondable de la voluntad divina:

En cierto sentido, hay algo que podria ser dificil incluso para Dios,
es decir, algo que El no podria hacer, no porque no pueda hacerlo, sino
porque no querria hacerlo. Para Dios desear es poder y no desear es
no poder, todo lo que El desea es capaz de llevarlo a cabo, exhibiendo
asi su habilidad 3.

ESTEFANIA SOTTOCORNO

29  CANTALAMESA, R., «Prassea e l’eresia monarchiana», Scuola Cattolica 90
(1962), pp. 28-50.

30 PL 2, 175-220; la traduccioén al espaiol es nuestra.






