
CONSIDERANDO LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN SEGÚN LA... 317

Considerando las Confesiones de san Agustín 
según la versión castellana de Lorenzo Riber

Resumen

El objetivo al que va encaminado el presente trabajo es el de efectuar una lec-
tura de las Confesiones, obra imperecedera en la que san Agustín va refiriendo 
con fidelidad y humildad sincera el decurso de su vida desde la infancia hasta 
su conversión y el bautismo. Se trata para ello de seleccionar textos llenos de 
interés y de fervor cristiano, lo cual no deja de ser una labor limitada y un 
tanto subjetiva. Pero lo que con especial atención he procurado cuidar es el 
destacar la expresión latina tal como queda reflejada en la versión castellana 
de Lorenzo Riber, miembro de la Real Academia Española, empresa digna 
de una especial atención por la elegancia y el exquisito valor del lenguaje y el 
estilo característico de este eximio traductor de las inmortales Confesiones 
del santo obispo de Hipona y glorioso Padre de la Iglesia.

Abstrac

The objective to which this work is directed is to carri out a reading of the 
Confessions an imprisable work in which Saint Agustine refers with faith-
fuelnes andsincere .humility the course of is life from his chilthoot until his 
conversión and baptism. F.or this it is about selegtig texts full of interest and 
chistian fervorwhich is still a limitet and somewhat subjective task. But what 
in have triet top p ay special attention to his highlighting the latin expression 
of the saint as reflegtet in the Spanish vefsion of the Royal Spanish Acade, a 
task worthy of secial atention due o the elegance and exquisite value of the 
lenguace and characteristeix style of this eminent traslator of the inmortal 
Confesons of the holy Bishop of Hippo ang glorious ater od theCurch.

CiuD-Ra 236-2 (2023) 317-344



GUILLERMO PONS PONS318

Una obra agustiniana de perpetuo valor

Se ha venido afirmando y no sin fundamento, que las tres obras 
principales de san Agustín son: La Trinidad, La ciudad de Dios y Las 
confesiones. Ciertamente esta última fue muy apreciada ya durante la 
vida del santo, y él mismo se alegró de esta buena acogida, conside-
rando que fue bien evaluada por la sinceridad y modestia que en ella 
se reflejan, así como por el bien espiritual que produjo en muchos de 
sus lectores 1. Su interés no ha decaído y en tiempos recientes ha sido 
seguramente su obra más difundida y ha llamado la atención, no sólo 
de teólogos, filósofos y filólogos, sino también de sicólogos y literatos.

El P. Ángel Custodio Vega en su Prólogo a las Confesiones (BAC 
1991) aun apuntando que «quizá no sea ésta la obra más perfecta salida 
de sus manos ni aun la más genial y grandiosa», añade sin embargo: 
«Ha puesto en ella tanto de personal y viviente, tanto de dinámico y 
emotivo, que desde las primeras páginas, no obstante las pesadas y 
largas digresiones filosóficas a que se entrega con frecuencia subyuga y 
arrebata, hasta adueñarse del lector» 2.

Parece, además, probable, debido al estilo que se refleja en el tex-
to, que por lo menos en buena parte la obra no provenga de una pri-
mera redacción hecha por escrito directo del autor, sino más bien por 
el sistema del dictado que los calígrafos trasladaban a los códices. A 
ello puede deberse un halo de espontaneidad, aunque siempre muy 
controlado y preciso, que provenía de la naturalidad y el fervor con 
que el autor dictaba lo que él acentuaba de su íntimo pensamiento e 
imborrable recuerdo.

Un traductor castellano más antiguo, el fraile agustino P. Eugenio 
Ceballos, manifestaba esta reflexión: «Lo que hace más admirable la 
destreza del santo en esta excelente obra es el haberla dispuesto de 
tal modo, que al mismo tiempo nos induce al conocimiento de Dios 
y al de nosotros mismos; pero siendo tan importante y tan dificultoso 
el adquirir estos dos conocimientos, con este libro es fácil adquirirlos. 

1  Cf. Del don de la perseverancia, cap. 6º: BAC 11, p.608. Cartas 231, 6: BAC 
99b, p. 390.

2  Obras Completas de San Agustín, II, BAC 11 (1991). Las Confesiones , p. 1. 



CONSIDERANDO LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN SEGÚN LA... 319

Basta para esto el ir siguiendo la luz y dirección que en esta obra nos 
da el santo».

La convicción y experiencia vital de Agustín le llevan a precisar 
que la luz de la fe que proviene de Dios y despierta la fuerza del amor 
en el alma humana, sin prescindir de la inteligencia y la voluntad. Es lo 
que Agustín expresa con su famosa sentencia: pondus meum, amor meus, 
lo cual desarrolla en el último libro de las Confesiones de esta manera:

Todo cuerpo, con su peso tiende al lugar que le es propio. El peso 
no tiende necesariamente hacia lo bajo, sino hacia su lugar. El fuego 
tiende hacia arriba; la piedra hacia abajo. Gobernados por su propio 
peso, acuden a su lugar propio. El aceite derramado en el agua se ele-
va sobre el agua; el agua derramada sobre el aceite se coloca debajo 
del aceite. Gobernados por su propio peso acuden a su lugar propio. 
Lo que no está en su sitio está inquieto; se le pone en él, y descansa. 
Mi peso es mi amor; dondequiera soy llevado, es él quien me lleva. 
Vuestro don nos inflama y nos lleva hacia arriba: nos enardecemos y 
subimos. Ascendemos ascensiones en nuestro corazón, y cantamos el 
cántico de gradas. Con vuestro fuego, con vuestro fuego bueno nos 
enardecemos y nos remontamos, porque camino arriba, vamos a la 
paz de Jerusalén. «Alegrado me he en esto que se me ha dicho: Iremos 
a la casa del Señor». Allí nos colocara la buena voluntad y no deseare-
mos ya nada más sino permanecer en ella eternamente 3.

El traductor de las Confesiones, Lorenzo Riber, sacerdote virtuoso 
e ilustre literato merece ser destacado por su vasta cultura en historia 
y literatura, así como por sus labores de traductor. Una de sus más 
logradas versiones es la de las Confesiones de san Agustín que el P. Án-
gel Custodio Vega califica como «traducción literaria llena de vida y 
casticismo» 4. La elegancia y el sugerente estilo de este traductor se co-
rresponde muy dignamente con el incomparable genio del gran Padre 
de la Iglesia, cuyo pensamiento y espiritual grandeza han configurado 
el cristianismo y la cultura a lo largo de los siglos.

3  San Agustín, Confesiones, libro 13º, cap. 9º. (Versión castellana de Lorenzo 
Riber, que utilizamos en este trabajo) Barcelona 1971, p. 393. Otras ediciones de 
esta versión aparecieron en Madrid (Aguilar) desde1942.

4  Prólogo a las Confesiones de san Agustín, BAC 11, Madrid 1991, p. 64.



GUILLERMO PONS PONS320

Datos biográficos y literarios de Lorenzo Riber 
(1881-1958)

La vida y personalidad del sacerdote mallorquín Lorenzo Riber 
Campins se distinguió tanto por la fidelidad a su vocación de ministro 
de la Iglesia como por su constante e ilustrada labor cultural en la lite-
ratura y en la alta divulgación histórica, que se extendió a un amplio 
contenido de valiosas producciones, destacando a la vez como escritor 
muy bien formado en latinidad clásica, en la historia eclesiástica y en el 
desarrollo de las lenguas derivadas del latín tolo lo cual supo exponerlo 
con un gran valor expresivo de elegante prosista y de inspirado poeta.

El muy admirado don Lorenzo Riber se expresó siempre de un 
modo exquisito tanto en el idioma propio de su tierra mallorquina 
como en en el castellano que utilizó tanto en verso como en prosa. 
Fue autor de un gran número de libros y artículos muy apreciados 
por sus diversos contenidos y reveladores de la cultura cristiana y de 
la diversidad de valores de las regiones de España. Por todo ello muy 
merecidamente se le otorgó su designación como miembro de la Real 
Academia Española. Cabe destacar también la importancia de sus ma-
nifestaciones sobre la vida del pueblo sencillo mallorquín que se refleja 
en el libro titulado La minyoria d’un infant orat, en la que describe los 
años de su infancia.

Resultan, además, muy importantes sus traducciones y especial-
mente la ya mencionada de las Confesiones de san Agustín y las de poe-
mas latinos de Aurelio Prudencio. Hizo también otras traducciones de 
famosos autores franceses e italianos.. Es también muy de notar el que 
Riber introduce en muchos de sus escritos abundantes versos de poetas 
clásicos latinos, especialmente de Virgilio.

Pienso que resulta oportuno hacer aquí una breve mención de 
los principales acontecimientos de la vida de este sacerdote, en el que 
aparece una peculiar vinculación con la figura de san Agustín. Nació 
Lorenzo Riber el 14 de septiembre, festividad dela Exaltación de la 
Santa Cruz de 1881. Fue el primero de los nueve hijos del matrimonio 
formado por Llorenç María Riber y Catalina Campins que habitaban 
en el pueblo rural llamado Campanet, situada en la llanura del centro 
de la isla al pie de la frondosa Serra de Tramontana.



CONSIDERANDO LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN SEGÚN LA... 321

En 1892, a los once años de edad ingresó el niño en la escolanía 
del santuario de Ntra. Sra. de Lluc donde permaneció durante dos 
cursos. Siempre conservaría un gran aprecio y devoción hacia este lu-
gar sagrado, centro espiritual de la piedad mariana en Mallorca. En 
1895 ingresó en el Seminario Diocesano, donde comenzó ya su labor 
de escritor obteniendo premios en los certámenes veraniegos tratando 
temas de historia y literatura.

El 23 de septiembre de 1905 fue ordenado sacerdote y nombrado 
profesor del Seminario y en 1911 designado capellán del monasterio 
de Canonesas agustinas donde se venera el cuerpo incorrupto de la 
entonces beata Catalina Thomás. En octubre de 1913 el todavía joven 
sacerdote pasa a residir en Barcelona dedicándose a traducir al catalán 
obras de los clásicos latinos para la Fundació Bernat Metge. Al propio 
tiempo participaba en la labor difusora del Fomentde de Pietat. También 
se integró como escrito y mantenedor en los Jocs Florals.

Desde 1927 fue designado miembro de la Real Academia de la 
lengua española, primero como representante del idioma catalán, y en 
1930, al cesar esta figura quedó él integrado en la misma institución. 
Desde entonces Riber tuvo su residencia principalmente en Madrid 
donde se ocupó en realizar sus principales escritos históricos sobre Au-
relio Prudencio, Ramón Llull y las Confesiones de san Agustín.

Al ocurrir los trágicos acontecimientos de la Guerra Civil, Lorenzo 
Riber se vio libre de la persecución religiosa por el hecho de encontra-
se en Mallorca, donde se integró en la labor de enseñanza en el institu-
to Ramón Llull, y en 1939 pasó de nuevo a residir en Madrid, sin dejar 
de pasar temporadas en Mallorca 5.

Una de las últimas intervenciones públicas de Lorenzo Riber fue 
una bien enfocada conferencia pronunciada que efectuó personalmen-
te el 30 de mayo de 1952, durante el Congreso Eucarístico Interna-
cional celebrado en Barcelona con el título de «Las primitivas sinaxis 
cristianas forja de mártires y la exultante paz de Cristo», acto al que 
tuve el gozo de asistir y del que guardo un emotivo recuerdo 6.

5  Cf. Aa. Vv., Llorenç Riber, «Quaderns de Campanet», 6, Palma 1962. 
6  Riber, L., Las primitivas sinaxis cristianas, Palma de Mallorca, Imprenta 

«Sagrados Corazones» 1952. 



GUILLERMO PONS PONS322

La serena y piadosa muerte del fiel sacerdote e ilustre escritor 
Lorenzo Riber Campins tuvo lugar en su pueblo natal de Campanet, 
de cuyo nombre decía el que era refrescante y resonaba como el de 
una campanilla. De este ilustre hijo de este pueblo rural, cuando se 
le otorgó la «Gran Cruz de Alfonso X el Sabio», el entonces ministro 
Joaquín Ruiz Jiménez dijo que la voz de Mossén Riber estuvo «llena 
de aquel suave olor de malvarrosa que un día él aspirara en el jardín 
de un convento de monjes agustinos». En realidad, como veremos, se 
trata de un humilde convento de religiosas agustinas establecidas en 
Campanet.

Conocer y amar a Dios

Después de lo que llevamos dicho a modo de prolegómenos, pase-
mos ya a la consideración de las riquezas espirituales de las Confesiones 
de san Agustín, que presentaré según la versión castellana de Lorenzo 
Riber. Las primeras palabras con las que empieza este libro inmortal 
son claramente reveladoras de cómo ha de ser el conocimiento de Dios 
que inunde nuestra alma y qué clase de alabanza es la que ha de brotar 
de nuestro pobre corazón y elevarse hacia la inefable grandeza del Al-
tísimo. Estas manifestaciones iniciales provienen de uno de los últimos 
himnos del Salterio, versos que Riber, con la característica firmeza y 
sonoridad de su estilo, traduce así: «Grande sois, Señor, y loable sobre 
manera: vuestra pujanza es grande, y no tiene número vuestra sabidu-
ría (Sal 144,3) 7.

El contenido de capítulo primero de las Confesiones se centra en 
discernir si el inicio del acercamiento del hombre a Dios es el conoci-
miento o la alabanza. Esta reflexión está estrechamente vinculada con 
la cuestión de si el hombre por iniciativa propia puede llegar a abra-
zar la fe. Después de su conversión, cuando Agustín era ya presbítero 
pero todavía no había sido promovido al episcopado, opinaba que el 
ser humano con su esfuerzo en el bien obrar podía dar los primeros 
pasos que de condujeran a la fe. Esta era una actitud parecida a las 
de aquellos que posteriormente serían llamado semipelagianos. Pero 

7  San Agustín, Confesiones, cit. p. 61.



CONSIDERANDO LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN SEGÚN LA... 323

pronto, hacia el año 397, el santo obispo de Hipona rechaza este error, 
al cual también se refiere en el libro de las Retractaciones con su humil-
de sinceridad y modestia 8. También ya en el inicio de las Confesiones, 
que compuso el santo en el tiempo mismo de su consagración como 
obispo, se descubre su conocimiento de que la acción de la gracia de 
Dios constituye el inicio de la fe y del camino de salvación del género 
humano. Los párrafos que consagra a este tema el santo, con razón de-
signado como el «Doctoe de la Gracia», son unos de los más profundos 
y excelentes testimonios de la fe y tradición cristiana, que además van 
expresados con palabras lapidarias e imperecederas, siendo como su 
meollo la que dice: …fecisti nos ad te et inquietum est cor nostrum, donec 
requiescat in te («…nos has hecho para ti y nuestro corazón está inquie-
to hasta que descanse en ti) 9. Con razón el P. Ángel Custodio Vega 
se refiere a esta frase agustiniana diciendo: «Sentencia profundísima y 
sublime, y clave de todas las conversiones» 10.

La inicial acción de la gracia divina en cuanto al conocer y alabar 
a Dios, la presenta Agustín mediante preguntas y respuestas, lo cual 
implica, en cuanto al lenguaje y la versión del texto latino, un cuidado 
especial respecto de la fluidez de expresión y exactitud de conceptos. 
Lorenzo Riber lo consigue haciendo uso de su elegancia de estilo y de 
su buena preparación en teología. He aquí su bella traducción de este 
profundo e inequívoco texto agustiniano:

Y con todo eso, presume alabaros un hombre [Agustín] parte ruin 
de vuestra creación. Vos le despertáis para que se deleite en alabaros, 
porque nos hicisteis para Vos, y nuestro corazón está inquieto mien-
tras no halle descanso en Vos.

Dadme, Señor, la gracia de saber y entender, si primero es el invo-
caros que el loaros, o primero que el invocaros sea el conoceros. Pero 
¿quién hay que invoque sin conoceros? Puesto que el que no conoce 
puede invocar una cosa por otra. ¿O acaso más bien sois invocado 
para ser conocido?

8  Cf. Moriones, F., Teología de san Agustín, BAC 649, Madrid 2004, p. 262.
9  Confesiones, libro I, cap. 1º, 1. 
10  Introducción a las Confesiones. Libro 1º, nota 4: BAC 11, p. 103.



GUILLERMO PONS PONS324

Mas ¿cómo invocarán a Aquel en quien no creyeron? ¿O cómo 
creerán si no tuvieron quien les predique? Y alabarán al Señor aque-
llos que van en su busca. Pues aquellos que le buscaren, hallarle han; 
y en hallándole, habrán de loarle.

Búsqueos yo, Señor, invocándoos; e invóqueos yo, Señor, creyendo 
en Vos, puesto que a nosotros fuisteis predicado. Invócaos, Señor, la fe 
mía que Vos me disteis, la fe que me inspirasteis. Vos por la humani-
dad de vuestro Hijo y por ministerio de vuestro predicador 11.

La alabanza llena de suavidad la dirigió de corazón a Dios Agustín 
después de su conversión y se renovó su vida, de tal modo que las lá-
grimas inundaban sus ojos al escuchar los cantos de los fieles cristianos, 
y acabe aquí destacar aquellos compuestos por san Ambrosio, aquel 
«predicador» al que aludía Agustín, y que en su himno Deus creator 
ómnium, hace referencia al sueño reparador como un suave don di-
vino. Esto comenta Lorenzo Riber en una de sus obras diciendo: «El 
sueño, obra de Dios, seda suave que sus manos tejieron, invocado por 
Ambrosio, descendió sobre los párpados de san Agustín y envolvió en 
consuelos su corazón y devolvió agilidad a sus miembros» 12.

El más profundo anhelo: ver el rostro de Dios

Lorenzo Riber, miembro de la Real Academia Española de la len-
gua, al cotejar el contenido y el estilo de las Confesiones de san Agustín 
con obras literarias y de pensamiento, que se habían producido en la an-
tigüedad clásica y en las que surgieron posteriormente, pone de relieve 
la novedad, el ingenio y el valor imperecedero que relucen en este libro 
agustiniano. Así lo expresa este distinguido académico en la introduc-
ción de esta obra que traduce al castellano con un estilo bello y castizo:

Agustín ha superado a los pocos maestros que en el mundo han 
sido. No es que consiga precisamente Agustín aquel estilístico y egre-
gio loor que promete el preceptor de los Pisones [Horacio], a quien con 

11  San Agustín, Confesiones, cit. p. 61.
12  Riber, L., Aurelio Prudencio, Editorial Labor, Madrid 1936, p. 44. 



CONSIDERANDO LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN SEGÚN LA... 325

una hábil juntura o con un toque feliz de novedad a una palabra vieja, 
no. Es algo más radical y hondo. Es un nuevo tañido, es una vibración 
inédita lo que les da una gravidez de sentido y un vital calor humano, 
les da lirismo, les da calor, unción especial y suavidad de acento. Con 
estos recursos forma aquellos inmortales aforismos que han ido ro-
dando de boca en boca y se han incorporado al lenguaje de la pasión 
cristiana y de la suavísima piedad 13.

En todo el decurso de su vida Agustín experimentó el ansia de sen-
tirse inundado por la claridad del rostro de Dios. En su extensa carta a 
Paulina del año 413 que constituye una obra titulada «Libro sobre la vi-
sión de Dios», el obispo de Hipona hace referencia a la súplica de Moi-
sés: Si he hallado gracia delante de ti, manifiéstate a mí claramente (Ex 33,13) 
a la cual responde el Señor diciéndole que «no podía ver el rostro de 
Dios, porque nadie podía verle y vivir, manifestándole de este modo 
que aquella visión pertenecía a otra vida mejor» 14. Este anhelo de ver 
el rostro de Dios en plenitud de visión la expresa el santo muy inten-
samente en el capítulo 5º del primer libro de las Confesiones diciendo:

¿Quién me dará que repose en Vos? ¿Quién me dará que vengáis a 
mi corazón y lo embriaguéis, para que de todos mis males me olvide y 
me abrace con el único bien mío, que sois Vos?

Esta última y lapidaria sentencia es la versión límpida y fiel que hace 
Lorenzo Riber del texto latino de Agustín: Noli abscondere a me facien tuam: 
moriar, ne moriar, ut eam videar. Un auténtico y oportuno desarrollo de esta 
visión de fe lo hallamos en la carta que el santo dirige a Sápida que llora-
ba la muerte de un hermano suyo que era diácono y le dice: «¡Oh Sápida! 
fíjate en tu nombre y saborea las cosas que son de arriba, donde sentado a 
la derecha de Dios está Cristo, que se dignó morir por nosotros, para que 
viviésemos aun después de muertos, para que el hombre no temiera a la 
muerte como si ella le aniquilase, para que no se llorase a los muertos, por 
quienes murió la vida, como si hubiesen perdido la vida» 15.

13  Introducción a las Confesiones de san Agustín en la versión castellana de 
L. Riber, cit. pp. 12-13. 

14  San Agustín, Cartas, 147, 13, 32: BAC 99, p. 311.
15  San Agustín, Cartas, 263, 2: BAC 99-b, pp. 524-525.



GUILLERMO PONS PONS326

En la familia y en la escuela

Al relatar Agustín los quince primeros años de su vida, los recuer-
dos que en las Confesiones destaca de cara a Dios en primer lugar, pero 
también dirigiéndose, sin duda, a los lectores de su obra, son dos los 
ambientes que principalmente evoca: el de su familia y el de su apren-
dizaje en la escuela

En cuanto a su casa familiar, la figura que sobresale es la de Mó-
nica, su madre, la cual es la que lleva la iniciativa en la formación cris-
tiana de sus hijos y de un modo muy especial la de Agustín en el cual 
ella descubre unas peculiares características de talento, y siembra en él 
unas semillas de fe que estarán siempre presentes en su alma, incluso 
en deplorables circunstancias de crisis y abandono. Particularmente 
interesante resulta un texto en el que refiere con cuanto anhelo estando 
muy enfermo pedía ser bautizado. Todo esto lo escribe el santo con un 
lenguaje latino que refleja esa lengua hablada en familia, y que Loren-
zo Riber traduce con fidelidad y elegancia:

Había yo oído hablar, siendo niño todavía, de la vida perdurable 
que nos prometió la humildad de nuestro Señor Dios, abajado a nues-
tra soberbia. Ya entonces estaba yo signado con el signo de la cruz y 
sazonado con el sabor de su sal desde que salí del vientre de mi madre, 
que tuvo siempre en Vos tan longánime esperanza.

Vos lo visteis, Señor, cuando aún era niño, el día en que asaltado 
de repentino dolor de estómago, quemante de fiebre subida, estuve a 
punto de morir; Vos visteis, Dios mío, puesto que entonces erais mi 
guarda, Vos visteis con qué desalado anhelo de mi alma y con qué 
ahínco de fe pedí el bautismo de vuestro Cristo, Señor mío y Dios mío, 
a la piedad de mi madre y a la piedad de la Madre de todos nosotros, 
que es la Iglesia vuestra.

Y consternada la madre de mi carne, que, con más amoroso trans-
porte aún que mi carne física, alumbraba en su corazón casto mi salud 
eterna en vuestra fe, con mucho afán y premura cuidaba de mi inicia-
ción en el sacramento de mi salud y de mi regeneración en ablución 
santa, confesándoos, oh Señor Jesús, para remisión de mis pecados. 
Pero experimenté mejoría inmediata. Por eso mi purificación fue di-
latada, como si importase que, prorrogándose mi vida, me manchase 



CONSIDERANDO LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN SEGÚN LA... 327

más aún, ya que después del baño bautismal, más peligrosa y más 
grave fuera la recaída 16.

Es digna de atención la fuerza e intensidad con que Riber se refiere 
a la ferviente petición del bautismo por parte del joven enfermo Agus-
tín, que corresponden la forma verbal latina flagitavi que indica pedir 
intensamente o reclamar y a lo cual acompaña el participio castellano 
desalado, que significa estar motivado por un ardiente afán.

En cuanto a los años en los que Agustín recibió enseñanza escolar, 
primero en Tagaste, su ciudad natal, y después en Madaura, etapa que 
se prolongó hasta sus quince años de edad, sus recuerdos son más bien 
tristes y poco halagüeños, debido a los castigos que se acostumbraba 
imponer a los muchachos a fin de que se acostumbraran al estudio de 
la literatura latina y griega, a la vez que empezaba a ejercitarse en la 
elocuencia, materia en cuyo estudio él se entregaría después en Carta-
go. En las Confesiones reconoce la dureza de esta pedagogía mencionan-
do especialmente los azotes, cosa que incluso sus padres aprobaban 
con la esperanza de un provechoso futuro profesional.

Comentando la dureza de este sistema de enseñanza Lorenzo Ri-
ber añade a su traducción de las Confesiones una nota oportuna de eru-
dición en la cual dice: «Hemos de advertir, para su honor, que el gran 
pedagogo español Marco Fabio Quintiliano, de Calahorra, desaprueba 
la práctica como ineficaz en pedagogía de azotar a alunmos» (Institucio-
nes oratorias, 1, 3, 14) 17.

Es triste y sincero el recuerdo que manifiesta Agustín en cuanto al 
tiempo de su adolescencia, viéndose sumergido en el embrollo de unas 
costumbres marcadas aún por la mentalidad de la época y alimentadas 
por la literatura greco-romana. En las Confesiones lo pone de relieve 
con un tono pesimista y un amargo sabor de descontento de su actitud 
personal, aunque a la vez expresa un intenso sentimiento de gratitud a 
Dios por la gracia de su conversión y por la confianza que pone en el 
don de la perseverancia que el Señor le está concediendo. Así expresa 
estos íntimos sentimientos:

16  San Agustín, Confesiones, libro 1º, cap. 11, cit. p. 72.
17  Ibíd., cap, 9º, p, 70, nota. 



GUILLERMO PONS PONS328

Estas cosas Vos las veis, Señor, y las calláis, longánime, misericor-
diosísimo y veraz. Pero, ¿callaréis siempre, por ventura? Ahora mismo 
sacáis de este abismo fierísimo el alma que os busca y tiene sed de 
vuestros deleites y cuyo corazón os dice: «Vuestro rostro busqué, Se-
ñor; vuestro rostro buscaré», porque de vuestro rostro estuve lejos por 
una pasión tenebrosa 18.

Me parece oportuno hacer notar que tratándose de preguntas Ri-
ver a veces intercala la expresión «por ventura». Es un modismo muy 
frecuente en Mallorca y que en este caso corresponde al adverbio lati-
no numquid que en este caso sugiere un sentimiento de confianza en la 
bondadosa providencia divina

Muy vivamente lamenta Agustín el contenido de los relatos de fan-
tasía que en las obras literarias clásicas, que atribuían a héroes o dioses 
toda clase de inmoralidades e indecencias, con lo cual pervertían a los 
jóvenes induciéndolos a una vida disoluta y viciosa. Así lo expresa, 
dolorido, en las Confesiones quien de joven lo experimentó e incluso por 
algún tiempo fue víctima de ello:

No, no es verdad, no es verdad que por esta torpeza se aprendan 
más gustosamente aquellas palabras, sino que por estas palabras aque-
lla torpeza cunde y se propaga con licencia mayor. No reprendo yo las 
palabras, que son como unos vasos escogidos y preciosos, sino el vino 
del error que en aquellos nos propinaban esos borrachos de maestros; 
y si no lo bebían nos azotaban, y no podíamos recurrir a ningún juez 
sabio. Y con todo esto, Dios mío, en cuya presencia es ya seguro este 
recuerdo mío, con gusto aprendí estas cosas; y por ello llamábanme 
muchacho de buena esperanza 19.

Las impresiones que del tiempo de su escolarización guardaba 
Agustín no eran en vedad placenteras, sino enturbiadas por la amar-
gura de los castigos, y sobre todo lamentables por los influjos de una 
enseñanza marcada por el libertinaje de los textos literarios que se le 
proporcionaban. No es que él, después de su conversión, estuviera en 
contra de los valores culturales de la literatura pagana, sino disconfor-

18  Ibíd., libro 1º, cap. 18, p. 80.
19  Ibíd., libro 1º, cap. 16, p. 79.



CONSIDERANDO LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN SEGÚN LA... 329

me de que se entregara a los adolescentes dichas obras sin, al menos, 
expurgarlas de las escenas pecaminosas que contenían, como se logró 
hacer en las escuelas de un carácter más abiertamente cristiano. En la 
obra agustiniana La Ciudad de Dios hallamos una protesta semejante, 
donde dice que en la enseñanza plagada de los errores del paganismo 
«más bien se fijan en los hechos de Júpiter que en las enseñanzas de 
Platón o en las censuras de Catón.» 20

Lorenzo Riber al efectuar su acertada y elegante versión castellana 
de las Confesiones de San Agustín considerando las amargas quejas del 
santo sobre la equivocada manera de presentar a los jóvenes la literatu-
ra pagana, no podía menos de agradecer, por su parte, la acertada en-
señanza de latinidad recibida en el Seminario diocesano de Mallorca, 
donde se cultivaba tal aprendizaje cultivando el estudio de los autores 
cásicos juntamente con el de los escritos de los Padres de la Iglesia. Sa-
bemos, por ejemplo que en el año de 1900 uno de los temas propuestos 
a los teólogos para el certamen veraniego consistía en la versión del 
cuarto libro De civitate Dei en cuyo contenido se trata de la grandeza de 
Roma, como don de la divina providencia, favoreciendo la difusión de 
la fe cristiana.

Las obras de este ilustre y muy laborioso sacerdote gozan de gran 
estima por reflejar un gran dominio de los autores clásicos, especial-
mente Virgilio y Horacio, así como de escritores cristianos antiguos, 
destacando san Agustín y Aurelio Prudencio.

El amor que enaltece y el placer que defrauda

En el pensamiento y la doctrina de san Agustín ocupa un lugar 
muy destacado el concepto y la contraposición de dos amores: «Dos 
amores han dado origen a dos ciudades: el amor de sí mismo hasta el 
desprecio de Dios, la terrena; y el amor de Dios hasta el desprecio de 
sí, la celestial» 21. En el libro segundo de las Confesiones, que es uno de 
los más breves de esta extensa obra, se incide sobre el mismo tema 

20  La Ciudad de Dios, II, 7: BAC
21  Ibíd., XIV, 28: BAC 172, p. 137.



GUILLERMO PONS PONS330

bajo otros aspectos, al tratar de sus desviaciones morales durante sus 
estudios en Madaura, población todavía poco cristianizada, donde el 
joven ha recibido peligroso influjos en cuanto a la fe cristiana inculcada 
en él por su madre, Mónica.

A esta estancia sigue un período más breve de permanencia en la 
casa familiar entre los años 369 y 370, mientras se prepara su marcha a 
Cartago para terminar sus estudios de retórica en vistas a obtener una 
situación personal que le capacite para el ejercicio de la docencia o de 
la oratoria a la que podía aspirar por su capacidad intelectual. En estas 
circunstancias el joven Agustín se halla sumido en una peligrosa crisis 
moral en la cual el concepto de amor y los fundamentos religiosos y 
morales anteriormente asumidos sufren un intenso descalabro.

Al describir posteriormente en las Confesiones este tiempo de incer-
tidumbre, que marcó por entonces su existencia, Agustín se muestra 
muy riguroso al examinar su conducta, sin dar lugar a las excusas que 
cabría alegar por razón de su inmadurez ni de la crisis de adolescencia 
con el agravante de peligrosas amistades. Lo que él considera más pro-
fundamente es su alejamiento de Dios y el concepto de pecado que ha 
descubierto en su conversión Así lo manifiesta con estas reveladoras 
consideraciones:

Esto hago por amor de vuestro amor, trayendo a la memoria los 
caminos torcidos con amargura de mi renovado recuerdo para que 
Vos me seáis dulce, dulzura no falaz, dulzura feliz y segura, y me 
recojáis de aquel derramamiento en que a pedazos estuve dividido, 
mientras separado de Vos, que sois solo uno, anduve desvanecido en 
muchas vanidades. Ardiendo estuve algún tiempo, en mis mocedades, 
de hartarme de infernales deleites; y osé envilecerme con una breñosa 
vegetación de siniestros amores; y mi hermosura se afeó y no fui sino 
podredumbre ante vuestros ojos por agradarme a mí y por deseo de 
agradar a los ojos de los hombres. ¿Y qué era lo que me deleitaba, sino 
amar y ser amado (amare et amari)  22.

En la vigorosa traducción castellana de esta página agustiniana Lo-
renzo Riber destaca de un modo conspicuo y revelador el sentido de 

22  San Agustín, Confesiones, cit. libro 2º, caps. 1-2, p. 87.



CONSIDERANDO LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN SEGÚN LA... 331

este verbo conjugado en voz activa y pasiva: amar y ser amado. En alu-
sión a los años de su infancia el sacerdote mallorquín, en una situación 
completamente diversa de aquellas experiencias bochornosas de aquel 
estudiante africano del siglo cuarto, en su primoroso libro titulado La 
minyoria d’un infant orat relata cómo en sus primeros años de infancia 
le complacía el afecto que le demostraba una de las monjas agustinas 
de Ntra. Sra. del Amparo, cuyo convento estaba al lado de su casa, a lo 
cual aplica las palabras del santo en las Confesiones diciendo: «amabam 
amari, como su padre san Agustín».

Entre la confusión y el discernimiento

En el libro tercero de las Confesiones Agustín analiza, bajo la luz 
de su conversión, el período de su vida que va desde los 17 a los 19 
años de edad que transcurrieron entre el año 370 y el 373, en los que 
realizó sus estudios de retórica y elocuencia en la ciudad de Cartago, la 
tercera de importancia dentro del Imperio Romano, después de Roma 
y Alejandría.

El ambiente de paganismo aún en buena parte se mantenía en 
la gran ciudad africana junto con los errores maniqueos que desvir-
tuaban el noble influjo del cristianismo, avalado por los aún recientes 
testimonios martiriales y por figuras tan prestigiosa como lo fue la de 
san Cipriano. Esa pervivencia de malas costumbres y errores contri-
buyeron a que aquel estudiante llegado de Tagaste se sumergiera en 
un mar de dudas, acrecentadas por su conducta moral resquebrajada 
y por su desviación de la fe que su madre le había inculcado desde su 
tierna infancia. Sin renunciar a la creencia en Dios, intentaba situarse 
dentro de unos márgenes culturales que parecieran ofrecerle garantías 
de un pensamiento ilustrado desvinculado de las enseñanzas cristianas.

Intentó primero buscar en la Biblia una explicación que le resulta-
ra satisfactoria, pero, según él mismo refiere, los relatos y los juicios de 
los libros santos le parecieron poco dignos de atención. «Su modestia 
–dice él– repugnaba a mi orgullo, y mi corta vista no penetraba sus 
augustas interioridades. Eran tales las Escrituras, que crecían con los 
pequeñuelos; mas yo desdeñaba ser pequeño y, huero y finchado de 



GUILLERMO PONS PONS332

soberbia, teníame por grande» 23. En cambio, la lectura de Hortensio, 
libro escrito por Cicerón, actualmente perdido, suscitó en él un anhelo 
por descubrir la sabiduría. Lo malo fue que por ese tiempo Agustín se 
dejó seducir por algunas apariencias de sabiduría que presentaban los 
libros de los Maniqueos, a los que de algún modo se mantuvo unido 
por espacio de unos nueve años, y que al fin rechazó, sintiéndose de-
fraudado, debido a la inconsistencia de las fantasías que envolvían las 
gratuitas propuestas de tales propagadores de falsedades.

Al revisar en las Confesiones esos años de inquietud y de zozobra 
que padeció bajo el influjo de los maniqueos, lo más inquietante fue 
el contenido de las falsas explicaciones sobre el origen del mal. Con 
expresiones de gratitud y alabanza a Dios manifiesta la liberación al-
canzada y lo expone de esta manera:

Yo ignoraba aquella otra realidad que sola existe verdaderamente, 
y picado como por un aguijón (acutule) fui a situarme en las filas de 
aquellos necios ignorantes al preguntarme de donde procedía el mal y 
si Dios estaba limitado dentro de una forma corpórea, si tenía cabellos 
y uñas, si debían ser tenidos por justos los que tenían muchas mujeres 
a la vez y mataban hombres y sacrificaban animales. Estas preguntas 
producían turbación a mi ignorancia, y mientras me apartaba de la ver-
dad parecíame acercarme a ella, porque no tenía entendido que el mal 
no es sino una privación de bien hasta aquello que no es de todo punto. 
¿Ni cómo había de ver esto yo, cuyo ver con los ojos no alcanzaba sino 
los cuerpos, y cuya vista espiritual llegaba sólo a los fantasmas? 24

Es de notar la elegante fórmula con la que traduce Riber el adverbio 
acutule, cuyo significado corresponde a un estímulo de una agudeza poco 
estimable, puesto que en el texto agustiniano de referencia se expre-
sa que buscaba una solución acudiendo a personas fatuas e ignorantes 
que propagaban falsedades. También conviene observar que con la frase 
castiza «hasta aquello que no es de todo punto», con la cual traduce la 
expresión latina: usque ad hoc quod omnino non est, que equivale a decir: 
hasta aquello que no tiene existencia algua, o sea la nada absoluta.

23  Ibíd., libro 3º, cap. 5º, p. 107.
24  Ibíd., libro 3º, cap. 7º, pp. 109-110.



CONSIDERANDO LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN SEGÚN LA... 333

Años de sombras e inquietudes

A su primera experiencia como maestro de retórica en Cartago se 
refiere el propio Agustín, diciendo: «Por este mismo tiempo que se pro-
longó por espacio de nueve años, desde el de décimo nono de mi edad 
hasta el vigésimo octavo, yo fui seducido y seducía; yo, juguete de 
varios apetitos, fui engañado y engañaba: paladinamente, por la profe-
sión de las artes que llaman liberales; a la encubierta, con el mentido 
nombre de religión; aquí soberbio, allí supersticioso, y vano donde-
quiera…» 25. Lamentable fue especialmente su adhesión a las quimeras 
de los maniqueos, que al final abandonó defraudado al reconocer la 
inconsistencia de sus vanos e infundados presupuestos. También sintió 
cierta inclinación hacia la astrología que abandonó gracias a los conse-
jos y la experiencia de un médico que le convenció de la necedad de 
tal ideología. Además el desarreglo moral en que vivía estaba opuesta 
al desarrollo de los buenos sentimientos que surgían en su espíritu y a 
los consejos con que Mónica, su cristiana madre intentaba llevarle al 
buen camino que se había iniciado en su infancia.

La profunda tristeza que le causó la muerte de un amigo a quien él 
había arrastrado hacia los maniqueos, pero que apartó de ellos y murió 
cristianamente, puede considerarse como una gracia con la que Dios le 
impulsaba hacia la conversión. También la vida honrada y cristiana de 
algunos de sus amigos favorecía a Agustín mostrándole unos ejemplos 
favorables a una llamada hacia la conversión a la fe de Cristo.

En el libro cuarto de las Confesiones recordando Agustín esos años 
de búsqueda entre sombras, pone de manifiesto cómo en el misterio de 
la encarnación del Verbo queda maravillosamente abierto el camino 
de encuentro con Dios:

Y descendió a este bajo mundo la misma vida nuestra y tomó nues-
tra muerte y la mató con la abundancia de su vida, y con voz de trueno 
nos llamó para que volviésemos a Él, en el secreto de aquel santuario 
del cual salió para venir a nosotros, entrando primeramente en el seno 
virginal en donde contrajo bodas con Él la criatura humana, carne 
mortal, para que no fuese siempre mortal; y de allí salió, como esposo 

25  Ibíd., libro 4º, cap. 1º, p.121.



GUILLERMO PONS PONS334

que sale de su tálamo, saltó de gozo, como gigante, para recorrer todo 
su camino. Pues no tardó, sino que corrió gritando con sus palabras, 
con sus hechos, con su muerte, con su vida, con su descenso, con su 
ascenso, gritando que volvamos a Él. Y partióse de nuestros ojos para 
que regresemos al corazón y le encontremos. Apartóse, cierto; y mirad 
cómo está aquí. No quiso estar mucho con nosotros, pero tampoco 
nos abandonó; pues allí se retiró de donde jamás se había apartado, 
porque el mundo fue hecho por Él y estaba en este mundo y vino a 
este mundo para salvar a los pecadores, al cual se confiesa mi alma y 
la sana porque pecó contra Él 26.

Gracias a estas obras divinas de salvación tan bellamente descritas 
por Agustín, reconoce él mismo que el impulso decisivo consistió en 
reconocer a Dios como origen de la belleza en plenitud y como el ser 
indeficiente y del que proviene la iluminación por la fe. He aquí acerca 
de ello unas reveladoras palabras del santo:

Tal como mi alma era entonces en mí, ignorante de que debía ser 
esclarecida con otra lumbre para que participara de la verdad, puesto 
que no es ella la misma esencia de la verdad, porque Vos, Señor, alum-
braréis mi candela (quoniam tu illuminabis lucernam meam, Domine); 
Vos, Dios mío, esencia de la verdad, iluminaréis mis tinieblas, y de la 
plenitud de vuestra luz todos la recibimos, pues Vos sois luz verdadera 
que alumbra a todo hombre que viene a este mundo como sea que en 
Vos no hay mudanzas ni el más breve momento de oscuridad 27.

Cabe aquí destacar la traducción de la frase latina: quoniam tu illu-
minabis lucernam meam, Domine con la expresión castellana: «Vos, Señor 
iluminarés mi candela». La palabra «candela», en efecto, con el sentido 
de un fuego encendido a fin de iluminar, deriva del verbo latino candere 
(arder) aparece ya en el habla castellana del siglo XII y se divulgó mu-
cho en un sentido muy amplio de lámpara, linterna o luz que ilumina 
en medio de la oscuridad.

26  Ibíd., libro 4º, cap. 12º, p. 134.
27  Ibíd., libro 4º, cap. 15º, p. 138.



CONSIDERANDO LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN SEGÚN LA... 335

Desde Cartago a Roma y a Milán

Fastidiado Agustín por la indisciplina de los estudiantes en Carta-
go, decidió buscarse una situación más favorable en lugares más cen-
trales del Imperio. Posteriormente reconocería él que la Providencia 
divina había favorecido de este modo para su futura transformación 
de vida. El primer desplazamiento en el año 383 resultó especialmente 
doloroso para su madre Mónica, que en la costa africana fue engañada 
por el hijo que se embarcó huyendo de ella que intentaba persuadirle 
de que no emprendiera esa aventura. Estos acontecimientos los relata-
ría en las Confesiones con profundo sentido de fe y de gratitud:

Pero Vos sabíais, Señor, por qué yo partía de Cartago y marchaba a 
Roma, y no lo dabais a entender ni a mí ni a mi madre, que lloró atroz-
mente mi partida y desalada me siguió hasta el mar. Pero la engañé, 
asida a mí con violencia, por retenerme o por embarcarse conmigo, 
y fingí que no quería abandonar a un amigo, en espera de tiempo fa-
vorable para la navegación. Y mentí a mi madre, ¡a aquella madre!, y 
me descabullí; porque también esto misericordiosamente me la habéis 
perdonado, lleno como estaba de abominables suciedades, salvándo-
me de las aguas del mar, hasta que llegase al agua de vuestra gracia, 
para que lavado con ella me enjugasen los ríos de los ojos maternales. 
Con ellos cada día mi pobre madre arroyaba por mí la tierra en que 
se postraba en oración ante vuestro rostro. […] ¿Y qué os pedía a Vos, 
Dios mío, con tantas lágrimas, sino que no me dejaseis embarcar? Pero 
Vos, con profundo consejo y oyendo la esencia de su deseo, no curas-
teis entonces de lo que os pedía para obrar en mí aquello que siempre 
os pedía. Sopló el viento e hincho nuestras velas y sustrajo a nuestra 
vista la ribera, en que ella, al amanecer, se volvía loca de dolor, y con 
gemidos y quejas llenaba vuestros oídos 28.

Es oportuno destacar la fuerza e intensidad de las palabras caste-
llanas que escoge Riber para remarcar la profundidad el dolor experi-
mentado por una madre tan solícita por la fe y la conducta de su hijo, 
así como también por poner de relieve ls transformación espiritual ex-
perimentada por Agustín.

28  Ibíd., libro 5º, cap. 8º, p. 155.



GUILLERMO PONS PONS336

Así vemos que la frase latina me profectum atrociter planxit et usque ad 
mare secuta est, la traduce diciendo: «lloró atrozmente mi partida y des-
alada me siguió hasta el mar». El participio de pretérito «desalada», del 
verbo «desalar», según el diccionario de la Real Académia tiene entre 
otros significados el de «sentir vehemente anhelo de conseguir alguna 
cosa». Quizá pueda pensarse que se trata de un concepto añadido por 
el traductor, pero en verdad expresa muy fielmente la situación aními-
ca realmente angustiosa de Mónica. El verbo pronominal «descabullir-
se», que significa «huir de una dificultad con sutileza» también es muy 
apropiado para indicar el engaño de Agustín a su madre manifestándo-
le que no iba a embarcarse, sino simplemente a acompañar a un amigo 
durante el tiempo de espera hasta que soplara el viento oportuno para 
que la nave iniciara la navegación.

Apenas llegado a Roma, padeció Agustín unas altas fiebres, posi-
blemente a causa del paludismo que se extendía por las zonas pantano-
sas de los alrededores de la capital y que no dejaban de crear a veces 
un peligro de muerte. Recordando posteriormente este incidente, el 
que se libró de la muerte atribuía su curación y el haberse liberado del 
peligro de condenación eterna al influjo saludable de las constantes 
súplicas de su madre, y por ello rinde profundas gracias a la divina mi-
sericordia, por lo cual reavivado la memoria de lo acontecido escribe:

Y agravándose las calenturas, yo ya me iba y perecía ¿Y adónde 
me hubiera ido, si de allí entonces me hubiera ido, sino al fuego y a 
los tormentos dignos de mis obras, según la verdad del orden que Vos 
establecisteis? Y esto mi madre no lo sabía, y con esto, ausente, rogaba 
por mí. Pero Vos, presente dondequiera, oíais la en donde ella estaba; 
y en donde estaba yo teníais piedad de mí para que recobrase la salud 
corporal, no sano todavía en mi corazón sacrílego 29.

Durante el tiempo de estancia en Roma, Agustín seguía guardan-
do relación con los maniqueos, pero de cada vez más se fue desen-
gañando de las enseñanzas de esta secta que si alguna apariencia de 
cristianismo a veces exhibía, en realidad no era más que superficial y 
cargada de infundadas fantasías, de modo que este profesor de retórica 

29  Ibíd., libro 5º, cap. 9º, p. 156.



CONSIDERANDO LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN SEGÚN LA... 337

y prestigioso orador abandonó su relación con los seguidores de tales 
despropósitos, aunque se presentaran con un inconsistente barniz de 
ciencia y de cultura.

Fue hacia el otoño del año 384 cando Agustín se trasladó a Milán 
y allí fue donde abandonó definitivamente a los maniqueos, al descu-
brir la luminosa enseñanza de san Ambrosio, tal como el mismo lo 
manifiesta con sentimientos de gran respeto y admiración, alabando 
por ello al Señor:

Y a Milán llegué y fui a ver a Ambrosio, su obispo, conocido en la 
redondez del orbe por sus óptimas partes, piadoso siervo vuestro, cuyo 
elocuente celo distribuía entonces a vuestro pueblo la flor y grosura 
de vuestro trigo y la alegría de vuestro óleo y la sobria embriaguez de 
vuestro vino. Y erais Vos quien me conducíais a él sin yo saberlo, a fin 
de que por él, sabiéndolo yo, fuese a Vos conducido 30.

La frase latina en elogio de la persona de Ambrosio es esta: in op-
timis notum orbi terrarum y la traduce Lorenzo Riber con una expresión 
antigua y castiza castellana, cual es la de interpretar las palabras in op-
timis diciendo «por sus óptimas partes», que equivale a decir: «por sus 
diversos aspectos o cualidades».

En Milán se hizo presente Mónica con la decidida y valiente inten-
ción de ejercer un benéfico influjo sobre la persona de su hijo Agustín, 
curas rutas e intenciones afectaban tan profundamente su corazón de 
madre respecto de su hijo desviado de la fe católica, que ella le había 
inculcado desde la infancia y cuya conducta moral dejaba mucho que 
desear. Ella fue quien le puso en relación con el obispo Ambrosio, que 
le conduciría a un profundo cambio de vida y a abrazar gozosamente 
la fe recibiendo de sus manos el bautismo.

La actuación del santo obispo, aunque algo más distante de lo 
que Agustín deseaba, resultó decisiva para su conversión, y él siem-
pre agradeció muy cordialmente la eficaz ayuda para que la gracia de 
Dios fructificara en su corazón. La predicación del obispo junto con la 
incesante oración y los oportunos consejos de Mónica vencieron los 

30  Ibíd., libro 5º, cap. 13, p. 162.



GUILLERMO PONS PONS338

enraizados obstáculos que asediaban el alma de Agustín. Él mismo en 
muchos de sus escritos aludió a su relación con el obispo de Milán. En 
el libro sexto de las Confesiones hay muchas referencias a ello. En una 
de ellas se expresa así:

Y él [Ambrosio] a su vez ignoraba mis bravas tempestades íntimas 
y la hondura del foso de mi peligro. Yo no podía preguntarle lo que 
quería como yo quisiera, puesto que me apartaban de su audiencia y 
de su presencia los corros de gente apeñuscada que con sus negocios 
iban a él; y él les atendía en sus empeños y apuros. Y cuando no estaba 
con ellos, que era un espacio de tiempo muy exiguo, o bien reparaba 
su cuerpo con el sustento necesario o con la lectura alimentaba su 
espíritu. […] Pero lo cierto es que a mí no se me daba oportunidad al-
guna de consultar las cosas. […] Oíale todos los domingos predicar al 
pueblo rectamente la palabra de la verdad, y más y más me confirma-
ba en la idea de que podían soltarse todos los nudos de las calumnias 
astutas que aquellos impostores míos [los maniqueos] urdieron contra 
las divinas escrituras 31.

La versión castellana de estos párrafos es plenamente fiel en cuan-
to al sentido de la descripción de los inconvenientes que impedían 
una conversación cercana y pausada. El participio secludentibus del ver-
bo secludo que significa alejar o separar, alude a la masa de personas 
que rodeaban al obispo o esperaban para acercarse a él, circunstancia 
que Riber señala muy acertadamente con la expresión de «gente muy 
apeñuscada», participio del verbo «apeñuscar», poco usado, pro muy 
expresivo cuyo sentido es «apiñar o amontonar.

Hubo otras personas, además de san Ambrosio y de santa Mónica, 
que providencialmente influyeron en el camino de búsqueda de Agus-
tín. Un grupo de amigos o discípulos, entre los cuales destacan Alipio y 
Nebridio, sentían una gran estima por él y planeaban formar de alguna 
manera una agrupación, a fin de llevar una vida dedicada a la búsque-
da de la sabiduría y con una especial consagración de su existencia 
dedicándola al servicio de Dios. Sobre muchas de estas personas da 
Agustín noticias e interesantes relatos que ponen de relieve, además de 

31  Ibíd., libro 6º, cap.3º, pp. 170-171.



CONSIDERANDO LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN SEGÚN LA... 339

la acción de la Providencia, las cualidades y dotes de cercanía personal 
y de amistad sincera que descubrimos en él.

Describe también Agustín el peligro que constituyó para él la bús-
queda del triunfo con ocasión de pronunciar un panegírico en honra 
del emperador, cosa que podría proporcionarle riquezas y una posi-
ción relevante. Sobre la vanidad de tales proyectos le hizo reflexionar 
la vista de un mendigo borracho que se mostraba satisfecho bebiendo 
un simple vaso de vino. Se dio cuenta, en efecto, de que los éxitos 
temporales y perecederos no podrían colmar sus anhelos de una au-
téntica felicidad. Por ello da gracias y alaba al Señor en las Confesiones 
diciendo:

Yo me perecía por honores, riquezas, casamiento, y Vos hacíais 
burla de mí. Padecía en estas concupiscencias dificultades amarguísi-
mas, y Vos me erais tanto más propicio cuanto menos dejabais que no 
me fuese dulce toda cosa que no erais Vos. Mirad mi corazón, Señor 
que quisisteis que yo lo recordase y lo confesase. De hoy más os esté 
pegada mi alma a quien librasteis de liga tan mortal y pegajosa. ¡Qué 
digno de lástima era! Y Vos pungíais la irritable la irritable sensibili-
dad de mi herida para que, abandonándola, se convirtiese a Vos, que 
estáis por encima de todas las cosas y sin el cual todas las cosas nada 
serían; para que se convirtiese y se curase. ¡Oh qué digno de lástima 
era! ¡Y cómo os hubisteis para que yo tuviese la revelación de mi mi-
seria aquel día en que, preparándome para recitar el panegírico de 
emperador [Valentiniano II], en que tanto mentiría y mintiendo tanto 
ganaría el favor de los que sabrían que yo mentía 32.

La primera palabra latina de este fragmento es iniabam , que mu-
chos traducen como «sentía vivísimos deseos» o «ardía mi alma en 
deseos» mientras que Lorenzo Riber recurre a una castiza expresión 
cual es la de «yo me perecía», del verbo intransitivo «perecer» con el 
sentido de «apetecer con mucha ansia alguna cosa». Más abajo la pala-
bra «liga» que afectaba al alma de una manera «tan mortal y pegajosa» 
tiene evidentemente el sentido figurado que corresponde a una masa 
viscosa como la que se emplea para cazar pájaros.

32  Ibíd., libro 6º, cap., 6º, pp. 174-175.



GUILLERMO PONS PONS340

Con sinceridad manifestaba Agustín a sus amigos que no se sentía 
feliz en el decurso de su existencia, y lo recodaba posteriormente di-
ciendo: «Y muchas veces en coyunturas como éstas, consideraba cómo 
me iba, y hallaba que mal; y sufría e intensificaba mi sufrimiento; y si 
algo próspero me sonreía, pesábame de alargar la mano por cogerlo, 
porque casi antes de cogerlo ya era ido» 33.

El libro séptimo de las Confesiones viene a ser como la puerta de 
entrada o el camino de acceso hacia el don excelso de la conversión 
de Agustín. Esta senda gracias a la profundización que se efectuaba en 
seno de su propia alma, rica en recursos y movida por los impulsos 
de la divina gracia, se fue despejando el cúmulo de obstáculos y con-
fusiones que se albergaban en el espíritu de este hombre inteligente y 
buscador del bien y la belleza, pero sacudido por pasiones y vehemen-
cias. Por la transformación que en su vida se realizó maravillosamente 
surgieron de su espíritu insigne expresiones de gratitud y de alabanza 
a Dios.

Lorenzo Riber quedó también muy admirado ante el camino em-
prendido por Agustín y por los auxilios de que se valió, conducido 
por la bondad divina y auxiliado por la fe y las constantes plegarias de 
su madre. Este culto sacerdote y perspicaz traductor de las Confesiones 
examina las circunstancias de la transformación agustiniana y lo expre-
sa con estos relevantes comentarios:

Tres hombres pasaron por el alma de Agustín y en ella dejaron muy 
vastas huellas de su paso: Cicerón, Platón y San Pablo. Como acon-
tece cuando con recios pies se anda por una profunda estancia vacía, 
estos tres hombres dejaron la grande alma de Agustín estremecida y 
resonante. Estos tres hombres marcan las etapas que siguió el hijo de 
las lágrimas de Mónica en su camino hacia la liberación y la patria de 
la paz. El libro séptimo de las Confesiones es el Canticum graduum, es el 
poema de esta ascensión espiritual, no exenta de sudores, de tinieblas 
y de vértigo. Ad alta per ardua. No por intelectual es menos dramático 
este libro que los otros libros sanguíneos, palpitantes, convulsos de 
pasión humana o de exaltación de amor divino. Al término de esta 
ascensión penosísima, por muchas vueltas y revueltas, por muchos ro-

33  Ibíd., Id., p. 176.



CONSIDERANDO LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN SEGÚN LA... 341

deos y ambajes llegó Agustín a ver el Ser por esencia en el lampo de una 
mirada temblorosa. Y conoció el misterio del Verbo hecho carne, ciencia 
escondida a los sabios y revelada a los pequeñuelos 34.

El esforzado itinerario de Agustín en su búsqueda de la verdad 
lo presenta Riber, evocando el encuentro de este hombre destinado 
a ser pensador y maestro de resonancia mundial, como quien se en-
contrar con tres hombres de especial renombre e influjo, a saber, Ci-
cerón, Platón y san Pablo. Del primero con su libro Hortensio desper-
tó en Agustín un intenso anhelo de alcanzar la verdadera sabiduría. 
Platón, cuyas ideas conoció a través de los neoplatónicos, especial-
mente Plotino, por quien había sido traducido al latín la enseñanza 
platónica, destacando que Dios es el ser por esencia, el bien absoluto, 
mientras que el mal no es más que la carencia del ser y del bien. De 
este modo se desvaneció en Agustín el influjo de los maniqueos. En 
cuanto a san Pablo. Sus palabras serán las que con más fuerza le lle-
varán a la decisiva entrega a la gracia de la conversión. Según parece, 
ya antes de ese paso definitivo se daba cuenta Agustín de una pleni-
tud de acercamiento a la fe pues dice: «con ardor avidísimo arrebaté 
la venerable péñola devuestro <espíritu, y con preferenca a todos los 
demás al apóstol Pablo» 35.

Conversión y bautismo

En el libro octavo de las Confesiones expone Agustín con una inten-
sidad incomparable, marcada por una sinceridad humilde y a la vez 
por un íntimo dolor de quien lucha encarnizadamente dentro de su 
espíritu. Reconoce que ha sido favorecido con una luz maravillosa que 
le ha conducido a reconocer a Dios tal como lo manifiestan las fuentes 
dela revelación cristiana; pero su voluntad, aunque se inclina hacia la 
conversión, no le favorece para romper las cadenas que le mantienen 
atado a las engañosas aunque placenteras costumbres adquiridas. Estas 

34  Ibíd, Introducción de Lorenzo Riber, p. 35.
35  Ibíd., libro 7º, cap. 21º, pp. 215-216. 



GUILLERMO PONS PONS342

páginas están llenas de la inquietud y del dolor de quien no se atreve a 
dar el paso que por otra parte ansía efectuar.

Lorenzo Riber con la traducción de los pasajes más significativos 
consigue reflejar acertadamente el dolor y la inquietud que ha pade-
cido el protagonista de la tremenda lucha quien al fin por el don de la 
gracia divina alcanzará. Agustín reconoce y confiesa, agradecido, de 
qué manera se ha visto favorecido con la luz de la verdad, después de 
superar los engañosos sofismas de los maniqueos, dirigiéndose a Dios 
exclama:

Recuerde, Dios mío, y confiese vuestras misericordias sobre mí en 
hacimiento de gracias a Vos. Inúndense mis huesos en los raudales de 
vuestro amor, y digan mis huesos: Señor, quién es semejante a Vos? 
Rompisteis mis cadenas, sacrifíqueos sacrificio de alabanza. Contaré 
cómo las rompisteis. Y dirán todos vuestros adoradores al oírme: Ben-
dito sea el Señor en el cielo y en la tierra; grande y maravilloso es su 
nombre. Vuestras palabras se habían pegado a mis entrañas, y yo por 
todas partes, con estrecho asedio, estaba cercado de Vos. De vuestra 
vida eterna estaba cierto, por más que no la hubiera visto sino en enig-
ma y como por espejo. Se me había quitado toda duda acerca de vues-
tra sustancia incorruptible y sobre el hecho de que toda otra sustancia 
mana de ella. Y deseaba, no ya estar más cierto de Vos, sino más firme 
y estable en Vos. Pero en lo que toca a mi vida temporal, vacilaba todo, 
y era menester purificar mi corazón de la vieja levadura. Contentába-
me el camino, que es el mismo Salvador; mas de aventurarme por sus 
estrechezas tenía recelo y miedo 36.

En medio del tumulto de las diversas impresiones y de las llamadas 
que resonaban en su alma, siempre abierta a la admiración y capaz de 
analizar cuanto se presentaba ante sus ojos inquisitivos y hacía mella 
en su corazón ardiente, le llenaron de un estupor de admiración algu-
nos ejemplos de personas que abrazaban la fe cristiana y la vivían con 
muy generosa entrega. Uno de estos individuos fue Victorino, hombre 
de gran cultura y prestigioso orador romano, aunque africano de ori-
gen. Este varón ilustre y vinculado con la distinguida sociedad imperial 

36  Ibíd., libro 8º, cap., 1º, p. 221.



CONSIDERANDO LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN SEGÚN LA... 343

siguiendo los consejos de Simpliciano, maestro entre los cristianos, no 
puso su mira en mantener vinculación con el paganismo, sino que se 
integró en la sencilla y humilde comunidad cristiana de Roma.

Otro testimonio impresionante para Agustín y su amigo Alipio les 
llegó a través de una visita que les hizo Ponticiano, también africano de 
origen y fiel cristiano, quien les habló de movimiento de vida eremítica 
suscitado en Egipto y de la vida del abad san Antonio. Así queda con-
signado en el libro de las Confesiones, dando por ello gracias al Señor 
con estas palabras:

Nosotros estábamos atónitos, oyendo vuestras maravillas, perfec-
tamente documentadas, obradas en la verdadera fe, en la Iglesia Ca-
tólica y tan cerca de nuestros días, que su memoria era fresca. Los tres 
nos maravillábamos; yo y Alipio de tamañas maravillas; Ponticiano, 
de nuestro asombroso desconocimiento. De ahí rodó la plática a la 
muchedumbre de los monasterios y a los enjambres de monjes y a sus 
buenas costumbres, fragantes de vuestro suave olor y a las ubérrimas 
soledades del yermo. De todo esto estábamos completamente ayunos. 
Y eso que había en Milán un monasterio lleno de buenos hermanos, 
extramuros de la ciudad, y bajo el gobierno paternal de Ambrosio, y 
aun esto no sabíamos. […] Esto contaba Ponticiano. Mas Vos, Señor, 
entre palabra y palabra suya, me retorcíais hacia mí mismo, quitándo-
me de mis espaldas donde yo me había puesto cuando no quería mi-
rarme el rostro, y me poníais en frente de mi propia cara para que vie-
se cuán somera, cuán deforme y sucio, cuán manchado y ulceroso 37.

El reconocimiento de sus errores, de sus maldades e ingratitudes.

Guillermo Pons Pons

37  Ibid., libro 8º, caps 6 ºny 7º, pp. 231-234.



GUILLERMO PONS PONS344


