
ALGUNOS ASPECTOS DE LA ANTROPOLOGÍA DE SAN AGUSTÍN. LAS... 713

Algunos aspectos de la antropología de San Agustín. 
Las “edades del hombre” en San Agustín

Resumen

La relación entre las edades de la vida y las edades del mundo, lo expone 
Agustín en distintos libros, la más completa está en El comentario al Génesis 
contra los maniqueos. El mundo habría de pasar por seis edades (Adán-Noé; 
Noé-Abraham; Abraham-David; David-Babilonia; Babilonia-Cristo; Cris-
to-fin de los tiempos). Seis edades del mundo que se corresponden con las 
edades de los seres humanos (infancia, puericia, adolescencia, juventud, ma-
durez, vejez). Seis periodos de trabajo que encuentran su fin al llegar a una 
época de reposo eterno, una séptima edad que asemeja al día de la creación 
en el que Dios descansó. Al amanecer de la séptima edad los hombres de bue-
na voluntad encontrarán su reposo en el Señor. Este esquema establecería 
una correspondencia perfecta entre la llegada de Cristo a la tierra (la sexta 
edad) y el sexto día de la creación, en el curso del cual Dios “creó al hombre 
a su imagen y semejanza” (Ochenta y tres diversas cuestiones 58, 2). Siete son 
también las etapas de la vida espiritual, como grados de ascensión.

Palabras clave: Edades del hombre, días de la creación, descanso, dones 
del Espíritu Santo, peldaños de subida.

Summary

The relation between the ages of life and the ages of the world is explained 
by St. Augustin in different books, the most complete is the commentary to 
the Gennesis against the Manichaeans. The world would have to go through 
six ages (Adan-Noe; Noe-Abraham; Abram-David; David-Babilonia; Babi-
lonia-Christ; Christ-end of times).Six ages of the world that correspond with 
the ages of human beings (infancy, puerile, adolescence, youth, maturity, old 
age). Six periods of work that find this end when they reach the age of eternal 
rest, a seventh age that resemble the day of creation when God rested. At data 
break of the seventh age men of good will will find their rest in the Lord. This 
outline would establish a perfect connection between. The arrival of Christ 
to the earth (the sixth age) and the sixth day of creation, wich is when God 

CiuD-Ra 236-3 (2023) 713-744



SANTIAGO SIERRA, OSA714

“made man into His image and resemblance. (Eighty Three questions 58, 2)
Seven are also the stages of the spiritual life, as levels of Ascension.

Key words: Ages of man, Days of creation, Rest, Gifts of the Holy Spirit, 
Steps to climb 

1.	I ntroducción

El problema filosófico del hombre encuentra una clave para ser 
interpretado en la narración de la creación, es decir, en los seis días 
del Génesis. En este relato se puede descubrir el ejemplo del univer-
so. Así obra Dios creando y así crece el mundo en el tiempo: “Pero 
si alguno se inquieta porque al explicar estas edades del mundo sólo 
anotábamos en las dos primeras diez generaciones, y catorce en cada 
una de las tres siguientes, y en la sexta ninguna; le será fácil advertir 
que cada hombre en las dos primeras edades de él, en la infancia y en 
la puericia, vive sólo con los sentidos del cuerpo, los cuales son cinco, 
vista, oído, olfato, gusto y tacto, y este número cinco se halla duplicado 
como duplicado está el sexo humano, masculino y femenino, de don-
de procedieron aquellas generaciones; y el número cinco, como dije, 
duplicado compone el número diez; mas desde la adolescencia y en 
adelante, cuando ya empieza a prevalecer la razón en el hombre, se 
unen a los cinco sentidos el conocimiento y la acción con los cuales ad-
ministra y gobierna la vida, y así ya comienza a existir en él el número 
séptimo, el que, igualmente duplicado por el doble sexo, constituye el 
número catorce, que parece y se muestra en toda su perfección en las 
catorce generaciones que forman las tres edades sucesivas, como la de 
adolescente, la de joven y la de anciano. La edad de la vejez, como en 
nosotros, no está definida por algún determinado número de años, sino 
que después de aquellas cinco edades, viva lo que viviere cada uno, 
viene ella y se la llama senectud; lo mismo sucede en esta sexta edad 
del mundo, en la que no aparecen generaciones, para que esté oculto 
el día último del tiempo, del cual manifestó el Señor que convenía 
útilmente estar oculto” (Comentario al Génesis contra los maniqueos 
1, 24, 42). Agustín quiere siempre volver sobre la interpretación del 
Génesis porque le parece que ahí está la clave para entender la historia 
del hombre y del mundo.



ALGUNOS ASPECTOS DE LA ANTROPOLOGÍA DE SAN AGUSTÍN. LAS... 715

Pero no podemos olvidar que Agustín, es tan genial, y creo que 
esto es siempre pretendido, que nunca agota ningún tema. Cualquier 
problema, cualquier pregunta que se hace, cualquier tema que trata, 
siempre deja aspectos abiertos, posibilidades de otras soluciones y una 
multitud de preguntas sin responder, porque siempre implica a su lec-
tor y espolea a su seguidor. Esto me parece sencillamente fascinante, 
aunque pueda parecer mera dispersión. Ciertamente siempre abre ho-
rizontes, orienta interpretaciones y sugiere esquemas que clarifican, es 
decir, te presenta todo el mundo y líneas a seguir. Por eso podemos 
afirmar que para entrar en su pensamiento tenemos a nuestra dispo-
sición un manojo de llaves que nos abren horizontes, ninguna llave 
maestra que abra todo, sino que todas son importantes. Curiosamente 
lo más determinante no son las respuestas y soluciones que nos ofrece, 
sino las preguntas y los esquemas que plantea.

2.	L as edades del hombre

El esquema de las edades, referido a la vida personal, lo plantea 
así: “En la infancia se espera la adolescencia; en la adolescencia, la 
juventud; en la juventud, la edad adulta; en la edad adulta, la edad 
madura, y en la edad madura, la senectud. Si se llegará a ellas o no, 
es incierto. Pero, con todo, se las espera. Mas la senectud no tiene 
ninguna otra edad que esperar. Es incierto hasta cuándo le durará al 
hombre la senectud, pero es cierto que no le queda otra edad que su-
ceda a la senectud. Porque Dios quiso, llegué a esta urbe en el vigor 
de mi edad. Entonces era un hombre adulto, ahora, en cambio, soy un 
anciano” (Carta 213, 1). Y referido a la historia, de esta otra manera: 
“Ahora bien, el final de los siglos, al igual que la senectud del hombre 
viejo, si es que llegas a comparar a todo el género humano como un 
solo hombre, está designado por la sexta edad, en la cual ha venido el 
Señor. Porque hay también seis edades en cada uno de los hombres: 
infancia, niñez, adolescencia, juventud, madurez y senectud. Así pues, 
la edad primera del género humano es desde Adán hasta Noé; la se-
gunda, desde Noé hasta Abrahán. Etapas que son muy claras y cono-
cidas. La tercera es desde Abrahán hasta David, porque así la divide 
el evangelista Mateo; la cuarta, desde David hasta la deportación a 



SANTIAGO SIERRA, OSA716

Babilonia; la quinta, desde la deportación a Babilonia hasta la venida 
del Señor; la sexta hay que esperarla desde la venida del Señor hasta 
el final del siglo. Edad en la cual se desmorona, como la senectud, el 
hombre exterior, que también se llama hombre viejo, y se renueva el 
hombre interior día a día. Desde entonces comienza el descanso sem-
piterno, que está significado por el sábado. A esa realidad conviene el 
que el hombre fue creado el día sexto a imagen y semejanza de Dios” 
(Ochenta y tres diversas cuestiones 58, 2).

Como podemos comprobar uno de los esquemas es el de las seis 
edades, con un montón de ramificaciones que integran las edades del 
mundo, los seis días de la creación y los seis grados de elevación espi-
ritual. La vejez no sería tan solo la edad del comienzo del declive físico 
del hombre, sino la edad en la que comienza su renovación espiritual  1 
Los seis grados de elevación espiritual definen el crecimiento del hom-
bre viejo y del nuevo. Si nos preguntamos ¿cuál es el origen de un es-
quema tan rico y sugerente? La respuesta la encontramos en su propia 
historia y en su vida y concepción del mundo, sin olvidar que, para él, 
la edad perfecta solo se puede lograr desde la perspectiva religiosa y lo 
que sucede en el hombre, sucede en los hombres: “Las referencias me-
tafísicas o antropológicas con las que opera Agustín toman en cuenta, 
sea alternativamente sean relacionadas, las concepciones que al doble 
respecto tenía a mano: una, proveniente de la filosofía pagana; otra, de 
la sabiduría bíblica”  2.

Esto lo confirma el mismo Agustín con frecuencia, por ejemplo, 
cuando afirma: “Porque los albores del género humano en los que co-
menzó a gozar de esta luz de vida, bien pueden ser comparados con el 
primer día en el cual Dios hizo la luz. Esta edad puede señalarse como 
la infancia del mismo mundo, al que debemos considerar como si fue-
ra un hombre por la proporción de grandeza. Todo hombre cuando 
primeramente nace y crece, la primera edad de él la constituye su in-

1  Cfr. Diccionario razonado del Occidente Medieval, Ediciones Akal, Ma-
drid 2003, p. 246.

2  Álvarez Turienzo, S., Regio Medio Salutis. Imagen del hombre y su puesto 
en la creación. San Agustín. Universidad Pontificia de Salamanca. Biblioteca de 
la Caja de ahorros y M. P. de Salamanca 1982, p. 325.



ALGUNOS ASPECTOS DE LA ANTROPOLOGÍA DE SAN AGUSTÍN. LAS... 717

fancia. Esta se extiende desde Adán hasta Noé, con diez generaciones, 
siendo como la tarde de este día el diluvio, porque también nuestra 
infancia desaparece como en la anegación del olvido” (Comentario 
al Génesis contra los maniqueos 1, 23, 35). Pero no podemos olvidar 
que ya Varrón distingue cinco etapas: infancia, puericia, adolescencia, 
juventud y senectud, a las que Agustín añade una sexta, dividiendo 
la última en gravedad y vejez. Probablemente Agustín lo que hace es 
mirar la obra de Dios, en los seis días de la creación y verla como sím-
bolo de la obra del hombre. Siento esto así, deberá poner también una 
edad correspondiente al día séptimo de descanso de Dios, aunque esta 
edad corresponderá a la vida eterna, al sábado eterno (cfr. Comentario 
al salmo 6, 2).

Este esquema de las edades de la vida o de los periodos de la histo-
ria es recurrente en la obra de Agustín, aunque no siempre el esquema 
es tratado de la misma forma, a veces hace coincidir las cualidades 
del alma con las edades, sobre todo cuando se pone en la óptica del 
hombre viejo y del hombre nuevo, es decir, en el ámbito espiritual 
(cfr. La verdadera religión 26, 48-49). Al hilo de esta reflexión, Agustín 
anticipa la tesis central de las dos ciudades (cfr. La verdadera religión 
27, 50). En otros momentos la relación de las edades es con los días de 
la creación, a los que corresponde un grado de vida espiritual, también 
jugando con el hombre carnal y el espiritual. Así lo trata Agustín: “Veo 
en todas estas palabras de la divina Escritura como seis edades del 
mundo llenas de fatigas y penas y como determinadas con sus límites 
fijos, desembocando en una séptima en la que se espera el descanso; 
y que estas edades tienen una semejanza con estos seis días en los que 
se hicieron todas las cosas, que narra la divina Escritura haber hecho 
Dios. Porque los albores del género humano en los que comenzó a go-
zar de esta luz de vida, bien pueden ser comparados con el primer día 
en el cual Dios hizo la luz. Esta edad puede señalarse como la infancia 
del mismo mundo, al que debemos considerar como si fuera un hom-
bre por la proporción de grandeza” (Comentario al Génesis contra los 
maniqueos 1, 23, 35).

Es la edad de la juventud, la cuarta, la que aglutina todas las otras 
y es la central y la que sobresale: “A la verdad, la juventud sobresale 
entre todas las edades y ella es el fundamento insigne, el centro car-



SANTIAGO SIERRA, OSA718

dinal de todas las edades y, por lo tanto, magníficamente se compara 
al cuarto día en el que fueron creados los astros en el firmamento del 
cielo” (Comentario al Génesis contra los maniqueos 1, 25, 38). En otra 
ocasión, en el horizonte del hombre nuevo y sus moradas, el culmen 
de ellas es la séptima y se acompañan estas moradas por la acción 
de los dones del Espíritu Santo, pasando por las cuales se entra en la 
sabiduría y se goza en la paz: “Un tal hijo de Dios sube a la sabiduría, 
que es el séptimo y último grado, de la cual gozará tranquilo en paz. El 
comienzo de la sabiduría es el temor de Dios. Desde él, hasta llegar a la 
sabiduría, se camina por estos grados” (La doctrina cristiana 2, 7, 11).

Otra manifestación del mismo esquema se refiere a las edades 
en lo espiritual, tomando como modelo los grados de perfección, se 
nos presenta en La dimensión del alma 33, 70-76, donde se fija en la 
naturaleza del alma y sus maneras de manifestarse, ordenándose por 
grados, marcando las siete edades. Evidentemente hay que estar muy 
atentos para ver los pasos del alma camino de la sabiduría, que es un 
camino de interioridad trascendente y ascensional (cfr. La dimensión 
del alma 25, 79).

Este esquema de las edades que hemos visto con relación al creci-
miento de la vida humana, se amplía también al mundo y a lo social: 
“Ahora bien, cada una de las edades tiene su hermosura en cada uno 
de los hombres desde la infancia a la senectud. Luego, así como es 
absurdo pretender que, en el hombre, sujeto del tiempo, su edad fuera 
solamente la juvenil, porque estaría envidioso de las otras hermosuras 
que tienen sus cambios y orden en las otras edades, igualmente es un 
excéntrico el que desea una única edad para el mismo conjunto del 
género humano” (Ochenta y tres diversas cuestiones 44). Como su-
cede con los individuos, las edades son aplicadas a la ciudad de Dios, 
las edades son seis, a las que se suma otra más, la séptima de la bien-
aventuranza eterna (cfr. La ciudad de Dios 22, 30, 4). Incluso llega a 
afirmar el día octavo eterno como eterno descanso: “A esta séptima, 
sin embargo, podemos considerarla nuestro sábado, cuyo término no 
será la tarde, sino el día del Señor, como día octavo eterno, que ha 
sido consagrado por la resurrección de Cristo, significando el eterno 
descanso no sólo del espíritu, sino también del cuerpo. Allí descansa-
remos y contemplaremos, contemplaremos y amaremos, amaremos y 



ALGUNOS ASPECTOS DE LA ANTROPOLOGÍA DE SAN AGUSTÍN. LAS... 719

alabaremos. He aquí lo que habrá al fin, mas sin fin. Pues ¿qué otro 
puede ser nuestro fin sino llegar al reino que no tiene fin?” (La ciudad 
de Dios 22, 30, 5).

El esquema de las edades le sirve a Agustín incluso para referirse 
a la historia de la Iglesia y a todos los miembros de ella. Cuando habla 
de las tinajas de agua convertido en vino, se refiere a las seis edades del 
mundo de Cristo (cfr. Comentario a Juan 9, 6). Es verdad que aplica 
este esquema al pueblo judío, pero en él están todos los pueblos (cfr. 
Comentario a Juan 9, 9). Este esquema a veces es simplificado y redu-
cido a tres edades: antes de la ley, bajo la ley, en la gracia (cfr. La Tri-
nidad 4, 4, 7). Esta misma reflexión es frecuente encontrarla en la obra 
agustiniana, por ejemplo, en su correspondencia (cfr. Carta 55, 3, 5), o 
en su reflexión teológica (cfr. Enquiridión 31, 118). Agustín explica lo 
que son estos tres estados: el primero vive en la carne y en la ignoran-
cia; el segundo sirve al pecado por no poder cumplir los preceptos y el 
tercero, ayudado por Dios, el hombre es conducido por el Espíritu de 
Dios y vence la gracia. El eco de este esquema, con la coletilla del cuar-
to estado, en la paz, y su explicación resumida, nos la presenta Agustín 
en este texto: “Distingamos bien estos cuatro estados en que el hombre 
puede encontrarse: antes de la Ley, bajo la Ley, bajo la gracia, en la 
paz. Antes de la Ley seguimos los deseos de la carne. Bajo la ley somos 
por ella arrastrados. Bajo la gracia ni la seguimos, ni somos arrastrados 
por ella. En la paz ya no hay deseos carnales” (Exposición de algunos 
textos de la carta a los romanos 12 (13-18).

3.	L as distintas edades. Aunque sea resumidamente 
digamos unas palabras de cada una de las edades

3.1. 	La Infancia

En las Confesiones nos presenta Agustín algunas pistas sobre los 
primeros años del ser humano. De entrada, confiesa que no sabe “de 
dónde ha venido aquí” (Confesiones 1, 6, 7). Además, habla de oídas: 
“según tengo oído a mis padres carnales, del cual, y en la cual me 
formaste en el tiempo, pues yo de mí nada recuerdo” (Confesiones 
1, 6, 7). “Después empecé también a reír, primero durmiendo, luego 



SANTIAGO SIERRA, OSA720

despierto. Esto han dicho de mí, y lo creo, porque así lo vemos tam-
bién en otros niños; pues yo, de estas cosas mías, no tengo el menor 
recuerdo” (Confesiones 1, 6, 8). Lo cierto es que Agustín no tiene una 
opinión muy favorable de este periodo: “Todo esto lo conocí más tar-
de, cuando me diste voces por medio de los mismos bienes que me 
concedías interior y exteriormente. Porque entonces lo único que sabía 
era mamar, aquietarme con los halagos, llorar las molestias de mi car-
ne y nada más” (Confesiones 1, 6, 7). Esta opinión está marcada por 
su concepción del pecado (cfr. Confesiones 1, 7, 11). Hace alusión al 
llorar y patalear, a indignarse y ser caprichoso, aunque no lo recuerda, 
lo ha visto en otros infantes (cfr. Confesiones 1, 7, 11). No obstante, 
Agustín piensa que ha de alabar a Dios por esa etapa, por existir, vivir 
e intentar dar a conocer lo que sentía: “Porque al menos yo existía 
entonces, vivía, y ya al fin de la infancia buscaba signos con que dar 
a los demás a conocer las cosas que yo sentía” (Confesiones 1, 6, 10). 
Reconoce que ha recibido la vida e innumerables riquezas del mismo 
Dios (cfr. Confesiones 1, 7, 12). 

Dice Agustín que a esta edad “Poco a poco comencé a darme 
cuenta dónde estaba y a querer dar a conocer mis deseos a quienes 
me los podían satisfacer, aunque realmente no podía, porque aquéllos 
estaban dentro y éstos fuera, y por ningún sentido podían entrar en mi 
alma. Así que agitaba los miembros y daba voces, signos semejantes a 
mis deseos, los pocos que podía y como podía, aunque verdaderamen-
te no se les semejaban. Pero si no era complacido, bien porque no me 
habían entendido, bien porque me era dañoso, me indignaba con los 
mayores, porque no se me sometían, y con los libres, por no querer 
ser mis esclavos, y de unos y otros me vengaba con llorar. Tales he 
conocido que son los niños que yo he podido observar; y que yo fuera 
tal, más me lo han dado ellos a entender sin saberlo que no los que 
me criaron sabiéndolo” (Confesiones 1, 6, 8). Como podemos ver, en 
la infancia, para Agustín, no ha despertado todavía el ser humano al 
ejercicio de sus funciones, es cierto que vive y siente, pero, podríamos 
decir, no lo hace conscientemente, se vive y se siente en él, como algo 
que sucede, pero casi con pasividad personal, respondiendo a distintos 
estímulos, como si fuese un vivir externo.



ALGUNOS ASPECTOS DE LA ANTROPOLOGÍA DE SAN AGUSTÍN. LAS... 721

Lo que dice en Confesiones de la infancia coincide con lo dicho 
en el Comentario al Génesis contra maniqueos. En esta obra de hecho, 
Agustín, leyendo los seis/siete días de la creación en un sentido cósmi-
co y antropológico, afirma que “también nuestra infancia desaparece 
como en la anegación del olvido” (Comentario al Génesis contra los 
maniqueos 1, 23, 35) y que para cada uno de nosotros: “El primer día 
lo constituye la luz de la fe, cuando primeramente cree cada uno las 
cosas visibles, por cuya fe se dignó aparecer visiblemente el Señor” 
(Comentario al Génesis contra los maniqueos 1, 25, 43). La interacción 
de olvido y fe es constante en esta fase, de hecho, Agustín parece que 
pasa de un no conocer a un no recordar, a un olvido de los primeros 
gestos de la vida (cfr. Confesiones 1, 6, 7). Pero este no recordar se 
remplaza por el testimonio de otros: “Según tengo oído a mis padres 
carnales, del cual y en la cual me formaste en el tiempo, pues yo de mí 
nada recuerdo” (Confesiones 1, 6, 7).

Probablemente lo que prima en esta etapa es el no recordar, como 
si no quisiera hablar de sí mismo, o como si quisiera narrar episodios 
generales y no individuales. Se ve que al unir olvido y fe da origen 
a una confesión en estado puro, aunque no recuerde siempre queda 
el alabar a Dios, también por el olvido: “Pero me recibieron los con-
suelos de tus misericordias… Me recibieron, digo, los consuelos de la 
leche humana, de la que ni mi madre ni mis nodrizas se llenaban los 
pechos, sino que eras tú quien, por medio de ellas, me daban el ali-
mento aquel de la infancia” (Confesiones 1, 6, 7). Es como si Agustín 
quisiera insistir en que el niño entra en el mundo religioso, donde todo 
el bien viene de Dios.

La lectura que hace Agustín de la infancia en las Confesiones es 
como un sucederse de hechos normales, como las primeras actividades 
de la infancia o el reír. Sin embargo, hasta los hechos más insignifican-
tes, tienen su importancia. Agustín tiene una concepción de la infancia 
un tanto triste, de hecho, dice: “El niño que nace podía primero reír. 
¿Por qué comienza a vivir llorando? Todavía no sabe reír. ¿Por qué 
sabe llorar? Porque comenzó a transitar por esta vida. Por tanto, si 
pertenece a los cautivos, llora y gime aquí, pero conseguirá el gozo” 
(Comentario al salmo 125, 10), claro, esto lo dice en un contexto en 
que habla de la vida humana como una vida desdichada. La curiosidad 



SANTIAGO SIERRA, OSA722

de Agustín le hace preguntarse si la infancia ha sucedido a otra edad 
anterior y, como nadie puede satisfacer este interrogante, se lo pregun-
ta a Dios. 

Hay quien considera que en las Confesiones Agustín presenta las 
calamidades de la infancia. La infancia, por tanto, es la edad de no 
saber, la edad donde todo nos es desconocido, hasta la propia infancia. 
Tampoco la voluntad ha despertado en la infancia. Las primeras ma-
nifestaciones de la voluntad muestran en la infancia una gran enferme-
dad, expresan los deseos a los adultos (cfr. Confesiones 1, 6, 8). Provo-
ca resentimiento cuando no es entendido, cuando no puede dominar 
el ambiente. La infancia está envuelta en el olvido, por esto, Agustín 
dice que debemos creer a los otros porque nosotros no sabemos, no 
recordamos. Aquí podemos ver la unión entre olvido y fe. Ante esto 
Agustín parece retrotraerse, o mejor, preguntar si ha habido un vivir 
antes del vivir de la infancia, cómo ha sido la vida intrauterina…, por-
que una oscuridad radical envuelve este periodo. Parece que Agustín, 
lo único que hace es interrogarse sobre el comienzo del hombre para 
resaltar la gracia de Dios desde el comienzo  3. De hecho, en el comen-
tario al Génesis contra los maniqueos, acercando la edad de la infancia 
al primer día de la creación, la veía caracterizada por el olvido y por 
la luz de la fe. 

3.2.	La niñez. Nacimiento de la razón

El pasaje de la niñez lo encontramos en Confesiones 1, 8, 13-20, 
31. En la niñez ya está presente la memoria (cfr. Comentario al Génesis 
contra los maniqueos 1, 23, 36). Uno de los temas presente será el de la 
doctrina: “El segundo día es como el firmamento de la doctrina, por el 
cual el hombre divide lo carnal de lo espiritual, así como se dividieron 
en el firmamento las aguas inferiores de las superiores” (Comentario 
al Génesis contra los maniqueos 1, 25, 43). Es en esta época cuando se 
aprende a hablar, se adquiere un lenguaje: “Ya no era yo infante que 
no hablase, sino niño que hablaba. Recuerdo esto; pero cómo apren-
dí a hablar, lo advertí después. Ciertamente no me enseñaron esto 

3  Cfr. Pizzolato, L. F., pp. 123 ss.



ALGUNOS ASPECTOS DE LA ANTROPOLOGÍA DE SAN AGUSTÍN. LAS... 723

los mayores, presentándome las palabras con cierto orden de método, 
como luego después me enseñaron las letras; sino yo mismo con el 
entendimiento que tú me diste, Dios mío, al querer manifestar mis 
sentimientos con gemidos y voces varias y diversos movimientos de 
los miembros, a fin de que satisficiesen mis deseos, y ver que no podía 
todo lo que yo quería ni a todos los que yo quería” (Confesiones 1, 8, 
13). Fue el lenguaje de gestos el que le ayudo a aprender a hablar en un 
proceso natural. Con la misma solemnidad habla de la obediencia a la 
autoridad en este tiempo, que fue necesario aceptar y aprender: “¡Oh 
Dios mío, Dios mío! Y ¡qué de miserias y engaños no experimenté 
aquí cuando se me proponía a mí, niño, como norma de buen vivir la 
obediencia a mis preceptores para brillar en este mundo y sobresalir 
en las artes de la lengua, con las cuales después pudiese lograr honras 
humanas y falsas riquezas! A este fin me pusieron a la escuela para que 
aprendiera las letras, en las cuales ignoraba yo, infeliz de mí, lo que ha-
bía de utilidad. Con todo, si era perezoso en aprenderlas, era azotado, 
sistema alabado por los mayores” (Confesiones 1, 9, 14).

A hilo de la edad de la niñez, Agustín nos presenta la clase de 
educación que recibió y nos adelanta alguna reflexión de su propuesta 
educativa. Nos habla de los castigos que reciben los niños y del amor 
al juego (cfr. Confesiones 1, 10, 16). Agustín no se siente cómodo con 
el griego, ni con la enseñanza, la lectura, la escritura y el contar (cfr. 
Confesiones 1, 13, 20). Evidentemente prefería el juego gratificante 
(cfr. Confesiones 1, 9, 15). Sigue repasando lo que recuerda de si niñez 
y no es que quede muy bien parada. Es más, pone en tela de juicio la 
inocencia de los niños (cfr. Confesiones 1, 19, 30). Ciertamente en la 
niñez, además de los datos que nos pueden proporcionar los adultos, 
tenemos ya recuerdos y podemos filtrar esos datos y controlarlos por 
nuestra memoria. Para individualizar la edad de la niñez, lo primero 
que se consigue es el lenguaje, que se consigue en el ámbito de la fami-
lia y que después se desarrolla en el ámbito escolástico.

Agustín tiene predilección entre las materias escolásticas, por el 
análisis literario más que por aprender nociones. Curiosamente, aun-
que asume su culpa, critica con dureza el método que se utiliza en la 
escuela antigua, que privilegiaba el miedo y el castigo más que la libre 
curiosidad (cfr. Confesiones 1, 14, 23). Esto tiene su importancia desde 



SANTIAGO SIERRA, OSA724

el punto de vista pedagógico, de hecho, él condena un aprendizaje tan 
restrictivo. Parece que estuviese pensando en un programa educativo 
que conjuga disciplina y dulzura: “Mucho vocabulario útil aprendí en 
ellas, es verdad; pero también se pueden aprender en las cosas que no 
son vanas, y éste es el camino seguro por el que debían caminar los 
niños” (Confesiones 1, 15, 24), y que después especificará en el libro 
sobre la doctrina cristiana. En la niñez nace también en el hombre la 
vida intelectual: “Con todo, Señor, gracias te sean dadas a ti, exce-
lentísimo y óptimo creador y gobernador del universo, Dios nuestro, 
aunque te hubieses contentado con hacerme sólo niño. Porque, aun 
entonces, era, vivía, sentía y tenía cuidado de mi integridad, vestigio 
de tu secretísima unidad, por la cual existía” (Confesiones 1, 20, 31).

3.3.	Adolescencia

En la adolescencia vamos a poner de relieve dos cosas: Analizar el 
valor del grupo en el robo de las peras y analizar el texto del libro El 
orden 2, 8, 25. Normalmente la adolescencia era la edad más propensa 
al pecado, así parece insinuarlo Agustín: “Hecha, pues, la mañana des-
de Abraham, transcurre esta edad tercera semejante a la adolescencia, 
y muy bien se compara con el día tercero en el que fue separada la 
tierra de las aguas” (Comentario al Génesis contra los maniqueos 1, 23, 
37), de hecho, desde la adolescencia se conecta con el tema del mal y 
de la tentación.

Agustín dedica el libro segundo de sus Confesiones a la adoles-
cencia, a sus dieciséis años. Es sorprendente como comienza el libro: 
“Quiero recordar mis pasadas fealdades y las carnales inmundicias de 
mi alma, no porque las ame, sino por amarte a ti, Dios mío” (Confe-
siones 2, 1, 1). Agustín nos habla de la dispersión como uno de los 
aspectos que experimentó en esta edad, es decir, se pierde la unidad de 
su ser y se deshace en las cosas, se dispersa. Normalmente en esta edad 
se está más dispuesto a huir de uno mismo hacia las cosas. La gran 
tarea que se tiene delante será ordenarse, poner orden en las cosas, 
por eso dice Agustín: “¡Oh, quién hubiera regulado aquella mi mise-
ria, y convertido en uso recto las fugaces hermosuras de las criaturas 
inferiores, y puesto límites a sus suavidades!” (Confesiones 2, 2, 3). La 



ALGUNOS ASPECTOS DE LA ANTROPOLOGÍA DE SAN AGUSTÍN. LAS... 725

situación económica de la familia le obliga a interrumpir los estudios. 
Se encuentra en su casa, en un ambiente protegido, entre amigos de la 
infancia y sin tener nada que hacer. Reconoce que este tiempo estuvo 
perdido (cfr. Confesiones 2, 10, 18). Es la crisis de la adolescencia, con 
pasiones descontroladas, que él mismo juzga con severidad. Insiste en 
que está desorientado, agitado y que no se controla. Los desmanes y 
dispersiones de Agustín en la adolescencia, como mandan los cánones 
de la edad, los hace en grupo. Incluso, para quedar bien, se inventaba 
cosas no hechas (cfr. Confesiones 2, 3, 7).

La adolescencia es la edad en la que uno cree que sabe. Es una 
edad sumamente rica y fundamental, ya que, solo llegaremos a ser 
adultos si fuimos adolescentes. Puestos en el ámbito del conocer, saber 
que no sabemos, sigue de cerca la edad en que creímos saber, pero las 
edades siempre van con nosotros (cfr. Confesiones 1, 8, 13). La maldad 
de Agustín en el decimosexto año, queda tipificado en el robo de las 
peras. Cuando Agustín nos lo recuerda, resalta que lo hizo con ausen-
cia de motivo. Es tan especial que no se hizo para conseguir esto o 
aquello otro. Como si se quisiera el mal por el mal mismo, siendo más 
disculpable el que tiene un motivo: “Ésta es la razón por que cuando 
se inquiere la causa de un crimen no descansa uno hasta haber averi-
guado qué apetito de los bienes que hemos dicho ínfimos o qué temor 
de perderlos pudo moverle a cometerlo. Hermosos son, sin duda, y 
apetecibles, aunque comparados con los bienes superiores y beatíficos 
son viles y despreciables” (Confesiones 2, 5, 11). Una acción hecha 
por el gusto de hacerla parece un pecado sin catalogar, es como tocar 
el mal en estado puro, que resulta contradictorio. Pero, en el fondo, lo 
que justifica, o mejor, clarifica la acción es que se hiciese en grupo, con 
otros. Agustín confiesa que él solo no lo hubiera hecho (cfr. Confesio-
nes 2, 9, 17).

Se detiene a hablar del robo de las peras. Nos puede iluminar lo 
que dice, afirmando que solo nunca le hubiese hecho, que ha sido el 
consorcio con otros el motor de tal acción (cf. Confesiones 2, 8, 16). 
Cuando analiza el hecho no solo se fija en el carácter moral, sino tam-
bién en el psicológico. No hizo el robo por la excelencia de lo robado, 
sino por el mismo robar, por el mero hecho te cometer el robo. Se 
pregunta: “¿qué era lo que me deleitaba en el robo?” (Confesiones 2, 



SANTIAGO SIERRA, OSA726

6, 12) y dice: “¿Es posible que me fuera grato lo que no me era lícito, y 
no por otra cosa sino porque no me era lícito?” (Confesiones 2, 6, 14). 
Agustín sigue indagando porque quiere dar respuesta a su interrogante 
y, después de ir paso a paso, dice: “¡Oh amistad enemiga en demasía, 
seducción inescrutable del alma, ganas de hacer mal por pasatiempo y 
juego, apetito del daño ajeno sin provecho alguno propio y sin pasión 
de vengarse! Pero basta que se diga: «Vamos, hagamos», para que se 
sienta vergüenza de no ser desvergonzado” (Confesiones 2, 9, 17). Y es 
que, fue el grupo el que le llevó a cometer el acto, porque fue el diver-
tirse juntos, el gusto de arriesgarse en compañía psicológicamente pesó 
mucho, la complicidad de hacer daño a otros, sin deseo de ganar nada.

La investigación no termina ahí, de hecho, dice: “Ni era el gozar 
de aquello lo que yo apetecía en el hurto, sino el mismo hurto y pe-
cado” (Confesiones 2, 4, 9). Y esto provoca otra pregunta: “¿Pues qué 
fue entonces lo que yo, miserable de mí, amé en ti, oh hurto mío, oh 
crimen nocturno mío de mis dieciséis años? Porque no eras hermoso, 
siendo un hurto. Pero ¿es que eres algo para que yo hable contigo?” 
(Confesiones 2, 6, 12). Parece que no pretende sacar provecho y eso 
es sacar placer de lo ilícito, esto es lo reprochable. Es, piensa, la crisis 
de la pubertad: “Sino que del fango de mi concupiscencia carnal y 
del manantial de la pubertad se levantaban como unas nieblas que 
obscurecían y ofuscaban mi corazón hasta no discernir la serenidad de 
la dirección de la tenebrosidad de la libídine. Uno y otro abrasaban y 
arrastraban mi flaca edad por lo abrupto de mis apetitos y me sumer-
gían en un mar de torpezas” (Confesiones 2, 2, 2).

El robo de las peras le sirve a Agustín para presentar su concep-
ción de la ley escrita y de la ley grabada en el corazón de los hombres 
(cfr. Comentario al salmo 57, 1). Hay una ley divina que se identifica 
con la razón y con el espíritu del sabio, que nos indica lo que debemos 
o no debemos hacer. Seguir esta ley interior puede quedar casi imposi-
bilitado por el pecado, y por eso se dio la ley escrita en las tablas a Moi-
sés. Esta ley invita al hombre a volver al interior. Tanto la ley interior 
como la exterior, condenan el robo (cfr. Comentario al salmo 57, 1). 
Robando las peras con otros adolescentes, Agustín cumple un acto vo-
luntario, no para gozar de un bien, no movido por ninguna necesidad, 
las posee mejores, y ni siquiera quiere gozar, es decir, no busca ningún 



ALGUNOS ASPECTOS DE LA ANTROPOLOGÍA DE SAN AGUSTÍN. LAS... 727

beneficio. ¿Por qué lo hace? En un primer acercamiento, lo hace por 
amor al pecado, por el placer de lo prohibido. Para Agustín, la maldad 
no tiene otra causa que la maldad misma.

Algunas características espirituales de la adolescencia  4.

Agustín parece que está dando algunos consejos a los adolescentes 
que quieren llegar a la sabiduría, son como las condiciones prelimi-
nares de los que quieran estudiar y llegar a buen puerto. Se tratará 
de ordenar la vida y ordenar los estudios y conocimientos, por eso el 
camino es doble. El texto no tiene desperdicio, dice: “Esta disciplina 
es la misma ley de Dios, que, permaneciendo siempre fija e inconcusa 
en Él, en cierto modo se imprime en las almas de los sabios; de modo 
que tanto mejor saben vivir y con tanta mayor elevación, cuanto más 
perfectamente la contemplan con su inteligencia y la guardan con su 
vida. Y esa disciplina a los que desean conocerla les prescribe un doble 
orden, del que una parte se refiere a la vida y otra a la instrucción. Los 
jóvenes dedicados al estudio de la sabiduría se abstengan de todo lo 
venéreo, de los placeres de la mesa, del cuidado excesivo y superfluo 
ornato de su cuerpo, de la vana afición a los espectáculos, de la pesadez 
del sueño y la pigricia, de la emulación, murmuración, envidia, am-
bición de honra y mando, del inmoderado deseo de alabanza. Sepan 
que el amor al dinero es la ruina cierta de todas sus esperanzas. No 
sean ni flojos ni audaces para obrar. En las faltas de sus familiares no 
den lugar a la ira o la refrenen de modo que parezca vencida. A nadie 
aborrezcan. Anden alerta con las malas inclinaciones. Ni sean exce-
sivos en la vindicación ni tacaños en perdonar. No castiguen a nadie 
sino para mejorarlo, ni usen la indulgencia cuando es ocasión de más 
ruina. Amen como familiares a todos los que viven bajo su potestad. 
Sirvan de modo que se avergüencen de ejercer dominio; dominen de 
modo que les deleite servirles. En los pecados ajenos no importunen 
a los que reciban mal la corrección. Eviten las enemistades con suma 
cautela, súfranlas con calma, termínenlas lo antes posible. En todo tra-
to y conversación con los hombres aténganse al proverbio común: “No 
hagan a nadie lo que no quieren para sí”. No busquen los cargos de la 

4  En este apartado soy deudor de Eguiarte, E., «San Agustín y los jóvenes», 
en Mayeútica 43 (2017) 267-306.



SANTIAGO SIERRA, OSA728

administración del Estado sino los perfectos. Y traten de perfeccionar-
se antes de llegar a la edad senatorial, o mejor, en la juventud. Y los 
que se dedican tarde a estas cosas no crean que no les conciernen estos 
preceptos, porque los guardarán mejor en la edad avanzada. En toda 
condición, lugar, tiempo, o tengan amigos o búsquenlos. Muestren de-
ferencia a los dignos, aun cuando no la exijan ellos. Hagan menos caso 
de los soberbios y de ningún modo lo sean ellos. Vivan con orden y 
armonía; sirvan a Dios; en Él piensen; búsquenlo con el apoyo de la 
fe, esperanza y caridad. Deseen la tranquilidad y el seguro curso de sus 
estudios y de sus compañeros; y para sí y para cuantos puedan, pidan 
la rectitud del alma y la tranquilidad de la vida” (El orden 2, 8, 25). 

En este libro expone el orden que un estudioso ha de emplear para 
conseguir un adecuado contenido intelectual y ético ante las exigencias 
del futuro (cfr. Retractaciones 1, 3, 1). Agustín quiere marcar el camino 
que ha de seguir un estudiante para llegar a conocer las ciencias que 
llevan a la meta de la vida (cfr. El orden 2, 7, 24). Piensa Agustín que 
para conseguir esto se necesita un método, que es una ley grabada en el 
hombre, que se va aclarando en los que intentan entenderla y seguirla. 
Esta disciplina nos pide un doble ejercicio: una conducta ética determi-
nada y un estudio serio. Es como todo un programa que Agustín pide a 
los adolescentes, si no quieren fracasar. Podemos rastrear esta doctrina 
en los estoicos y en otros muchos lugares de los autores antiguos, pero 
parece que la fuente donde bebe Agustín, a juzgar por lo que él mismo 
dice, es Pitágoras (cfr. El orden 2, 20, 53-54). Ciertamente esto no ex-
cluye que tenga el texto resonancias bíblicas bastante claras. Vamos a 
nombrar, y poco más, las diez cuestiones de las que hay que abstenerse 
para dedicarse al estudio. Podemos decir que son diez elementos nece-
sarios para ordenar la vida.

–	 Abstenerse de todo lo venéreo. Puede ayudarnos a entender lo 
que nos quiere decir, lo que afirmaba Agustín en otro lugar utili-
zando términos parecidos: “¿Por qué no escuchan al que suplica, 
enredado en placeres sensuales, si ellos no tienen reparo en in-
ducir a cualesquiera uniones impúdicas?” (La ciudad de Dios 10, 
11, 2). Lo que Agustín pide para poder estudiar con garantías es 
abstenerse de todo tipo de relaciones sexuales impuras, impúdicas 
o vergonzosas.



ALGUNOS ASPECTOS DE LA ANTROPOLOGÍA DE SAN AGUSTÍN. LAS... 729

–	 Abstenerse de los placeres de la mesa. Se trata de estar atentos 
a las seducciones de la comida y de la bebida. Hablando de los 
anacoretas y cenobitas, dice: “Acto seguido van a tomar su alimen-
to, manteniéndose en los límites que fijan la salud y la castidad y 
frenando de este modo la concupiscencia para que no se desfogue 
en presencia de tan pocos y tan ordinarios alimentos. Y así se abs-
tienen no sólo de carnes y de vinos, con el único fin de domar la 
concupiscencia, sino de toda clase de manjares que tanto más esti-
mulan el estómago y el gusto cuanto más puros son juzgados por 
algunos” (Costumbres de la Iglesia 1, 31, 67). Agustín considera 
que es relativo y aprovechan poco estos placeres (cfr. Comentario 
a Juan 10, 6). Será importante amar la inteligencia y desechar todo 
lo que la embota o no permite que funcione adecuadamente (cfr. 
La verdadera religión 54, 104). Apegarse a los bienes de aquí y no 
buscar a Dios, es equivocar la vida entera, y no se tendrá posibili-
dad de reparar (cfr. La verdadera religión 54, 105).

–	 El cuidado excesivo y superfluo ornato de su cuerpo. De sí mismo, 
siendo adolescente, dice: “Deseaba con afán, rebosante de vani-
dad, pasar por elegante y cortés” (Confesiones 3, 1, 1). Agustín, 
hablando del cuidado excesito, nos habla de Esaú, es decir, de la 
avidez, como subrayando que se refiera a algo que no tiene medi-
da, que es enorme (cfr. La ciudad de Dios 16, 37). El ir bien vestido 
será algo natural, sin embargo, hay que tener en cuenta que se 
utiliza también para distinguir las clases sociales, entre otras cosas 
(cfr. La doctrina cristiana 2, 25, 39), pero también pueden mostrar 
las preocupaciones que cada uno tiene: “Quien se distingue por 
el inmoderado cuidado de su cuerpo y vestido, o el esplendor de 
otras cosas, fácilmente es convencido por las mismas cosas de ser 
partidario de las pompas del mundo y no engaña a nadie con una 
imagen aparente de santidad” (El sermón de la montaña 2, 12, 41). 
En definitiva, lo que Agustín pide a los adolescentes que quieren 
dedicarse a estudiar, es que no sean vanidosos ni presumidos.

–	 Se abstengan de la vana afición a los espectáculos. Parece que esto 
era un problema bastante extendido en el tiempo de Agustín, recor-
demos a Alipio (cf. Confesiones 6, 7,12-8, 13), o el mismo Agustín 
(cfr. Confesiones 3, 2, 2). Agustín, de hecho, reconoce la inmorali-



SANTIAGO SIERRA, OSA730

dad de muchos de estos espectáculos: “Tenedlo en cuenta, vosotros 
que murmuráis contra el que os libró de tales tiranos: los juegos 
escénicos, espectáculo de torpezas y desenfreno de falsedades, fue-
ron creados en Roma no por vicios humanos, sino por orden de 
vuestros dioses” (La ciudad de Dios 1, 32). En otro lugar leemos: 
“A no ser que los tiempos actuales sean malos porque en casi to-
das las ciudades caen los teatros, guaridas de torpezas y profesión 
pública de deshonestidad, y caen también los foros y murallas en 
los que se adoraba a los demonios. ¿A qué se debe que caigan, sino 
a la penuria de los materiales con cuyo uso lascivo y sacrílego se 
han levantado? Cuando Cicerón elogió a cierto histrión de nombre 
Roscio, ¿no dijo que era tan competente que era el único digno y 
merecedor de subir a las tablas, y tan bueno que era el único dig-
no y merecedor de no acercarse a ellas? ¿Qué manifestaba con la 
máxima claridad, sino que aquel espectáculo era tan deshonesto 
que tanto menos debía entrar allí un hombre cuanto varón mejor 
fuese? Y, sin embargo, sus dioses se aplacaban con actos tan des-
honrosos que pensaban que el hombre bueno debía mantenerse 
alejado de ellos” (Concordancia de los evangelistas 1, 51).

–	 Se abstengan de la pesadez del sueño y de la pereza. Probablemen-
te se está hablando de ser flojos y dejarse llevar, de la rutina y la 
flojera, del torpor de la vida: “Nosotros, por el contrario, leemos 
los libros de los profetas y de los apóstoles para recordar nuestra 
fe, consolar nuestra esperanza y exhortarnos al amor; libros que 
muestran su mutuo acuerdo, y con ese acuerdo, como con una 
trompeta celeste, nos despiertan del torpor de la vida mortal y nos 
ponen en tensión hacia la palma de la suprema vocación” (Réplica 
a Fausto 13, 18). Los adolescentes deben superar esa indiferencia 
espiritual, pero solo lo podrán si son ayudados por Dios (cfr. La 
bondad de la viudez 22).

–	 Deben superar las rivalidades. La rivalidad y la vanagloria son 
para Agustín realidades malsanas de las que deben huir los adoles-
centes, que quieran ser dueños de sí mismos. Basta recordar cómo 
reprende a sus jóvenes alumnos: “Encarándome con ambos, les re-
prendí: Pero ¿es éste vuestro espíritu? ¡No sabéis cuan pesada car-
ga de vicios nos oprime y qué tenebrosa ignorancia nos envuelve! 



ALGUNOS ASPECTOS DE LA ANTROPOLOGÍA DE SAN AGUSTÍN. LAS... 731

¿Dónde está aquella vuestra atención y ánimo levantado a Dios y 
a la verdad, de que poco ha me gloriaba yo ingenuamente? ¡Oh si 
vierais, aun con unos ojos tan turbios como los míos, en cuántos 
peligros yacemos y de qué demente enfermedad es indicio vues-
tra risa! ¡Oh si supierais, cuan pronto, cuan luego la trocaríais en 
llanto! ¡Desdichados! ¡No sabéis dónde estamos!... Si algún cariño 
me tenéis, si algún miramiento de amistad; si comprendéis cuánto 
os amo, cuánto estimo y el cuidado que me da vuestra formación 
moral; si soy digno de alguna correspondencia de parte vuestra; si, 
en fin, como Dios es testigo, no miento al desear para vosotros lo 
que para mí, hacedme este favor. Y si me llamáis de buen grado 
maestro, pagadme con esta moneda; sed buenos” (El orden 1, 10, 
29). La rivalidad parece emparentada con la envidia, aunque sean 
diferentes (cfr. Exposición de la carta a los gálatas 52).

–	 Absténganse de la murmuración, de la crítica maligna. Agustín es-
cribe a un obispo llamado Pablo y le dice: “No cesas de enredarte 
más y más, y después de la renuncia te has entrometido en las ocu-
paciones que renunciaste. Eso no puede defenderse en modo algu-
no, ni siquiera ante las leyes mismas humanas. Y se dice que vives 
en tal forma que no puede bastarte ya la frugalidad de tu iglesia. 
¿Para qué buscas mi comunión, pues nunca quisiste escuchar mis 
recomendaciones? ¿O por qué quieres que me hagan a mí respon-
sable de tu conducta los hombres, cuyas quejas no puedo tolerar? 
En vano sospechas que te persiguen tus difamadores porque siem-
pre se opusieron a ti en tu profesión anterior” (Carta 85, 2). Parece 
que de lo que se trata es de que se expresa con palabras hirientes, 
de injuriar y calumniar.

–	 Abstenerse de la envidia. Lo que Agustín pide a los adolescentes es 
que eviten la hinchazón de la soberbia (cfr. Las costumbres de la 
Iglesia 1, 67). Se trata de sentirse mal ante la felicidad de los otros. 
Como vemos Agustín la vincula a la soberbia, pero también las 
distingue (cfr. Comentario al Génesis a la letra 11, 14, 18). La envi-
dia es siempre desechable: “Ciertamente, si son felices, no tendrán 
envidia de nadie, pues no hay cosa más miserable que la envidia” 
(La ciudad de Dios 9, 14). Parece lógico que cuando no existe envi-
dia, los otros son enriquecedores: “Y quienes menos tengan no os 



SANTIAGO SIERRA, OSA732

rehuirán, dado que, donde no hay envidia, se participa de lo que 
poseen los demás. Tened, pues, seguridad y confianza” (La santa 
virginidad 29, 29). Siempre se debe evitar que crezca la envidia en 
nuestras vidas, de tal manera que crezca la caridad y no hablemos 
mal del hermano (cfr. Exposición a la carta a los gálatas, 45).

–	 Abstenerse de la ambición de honores y de poder. Deseo inmode-
rado de poder. Tener “ansias de dominar” (La ciudad de Dios 14, 
15). Es verdad que Dios le dio el dominio sobre todo lo creado, 
pero si este dominio se convierte en inmoderado o desordenado, 
hay que ponerle freno (cfr. El libre albedrio 1, 8, 18). Este que-
rer dominar por encima de todo provoca las guerras y destruye 
al hombre: “Es este apetito de dominio el que trae a mal traer y 
destroza a la Humanidad” (La ciudad de Dios 3, 14, 2). Por tan-
to, deberíamos dejarnos dirigir por el amor y no por el dominio: 
“La primera está dominada por la ambición de dominio en sus 
príncipes o en las naciones que somete; en la segunda se sirven 
mutuamente en la caridad los superiores mandando y los súbditos 
obedeciendo” (La ciudad de Dios 14, 28).

–	 Deseo inmoderado de alabanza. Agustín se da cuenta de que esto 
es humo y que los adolescentes se abstengan de ello y se dediquen 
a otras cosas (cfr. Contra académicos 1, 1, 2). Estos honores pasan 
y dejan vacío e infelicidad: “Contemplando a Cristo, no te arredre 
reprensión de hombre alguno ni temas su poder. El honor de este 
siglo pasa. Pasa la ambición. Ni ábsides escalonados, ni cátedras 
tapizadas, ni cuadrillas de monjas entusiastas y bullangueras servi-
rán de defensa en el futuro tribunal de Cristo, cuando empiece a 
acusar la conciencia y a juzgar el árbitro de la conciencia. Lo que 
aquí da honores, allí dará agobios; lo que acá alivia, allá abruma” 
(Carta 23, 3).

–	 No busquen los cargos de la administración del Estado sino los 
perfectos  5. Los perfectos son los que han concluido el programa 
de estudios y están preparados para administrar correctamente los 

5  Cf. Villegas, M., «Rempublicam nolint administrare nisi perfecti», en 
Anuario jurídico y económico escurialense, LI 2018, 251-262.



ALGUNOS ASPECTOS DE LA ANTROPOLOGÍA DE SAN AGUSTÍN. LAS... 733

bienes comunes. Se refiere a los que han sacado adelante una ca-
rrera y están preparados ética e intelectualmente. ¿Qué es lo que 
pide Agustín a los adolescentes? Antes de asumir una responsabi-
lidad pública deben haberse comprometido a ser honestos, es de-
cir, comportarse según los principios de vida y, después, instruirse 
adecuadamente. El aspecto ético s el cimiento mismo para apren-
der una ciencia, sea la que sea. ¿Cómo instruirse? Dos caminos: la 
autoridad y la razón o, dicho de otra manera, que te enseñen o que 
desarrolles y asimiles lo que la propia razón y el juicio te propor-
cionen. Agustín llama a la adolescencia “Dos cosas que cautivan 
fácilmente a aquella edad carente de prudencia” (Las dos almas 
del hombre, 11).

3.4.	 Juventud

El concepto de joven en Agustín no es el mismo que ahora. Vere-
mos la edad de la juventud en el sentido que lo tiene Agustín, aunque 
coincidan con algunos aspectos nuestros. Agustín sigue el criterio de 
su tiempo, donde la juventud comenzaba hacia los veinte años y se 
extendía hasta los cuarenta.

Las edades del hombre le sirven a Agustín como esquema general 
para hablar del hombre. Estas edades se reflejan en las diferentes horas 
en que son contratados los obreros para trabajar en la viña: “Los niños 
creen: llegaron a la primera hora; creen los adolescentes: llegaron a la 
hora de tercia; creen los jóvenes: llegaron a la hora de sexta; creen los 
hombres maduros: llegaron a la hora de nona; creen los ancianos: llega-
ron a la última hora. Llegaron a distintas horas y recibieron una única 
recompensa” (Sermón 335 M, 5). Agustín invita a responder a la llama-
da cuando es hecha, sea a la hora que sea, sin ser perezosos: “Pues si, por 
ejemplo, los que fueron llamados a mediodía, es decir, los que se hallan 
en la edad física en que los años jóvenes arden como arde también el 
mediodía; si esos jóvenes llamados dijeran: «Espera, pues hemos oído 
en el evangelio que todos han de recibir una única recompensa; iremos 
cuando nos hagamos viejos, a las cinco de la tarde; habiendo de reci-
bir lo mismo, ¿para qué fatigarnos?». Estos obtendrían como respuesta 



SANTIAGO SIERRA, OSA734

«¿No quieres fatigarte, tú que ignoras si has de vivir hasta la senectud? Te 
llaman a mediodía, vete entonces» (Sermón 87, 6).

Cuando Agustín comunica su decisión de nombrar a un sucesor, 
también hace referencia a las edades del hombre e indica que ya es 
viejo: “Todos en esta vida somos mortales, y el día último es siempre 
incierto para todos. En la infancia se espera la adolescencia; en la ado-
lescencia, la juventud; en la juventud, la edad adulta; en la edad adulta, 
la edad madura, y en la edad madura, la senectud. Si se llegará a ellas 
o no, es incierto. Pero, con todo, se las espera. Mas la senectud no tie-
ne ninguna otra edad que esperar. Es incierto hasta cuándo le durará 
al hombre la senectud, pero es cierto que no le queda otra edad que 
suceda a la senectud. Porque Dios quiso, llegué a esta urbe en el vigor 
de mi edad. Entonces era un hombre adulto, ahora, en cambio, soy un 
anciano” (Carta 213, 1).

Hemos dicho que en torno a los veinte años comienza la juventud, 
así considera Agustín que Esaú es un joven cuando vendió la primoge-
nitura (cfr. Cuestiones sobre el Heptateuco 1, 75). Jesús siendo joven 
fue crucificado: “Simeón reconoció al niño que no hablaba, mientras 
los judíos dieron muerte a un hombre maduro que obraba maravillas” 
(Sermón 370, 2). De hecho, resucita con cuerpo de joven: “Ese mismo 
poder sacó los miembros del infante de las virginales entrañas de su 
madre, como más tarde introdujo los miembros de un adulto por las 
puertas cerradas” (Carta 137, 8).

Cuando habla de él como joven, que llegó a Hipona siendo joven 
(Cf. Sermón 355, 2), tenía unos 37 años o cuando dice que conoció a 
Joviniano siendo joven y tenía en torno a 45 años (cfr. Las Herejías 82). 
Lo cierto es que Agustín se considera joven pasando de los cuarenta y 
a los cincuenta se considera ya viejo. En la carta 73, le dice a Jerónimo: 
“Recuerdo haber escrito en mi juventud a tu santidad una carta acerca 
de unas palabras del Apóstol a los gálatas (carta 28, año 395), y heme 
aquí ya viejo (año 404), sin haber merecido todavía una contestación” 
(Carta 73, 5). Podemos decir, por tanto, que para Agustín la juventud 
se extiende aproximadamente desde los veinte años hasta cerca de los 
cincuenta. A partir de los sesenta ya comienza la senectud: “En efecto, 
cuando se dice que la senectud comienza desde los sesenta años, pu-



ALGUNOS ASPECTOS DE LA ANTROPOLOGÍA DE SAN AGUSTÍN. LAS... 735

diendo llegar la vida humana hasta los ciento veinte años, está claro 
que la senectud sola puede ser tan larga como todas las demás edades 
anteriores” (83 diversas cuestiones 58, 2).

Podemos ver la juventud desde dos prismas, desde el momento 
de la vida en el que se está en la plenitud corporal (cfr. La dimensión 
del alma 21, 35) y como actitud del alma y del corazón: “Tú adiestras 
y amaestras puerilmente a los niños, con fortaleza a los jóvenes, con 
delicadeza a los ancianos, conforme a la edad de cada uno, en su cuer-
po y en su espíritu” (Las costumbres de la Iglesia 1. 30, 63). ¿Qué es 
esta actitud del alma? Parece que tiene que ver con el corazón, aunque 
tampoco en esto Agustín es claro.

Los libros sobre la Trinidad los comenzó el año 399, a la edad de 
45 años. De ellos dice: “Los libros sobre la Trinidad, sumo y verda-
dero Dios, los comencé siendo joven y los he publicado ya anciano” 
(Carta 174). Como vemos la terminología no siempre está clara, con 
frecuencia, entre la juventud y la vejez, sitúa una edad intermedia, 
la madurez, pero otras veces pasa inmediatamente de la juventud a 
la vejez: “Los hijos son niños. Acaricias a los niños; los niños acari-
cian. ¿Acaso permanecen en este estado? Deseas que crezcan, deseas 
que avance la edad. Pero ve que, cuando una se acerca, desaparece 
la otra. Al acercarse la niñez, desaparece la infancia; al llegar la ju-
ventud, desaparece la adolescencia; al llegar la vejez, desaparece la 
juventud, y, al llegar la muerte, desaparece toda edad” (Comentario 
al salmo 127, 15).

Veamos alguna característica de los jóvenes. Se trata de poner de 
relieve algunas características espirituales de los jóvenes tal como nos 
los presenta Agustín. En el primer comentario al Génesis, hablando 
de los seis días de la creación, los ve como momentos de la historia 
de la salvación o como las seis edades del hombre, pero este esquema 
es cambiado bajo la influencia de Pablo y los reduce a cuatro etapas: 
antes de la ley, bajo la ley, bajo la gracia, en la paz. Sabemos que la 
característica espiritual de esta etapa es la época donde crecen las fuer-
zas: “Los jóvenes crecen de día en día en fuerzas hasta que disminuyen 
de nuevo al ir envejeciendo el cuerpo” (La dimensión del alma 21, 35). 
Pero en el Comentario al Génesis contra los maniqueos, la juventud 



SANTIAGO SIERRA, OSA736

está encuadrada en el cuarto día de la creación, que es el centro de 
todas las edades (cfr. Comentario al Génesis contra los maniqueos 1, 
23, 38). Encuadrado en este cuarto día, deben dar testimonio del es-
plendor del reino (cfr. Comentario al Génesis contra los maniqueos 1, 
23, 38). Agustín siempre pide a los jóvenes ser testigos de lo que creen 
(cfr. Sermón 306, 10).

Otra de las características de los jóvenes, aunque estén envueltos 
en debilidad, deben acentuar la humildad para recurrir a Dios (cfr. 
Sermón 165, 1), así serán fuertes en Dios: “Os escribo a vosotros, jóvenes. 
Considerad una y otra vez que sois jóvenes; luchad para vencer; ven-
ced para recibir la corona; sed humildes para no caer en el combate” 
(Comentario a la carta de Juan 2, 7). Siempre es consciente del peligro 
de la soberbia. Los jóvenes viven una cierta plenitud y esto puede aca-
rrear ser autosuficientes y creer no necesitar a nadie (cfr. Comentario al 
salmo 130, 7). Les pide coherencia y que no pidan a los demás lo que 
ellos no hacen (cfr. Sermón 132, 2).

Pensando en el hijo pródigo, siempre habla del hijo más joven, 
que es modelo de todo joven porque tiene una enorme capacidad de 
reflexión, de entrar en su interior, de contemplar su miseria y levan-
tarse de su postración para ir al Padre. Esta capacidad de levantarse es 
una de las cosas que Agustín a todo joven, les dice (cfr. Sermón 22, 8). 
El joven tiene la capacidad de mejorar siempre, de estar en permanen-
te conversión (cfr. Comentario al salmo 118, 5, 2). Parece que quiere 
una juventud que se renueva como el águila (cfr. Comentario al salmo 
102, 9).

3.5.	 La madurez

La madurez es el periodo de la vida en el que se ha alcanzado la 
plenitud vital y aún no se ha llegado a la vejez: “La transmigración a 
Babilonia constituye la mañana de la quinta edad, cuando el pueblo 
fue colocado en un destierro benigno y en un ocio pasajero. Esta 
edad se prolonga hasta la venida de nuestro Señor Jesucristo, y com-
prende el descenso de la juventud hasta la vejez, no es, pues, todavía 
senectud, pero tampoco es ya juventud; es la propia de los provectos 
a la que los griegos llaman «presbiten» y que nosotros decimos edad 



ALGUNOS ASPECTOS DE LA ANTROPOLOGÍA DE SAN AGUSTÍN. LAS... 737

madura o providad. Los griegos al anciano no le dicen «presbites» 
(hombre de edad madura), sino «geron» (viejo). Y, ciertamente, de 
igual modo esta edad en el pueblo judío se va encorbando y que-
brantando desde la firmeza del reino, como el hombre a partir de la 
juventud se va haciendo viejo. Perfectamente se compara esta edad 
con aquel día quinto” (Comentario al génesis contra los maniqueos 
1, 23, 39). Con esto casi hemos dicho todo lo que se puede decir de 
esta edad, pero Agustín añade: “En el quinto día se había dicho pro-
duzcan las aguas, no ánima viva, sino reptiles de almas vivientes, porque 
los cuerpos son reptantes, y todavía aquel pueblo en este quinto día 
servía a la ley, estando en el medio del mar de los gentiles, con la 
circuncisión carnal y los sacrificios. Llama, pues, a esta creación alma 
viva por la que comienzan los hombres a desear la vida eterna; las 
serpientes y las bestias que produce la tierra significan los gentiles 
que ya creen firmemente el Evangelio, de los cuales se dice en los He-
chos de los Apóstoles lo que a Pedro se mostró en aquel vaso: mata 
y come; como él dijese que eran cosas inmundas, se le respondió:  lo 
que Dios purificó no lo tendrás tú por inmundo” (Comentario al génesis 
contra los maniqueos 1, 23, 40).

3.6.	 La senectud o la vejez

Estamos hablando de una persona, diríamos hoy, de edad avan-
zada, una etapa de la vida que comienza en torno a los setenta años y 
en el que se advierte la decadencia, porque está en un estado de ruina 
física y mental. La senectud es una etapa de la vida, pero es una eta-
pa con limitaciones, dice Agustín: “Yo no puedo ya sobrellevar tanto 
peso, pues aparte mi propia debilidad, notoria para todos los que me 
conocen íntimamente, se me ha echado encima la vejez, enfermedad 
común del género humano” (Carta 151, 13). Ya vemos que llama a la 
vejez “enfermedad común del género humano” y a sus fieles les dice 
en un sermón: “Mucho he hablado; disculpad a esta vejez locuaz, pero 
tímida y débil. Como veis, los años me acaban de hacer anciano, mas 
por la debilidad de mi cuerpo lo soy desde hace ya tiempo. De todos 
modos, si Dios lo quiere y me da las fuerzas, no os dejaré en la esta-
cada. Orad por mí para que, mientras el alma more en este cuerpo y 



SANTIAGO SIERRA, OSA738

disponga de fuerzas, muchas o pocas, pueda serviros en la palabra de 
Dios” (Sermón 355, 7). 

La sexta edad comienza con la venida de Cristo, la nación judía se 
había convertido en un anciano, de darse la muerte del hombre viejo. 
Esta etapa durará hasta el fin del mundo (cfr. Comentario al génesis 
contra los maniqueos 1, 23, 40). Evidentemente Agustín, en su vejez, 
también tuvo achaques, él mismo nos lo dice: “De todos modos, yo no 
hubiese osado tratarlos si no me hubiese sacado de Hipona una con-
valecencia, en la que me sorprendió la llegada de tu emisario. Algunos 
días después se me han presentado de nuevo la fiebre y los achaques” 
(Carta 118, 34).. La senectud nos manifiesta la fragilidad, es decir, en la 
vejez las fragilidades son un hecho. Agustín reconoce su edad avanzada 
y no la oculta: “Todos en esta vida somos mortales, y el día último es 
siempre incierto para todos. En la infancia se espera la adolescencia; en 
la adolescencia, la juventud; en la juventud, la edad adulta; en la edad 
adulta, la edad madura, y en la edad madura, la senectud. Si se llegará a 
ellas o no, es incierto Pero, con todo, se las espera. Mas la senectud no 
tiene ninguna otra edad que esperar. Es incierto hasta cuándo le durará 
al hombre la senectud, pero es cierto que no le queda otra edad que 
suceda a la senectud. Porque Dios quiso, llegué a esta urbe en el vigor 
de mi edad. Entonces era un hombre adulto, ahora, en cambio, soy un 
anciano” (Carta 213, 1). Querámoslo o no, en esta edad se multiplican 
las debilidades y los problemas (cfr. Sermón 81, 8).Esta edad, desde el 
punto de vista espiritual, es la edad en la que el hombre viejo se renueva 
en el hombre interior (cfr. Ochenta y tres diversas cuestiones 58, 2).

La sexta edad que comienza con la venida de Nuestro Señor Je-
sucristo y durará hasta el juicio del Altísimo, es la más importante, 
las anteriores la preparan, lo mismo que los cinco primeros días de la 
Creación preparan el mundo para el sexto, donde Dios crea al hom-
bre a su imagen y semejanza: “Según el Génesis, Dios acabó todas sus 
obras en seis días, y en el séptimo descansó. Atendiendo a la sucesión 
cronológica, el obrar de Dios distribuye al género humano en el tiem-
po en seis edades... Conforme al Génesis, en el sexto día el hombre es 
formado a imagen de Dios: en la sexta época del tiempo se manifiesta 
nuestra reforma en la novedad de la mente, según la imagen de quien 
nos creó” (Contra Fausto 12, 8).



ALGUNOS ASPECTOS DE LA ANTROPOLOGÍA DE SAN AGUSTÍN. LAS... 739

3.7.	 La séptima y octava edad

De por sí la séptima ya no es edad, pero tiene su importancia 
ya que se designa como estancia en la patria y corresponde con el 
descanso en la creación. Curiosamente, sin tener demasiado claro el 
por qué, coincide con lo que se denomina octava edad: “Este octavo 
día simboliza, pues, la vida nueva que seguirá al fin del mundo, y el 
séptimo, el descanso futuro de los santos en esta tierra” (Sermón 259, 
2). Agustín parece jugar con los términos octava y octavo: “En el nú-
mero ocho está simbolizado todo lo que concierne al mundo futuro, 
donde nada crece o decrece en cuanto al tiempo, sino que permane-
ce perennemente en felicidad inmutable. Y como el tiempo presente 
transcurre mediante el repetirse de espacios de siete días, con razón 
se llama día octavo a aquel al que llegan los santos después de las 
fatigas experimentadas en el tiempo, y donde la acción y el descanso 
no lo regulará el alternarse de la luz y de la noche, sino que tendrán 
perpetuamente un descanso vigilante y una acción no perezosa, sino 
infatigablemente ociosa. (Sermón 260 C, 3-4). Podemos resaltar en el 
texto la afirmación de que los que viven en el momento actual el sá-
bado espiritual, es decir, la séptima edad, pueden alargarse a la eterni-
dad y entrar así en el día octavo. De alguna manera parece insinuarse 
que así recupera la inmortalidad y la felicidad, que había perdido el 
hombre (cfr. Carta 55, 9, 17).

Como podemos observar la edad séptima y la octava parecen te-
ner la misma clave de interpretación, con una referencia clara al des-
canso, pero sin ningún espacio de tiempo en el mundo: “Considero 
que debemos estudiar con el mayor interés y cuidado, por qué al sép-
timo día se le atribuye este descanso, pues veo en todas estas palabras 
de la divina Escritura como seis edades del mundo llenas de fatigas y 
penas y como determinadas con sus límites fijos, desembocando en 
una séptima en la que se espera el descanso; y que estas edades tienen 
una semejanza con estos seis días en los que se hicieron todas las cosas, 
que narra la divina Escritura haber hecho Dios” (Comentario al Géne-
sis contra los maniqueos 1, 23, 35). Esta edad sería la de los justos en 
la gloria, pero antes de la resurrección final, por tanto, no es temporal, 
pero sí descanso. La cuestión es cómo ha de interpretarse tal edad. Si 
se interpreta este descanso como el que viven los santos en la tierra, 



SANTIAGO SIERRA, OSA740

se llamará sábado o séptimo día y si se refiere al fin de los tiempos 
absoluto, sería el domingo o día octavo. De esta manera el descanso 
del séptimo día se puede traducir por sábado espiritual, mientras que 
el definitivo descanso sería el octavo día, el domingo, que es como el 
día primero de la última edad. El sábado espiritual le sirve a Agustín 
también para superar el milenarismo (cfr. La ciudad de Dios 20, 7, 1).

Agustín habla de una resurrección primera donde estaría el sába-
do de los santos, aunque lo que después afirma es que esta resurrección 
primera se refiere al alma (cfr. La ciudad de Dios 20, 10). Los santos 
reinan con Cristo, pero no sería como reinarán al final del tiempo, 
donde solo habitarán los santos (cfr. La ciudad de Dios 20, 9, 1). Ahora 
estarán como sábado espiritual, es decir, el día séptimo, después como 
día de descanso, día octavo (cfr. La ciudad de Dios 20, 21, 1). Nuestra 
peregrinación, piensa Agustín, culmina con el descanso, llamado re-
poso sabático, que es el día séptimo (cfr. La ciudad de Dios 22, 30, 5).

Podemos observar como la séptima y octava edad están de tal ma-
nera unidas que una vez se la llama séptima y otra octava, pero siem-
pre hacen referencia al descanso y al cese de actividad, por lo que se 
los puede denominar sábado y domingo, o descanso en el tiempo o en 
la eternidad, pero siempre será el gran momento después de las seis 
edades y que indica la meta a la que está destinado el ser humano y, en 
cierto modo, la esperanza que sirve de motor de toda la vida humana. 
Los dos días séptimo y octavo integran el tiempo bajo la gracia y es 
como la vida en plenitud, bien como ensayo o como realización (cfr. 
Confesiones 13, 36, 51).

4.	L as etapas de la vida espiritual

La idea de avance interior del ser humano está muy presente en 
el estoicismo, en Platón y en todo el neoplatonismo. Generalmente, 
pero sobre todo en el neoplatonismo y en cristianismo, la vida espiri-
tual se considera un camino ascendente hasta llegar a la sabiduría y es 
frecuente que se señalen distintos peldaños de ascensión. Agustín nos 
presenta esta ascensión en el libro de la Dimensión del alma 33, 70-76. 
Allí nos habla de que el alma, en su elevación espiritual hacia el cono-



ALGUNOS ASPECTOS DE LA ANTROPOLOGÍA DE SAN AGUSTÍN. LAS... 741

cimiento especial (mística), pasa por siete peldaños: la vida orgánica y 
vegetativa; la vida sensitiva; la vida intelectual; la virtud; tranquilidad 
(purificación del alma); entrada (en la luz); mansión (descanso estable 
en la mansión divina). Estos son los grados. Estos grados en el libro El 
Comentario al Génesis contra los maniqueos, están vistos desde otro 
ángulo, que es la vida cristiana y serian: acceso a la fe, obediencia a la 
disciplina, guerra a las pasiones, llegada al conocimiento espiritual, las 
obras, estabilidad de los pensamientos y de las obras, y perfección (Cf. 
Comentario al Génesis contra los maniqueos 1, 25, 43). Es también 
curioso la reflexión que hace Agustín en este otro texto, donde vincula 
las edades con las virtudes: “Vuestra infancia será vuestra inocencia; 
vuestra niñez, el respeto; vuestra adolescencia, la paciencia; vuestra 
juventud, el valor; vuestra edad adulta, el mérito; vuestra senectud no 
otra cosa que vuestra inteligencia canosa y sabia. No es que, al pasar 
por esas etapas o peldaños de la vida, te vayas transformando, sino 
que te renuevas permaneciendo lo que eres. En efecto, aquí no entra 
la segunda para que muera la primera; ni el surgir de la tercera supo-
ne el desaparecer de la segunda; ni nace la cuarta para que fenezca la 
tercera; tampoco la quinta envidiará a la cuarta para quedarse ella, ni 
la sexta dará sepultura a la quinta. Estas otras edades no llegan simultá-
neamente, pero permanecen juntas y en concordia en el alma piadosa 
y justa. Ellas te llevarán a la séptima, la del descanso y paz perpetua” 
(Sermón 216, 8).

En la primera edad de la vida, la infancia, que el hombre no re-
cuerda, se está enteramente sometido a los sentidos: “en la infancia y 
en la puericia, vive sólo con los sentidos del cuerpo” (Comentario al 
Génesis contra los maniqueos 1, 24, 42). En lo que se refiere a la vida 
espiritual, el primer grado es la fe: “El primer día lo constituye la luz 
de la fe, cuando primeramente cree cada uno las cosas visibles, por 
cuya fe se dignó aparecer visiblemente el Señor” (Comentario al Gé-
nesis contra los maniqueos 1, 25, 43). Esta primera etapa es vista por 
Agustín, en otros momentos, como el tiempo de ser amamantados: “La 
primera se amamanta en el regazo de la provechosa historia, que nutre 
con sus ejemplos” (La verdadera religión 26, 49).

En el segundo día se creó el firmamento, figura en la segunda etapa 
de la vida espiritual. Una educación basada en la disciplina (doctrina 



SANTIAGO SIERRA, OSA742

como disciplina), que marca una frontera firme entre lo espiritual y lo 
carnal. Agustín habla de la puericia como la edad de la razón que per-
mite al hombre alcanzar lo divino o, por lo menos, la tensión hacia eso: 
“En la segunda, olvidándose de lo humano, se encamina a lo divino y, 
saltando del regazo de la autoridad de los hombres, se esfuerza con la 
razón para cumplir la ley soberana y eterna” (La verdadera religión 26, 
49). Ciertamente, las dos primeras etapas no es fácil diferenciarlas y, de 
hecho, Agustín, en algunos textos como que las identifica (cf. Ochenta 
y tres diversas cuestiones 58).

El tercer día, separación de agua y tierra firme, se refiere a la ado-
lescencia, la edad de la razón, se afirma y hace al hombre capaz de 
obrar y acceder al conocimiento. En la vida espiritual del individuo, la 
tercera etapa o grado consiste en el rechazo de los valores mundanos 
y de las malas pasiones: “En la tercera, más afianzada y dominadora 
del apetito sensual con la robustez de la razón, disfruta interiormente 
de cierto goce conyugal, porque se espiritualiza la porción inferior y se 
abraza la pudorosa continencia, amando por sí misma la rectitud del 
vivir y aborreciendo el mal, aunque todos lo consintieran” (La verda-
dera religión 26, 49). Se trataría de amar el bien de tal manera que se 
controlan por la razón las pasiones, porque esta edad es la edad de las 
pasiones, que tienden a desbordar al hombre.

La luz divina y la inteligencia son elementos imprescindibles de la 
cuarta etapa de la vida espiritual, que corresponde al día de la creación 
de las estrellas y el comienzo de la vida. Se trata de un fortalecimiento 
del hombre interior que le permite y capacita para afrontar las dificul-
tades. Es la edad de la juventud, edad en la que se accede a funciones 
y responsabilidades públicas: “En la cuarta, todo lo anterior se asegura 
y ordena, y luce el decoro del varón perfecto, fuerte y dispuesto para 
todas las persecuciones y para sostener y quebrar en sí todas las tem-
pestades y marejadas de este mundo” (La verdadera religión 26, 49).

La quinta edad tiene relación con la aparición de los reptiles y 
las aves en el quinto día de la creación, que en el ámbito espiritual 
se nos exige el imperativo del servicio a Dios en obras de servicio al 
prójimo y la predilección por una nueva era: “La quinta es apacible y 
tranquila de todo punto, y se solaza en las riquezas y abundancia del 



ALGUNOS ASPECTOS DE LA ANTROPOLOGÍA DE SAN AGUSTÍN. LAS... 743

reino inalterable de la soberana e inefable sabiduría” (La verdadera 
religión 26, 49).

El sexto día se trata de la tierra y lo que la llena y proporciona a 
Agustín la analogía necesaria para hablar de la sexta etapa de la vida 
espiritual. Se trata de la transformación del hombre en imagen de Dios 
y de la sabiduría y el descanso: “La sexta trae la transformación com-
pleta en la vida eterna y, con el total olvido de lo temporal, el tránsito 
a la forma perfecta, que fue hecha a imagen y semejanza de Dios” (La 
verdadera religión 26, 49). 

La séptima etapa es la del reposo y la paz: “La séptima es el des-
canso eterno y la bienaventuranza perpetua, que ya no admite edades. 
Pues como el fin del hombre viejo es la muerte, el del nuevo es la vida 
eterna” (La verdadera religión 26, 49).

Es constante en Agustín esta reflexión septiforme y lo hace rela-
cionando la ascensión ascética, los dones del Espíritu santo, los grados 
de felicidad, por ejemplo: “Purificada siete veces: mediante el temor de 
Dios, la piedad, la ciencia, la fortaleza, el consejo, la inteligencia, la 
sabiduría. Efectivamente, son también siete los grados de la felicidad, 
que el Señor expone en ese mismo sermón que, según Mateo, tuvo en 
la montaña: Dichosos los pobres en el espíritu, dichosos los mansos, dichosos los 
que lloran, dichosos los que tienen hambre y sed de la justicia, dichosos los mise-
ricordiosos, dichosos los de corazón limpio, dichosos los pacíficos. Puede obser-
varse que ese sermón prolijo fue pronunciado, entero, acerca de estas 
siete máximas. Efectivamente, la octava, donde está dicho «Dichosos los 
que sufren persecución por la justicia», alude a ese fuego mismo que siete 
veces comprueba la plata” (Comentario al salmo 11, 7). Como vemos 
interpreta las bienaventuranzas como una escala ascético-mística y las 
relaciona con los dones del Espíritu Santo.

La relación de los dones con la ascensión a la felicidad por grados, 
la especifica con frecuencia: “Me parece que esta septiforme operación 
del Espíritu Santo de la que habla Isaías corresponde a estos grados y 
sentencias. No obstante, interesa el orden (cfr. Sermón de la montaña 
1, 4, 11). En la interpretación agustiniana la elevación ascética se iden-
tifica con el camino que procede de los dones del Espíritu, por lo que 
más parece mística que ascética, ya que sin la gracia nadie es capaz de 



SANTIAGO SIERRA, OSA744

interiorizarse y todo el itinerario espiritual amenazaría ruina. Al fina-
lizar su reflexión sobre el sermón de la montaña, dice Agustín: “Por 
esto, este número siete me advierte que también estos preceptos se 
relacionan con aquellas siete sentencias que el Señor expresó al princi-
pio del sermón, al hablar de las bienaventuranzas y con las siete opera-
ciones del Espíritu Santo que enumera el profeta Isaías. Pero, bien sea 
que se tenga en consideración este orden u otro, lo importante es que 
se debe poner en práctica lo que hemos oído del Señor, si queremos 
edificar sobre piedra” (Sermón de la montaña 2, 25, 87). Este esquema 
se repite en los sermones, con mucha frecuencia y es determinante en 
el pensamiento agustiniano.

Santiago Sierra, OSA


	Bookmark

