CruD-Ra 236-3 (2023) 713-744

Algunos aspectos de la antropologia de San Agustin.
Las “edades del hombre” en San Agustin

RESUMEN

La relacion entre las edades de la vida y las edades del mundo, lo expone
Agustin en distintos libros, la mas completa esta en El comentario al Génesis
contra los maniqueos. El mundo habria de pasar por seis edades (Adan-Noé;
Noé-Abraham; Abraham-David; David-Babilonia; Babilonia-Cristo; Cris-
to-fin de los tiempos). Seis edades del mundo que se corresponden con las
edades de los seres humanos (infancia, puericia, adolescencia, juventud, ma-
durez, vejez). Seis periodos de trabajo que encuentran su fin al llegar a una
época de reposo eterno, una séptima edad que asemeja al dia de la creacion
en el que Dios descans6. Al amanecer de la séptima edad los hombres de bue-
na voluntad encontraran su reposo en el Sefior. Este esquema estableceria
una correspondencia perfecta entre la llegada de Cristo a la tierra (la sexta
edad) y el sexto dia de la creacion, en el curso del cual Dios “creé al hombre
asuimagen y semejanza” (Ochenta y tres diversas cuestiones 58, 2). Siete son
también las etapas de la vida espiritual, como grados de ascension.

PALABRAS CLAVE: Edades del hombre, dias de la creacion, descanso, dones
del Espiritu Santo, peldafios de subida.

SUMMARY

The relation between the ages of life and the ages of the world is explained
by St. Augustin in different books, the most complete is the commentary to
the Gennesis against the Manichaeans. The world would have to go through
six ages (Adan-Noe; Noe-Abraham; Abram-David; David-Babilonia; Babi-
lonia-Christ; Christ-end of times).Six ages of the world that correspond with
the ages of human beings (infancy, puerile, adolescence, youth, maturity, old
age). Six periods of work that find this end when they reach the age of eternal
rest, a seventh age that resemble the day of creation when God rested. At data
break of the seventh age men of good will will find their rest in the Lord. This
outline would establish a perfect connection between. The arrival of Christ
to the earth (the sixth age) and the sixth day of creation, wich is when God




714 SANTIAGO SIERRA, OSA

“made man into His image and resemblance. (Eighty Three questions 58, 2)
Seven are also the stages of the spiritual life, as levels of Ascension.

KEY WORDS: Ages of man, Days of creation, Rest, Gifts of the Holy Spirit,
Steps to climb

1. INTRODUCCION

El problema filoséfico del hombre encuentra una clave para ser
interpretado en la narracion de la creacion, es decir, en los seis dias
del Génesis. En este relato se puede descubrir el ejemplo del univer-
so. Asi obra Dios creando y asi crece el mundo en el tiempo: “Pero
si alguno se inquieta porque al explicar estas edades del mundo sélo
anotadbamos en las dos primeras diez generaciones, y catorce en cada
una de las tres siguientes, y en la sexta ninguna; le sera facil advertir
que cada hombre en las dos primeras edades de €l, en la infancia y en
la puericia, vive s6lo con los sentidos del cuerpo, los cuales son cinco,
vista, oido, olfato, gusto y tacto, y este nimero cinco se halla duplicado
como duplicado esta el sexo humano, masculino y femenino, de don-
de procedieron aquellas generaciones; y el namero cinco, como dije,
duplicado compone el numero diez; mas desde la adolescencia y en
adelante, cuando ya empieza a prevalecer la razon en el hombre, se
unen a los cinco sentidos el conocimiento y la accion con los cuales ad-
ministra y gobierna la vida, y asi ya comienza a existir en él el nimero
séptimo, el que, igualmente duplicado por el doble sexo, constituye el
ndimero catorce, que parece y se muestra en toda su perfeccion en las
catorce generaciones que forman las tres edades sucesivas, como la de
adolescente, la de joven y la de anciano. La edad de la vejez, como en
nosotros, no esta definida por algin determinado nimero de anos, sino
que después de aquellas cinco edades, viva lo que viviere cada uno,
viene ella y se la llama senectud; lo mismo sucede en esta sexta edad
del mundo, en la que no aparecen generaciones, para que esté oculto
el dia dltimo del tiempo, del cual manifest6 el Sefior que convenia
utilmente estar oculto” (Comentario al Génesis contra los maniqueos
1, 24, 42). Agustin quiere siempre volver sobre la interpretacion del
Génesis porque le parece que ahi esta la clave para entender la historia
del hombre y del mundo.



ALGUNOS ASPECTOS DE LA ANTROPOLOGIA DE SAN AGUSTIN. LAS... 715

Pero no podemos olvidar que Agustin, es tan genial, y creo que
esto es siempre pretendido, que nunca agota ningun tema. Cualquier
problema, cualquier pregunta que se hace, cualquier tema que trata,
siempre deja aspectos abiertos, posibilidades de otras soluciones y una
multitud de preguntas sin responder, porque siempre implica a su lec-
tor y espolea a su seguidor. Esto me parece sencillamente fascinante,
aunque pueda parecer mera dispersion. Ciertamente siempre abre ho-
rizontes, orienta interpretaciones y sugiere esquemas que clarifican, es
decir, te presenta todo el mundo y lineas a seguir. Por eso podemos
afirmar que para entrar en su pensamiento tenemos a nuestra dispo-
sicion un manojo de llaves que nos abren horizontes, ninguna llave
maestra que abra todo, sino que todas son importantes. Curiosamente
lo mas determinante no son las respuestas y soluciones que nos ofrece,
sino las preguntas y los esquemas que plantea.

2. LAS EDADES DEL HOMBRE

El esquema de las edades, referido a la vida personal, lo plantea
asi: “En la infancia se espera la adolescencia; en la adolescencia, la
juventud; en la juventud, la edad adulta; en la edad adulta, la edad
madura, y en la edad madura, la senectud. Si se llegara a ellas o no,
es incierto. Pero, con todo, se las espera. Mas la senectud no tiene
ninguna otra edad que esperar. Es incierto hasta cuando le durara al
hombre la senectud, pero es cierto que no le queda otra edad que su-
ceda a la senectud. Porque Dios quiso, llegué a esta urbe en el vigor
de mi edad. Entonces era un hombre adulto, ahora, en cambio, soy un
anciano” (Carta 213, 1). Y referido a la historia, de esta otra manera:
“Ahora bien, el final de los siglos, al igual que la senectud del hombre
viejo, si es que llegas a comparar a todo el género humano como un
solo hombre, esta designado por la sexta edad, en la cual ha venido el
Senor. Porque hay también seis edades en cada uno de los hombres:
infancia, nifiez, adolescencia, juventud, madurez y senectud. Asi pues,
la edad primera del género humano es desde Adan hasta Noé; la se-
gunda, desde Noé hasta Abrahan. Etapas que son muy claras y cono-
cidas. La tercera es desde Abrahan hasta David, porque asi la divide
el evangelista Mateo; la cuarta, desde David hasta la deportacion a



716 SANTIAGO SIERRA, OSA

Babilonia; la quinta, desde la deportacion a Babilonia hasta la venida
del Sefior; la sexta hay que esperarla desde la venida del Sefor hasta
el final del siglo. Edad en la cual se desmorona, como la senectud, el
hombre exterior, que también se llama hombre viejo, y se renueva el
hombre interior dia a dia. Desde entonces comienza el descanso sem-
piterno, que esta significado por el sabado. A esa realidad conviene el
que el hombre fue creado el dia sexto a imagen y semejanza de Dios”
(Ochenta y tres diversas cuestiones 58, 2).

Como podemos comprobar uno de los esquemas es el de las seis
edades, con un montén de ramificaciones que integran las edades del
mundo, los seis dias de la creacion y los seis grados de elevacion espi-
ritual. La vejez no seria tan solo la edad del comienzo del declive fisico
del hombre, sino la edad en la que comienza su renovacién espiritual !
Los seis grados de elevacion espiritual definen el crecimiento del hom-
bre viejo y del nuevo. Si nos preguntamos ¢cual es el origen de un es-
quema tan rico y sugerente? La respuesta la encontramos en su propia
historia y en su vida y concepcion del mundo, sin olvidar que, para €l,
la edad perfecta solo se puede lograr desde la perspectiva religiosa y lo
que sucede en el hombre, sucede en los hombres: “Las referencias me-
tafisicas o antropoldgicas con las que opera Agustin toman en cuenta,
sea alternativamente sean relacionadas, las concepciones que al doble
respecto tenia a mano: una, proveniente de la filosofia pagana; otra, de
la sabiduria biblica” 2.

Esto lo confirma el mismo Agustin con frecuencia, por ejemplo,
cuando afirma: “Porque los albores del género humano en los que co-
menzo6 a gozar de esta luz de vida, bien pueden ser comparados con el
primer dia en el cual Dios hizo la luz. Esta edad puede senalarse como
la infancia del mismo mundo, al que debemos considerar como si fue-
ra un hombre por la proporcién de grandeza. Todo hombre cuando
primeramente nace y crece, la primera edad de él la constituye su in-

1 Cfr. Diccionario razonado del Occidente Medieval, Ediciones Akal, Ma-
drid 2003, p. 246.

2 ALvAREZ TURIENZO, S., Regio Medio Salutis. Imagen del hombre y su puesto
en la creacion. San Agustin. Universidad Pontificia de Salamanca. Biblioteca de
la Caja de ahorros y M. P. de Salamanca 1982, p. 325.



ALGUNOS ASPECTOS DE LA ANTROPOLOGIA DE SAN AGUSTIN. LAS... 717

fancia. Esta se extiende desde Adan hasta Noé, con diez generaciones,
siendo como la tarde de este dia el diluvio, porque también nuestra
infancia desaparece como en la anegacion del olvido” (Comentario
al Génesis contra los maniqueos 1, 23, 35). Pero no podemos olvidar
que ya Varrén distingue cinco etapas: infancia, puericia, adolescencia,
juventud y senectud, a las que Agustin anade una sexta, dividiendo
la dltima en gravedad y vejez. Probablemente Agustin lo que hace es
mirar la obra de Dios, en los seis dias de la creacién y verla como sim-
bolo de la obra del hombre. Siento esto asi, debera poner también una
edad correspondiente al dia séptimo de descanso de Dios, aunque esta
edad correspondera a la vida eterna, al sabado eterno (cfr. Comentario
al salmo 6, 2).

Este esquema de las edades de la vida o de los periodos de la histo-
ria es recurrente en la obra de Agustin, aunque no siempre el esquema
es tratado de la misma forma, a veces hace coincidir las cualidades
del alma con las edades, sobre todo cuando se pone en la 6ptica del
hombre viejo y del hombre nuevo, es decir, en el ambito espiritual
(cfr. La verdadera religion 26, 48-49). Al hilo de esta reflexion, Agustin
anticipa la tesis central de las dos ciudades (cfr. La verdadera religion
27, 50). En otros momentos la relacion de las edades es con los dias de
la creacion, a los que corresponde un grado de vida espiritual, también
jugando con el hombre carnal y el espiritual. Asi lo trata Agustin: “Veo
en todas estas palabras de la divina Escritura como seis edades del
mundo llenas de fatigas y penas y como determinadas con sus limites
fijos, desembocando en una séptima en la que se espera el descanso;
y que estas edades tienen una semejanza con estos seis dias en los que
se hicieron todas las cosas, que narra la divina Escritura haber hecho
Dios. Porque los albores del género humano en los que comenz6 a go-
zar de esta luz de vida, bien pueden ser comparados con el primer dia
en el cual Dios hizo la luz. Esta edad puede sefialarse como la infancia
del mismo mundo, al que debemos considerar como si fuera un hom-
bre por la proporcion de grandeza” (Comentario al Génesis contra los
maniqueos 1, 23, 35).

Es la edad de la juventud, la cuarta, la que aglutina todas las otras
y es la central y la que sobresale: “A la verdad, la juventud sobresale
entre todas las edades y ella es el fundamento insigne, el centro car-



718 SANTIAGO SIERRA, OSA

dinal de todas las edades y, por lo tanto, magnificamente se compara
al cuarto dia en el que fueron creados los astros en el firmamento del
cielo” (Comentario al Génesis contra los maniqueos 1, 25, 38). En otra
ocasion, en el horizonte del hombre nuevo y sus moradas, el culmen
de ellas es la séptima y se acompanan estas moradas por la accion
de los dones del Espiritu Santo, pasando por las cuales se entra en la
sabiduria y se goza en la paz: “Un tal hijo de Dios sube a la sabiduria,
que es el séptimo y tltimo grado, de la cual gozara tranquilo en paz. El
comienzo de la sabiduria es el temor de Dios. Desde €l, hasta llegar a la
sabiduria, se camina por estos grados” (La doctrina cristiana 2, 7, 11).

Otra manifestacion del mismo esquema se refiere a las edades
en lo espiritual, tomando como modelo los grados de perfeccion, se
nos presenta en La dimension del alma 33, 70-76, donde se fija en la
naturaleza del alma y sus maneras de manifestarse, ordenandose por
grados, marcando las siete edades. Evidentemente hay que estar muy
atentos para ver los pasos del alma camino de la sabiduria, que es un
camino de interioridad trascendente y ascensional (cfr. La dimension

del alma 25, 79).

Este esquema de las edades que hemos visto con relacion al creci-
miento de la vida humana, se amplia también al mundo y a lo social:
“Ahora bien, cada una de las edades tiene su hermosura en cada uno
de los hombres desde la infancia a la senectud. Luego, asi como es
absurdo pretender que, en el hombre, sujeto del tiempo, su edad fuera
solamente la juvenil, porque estaria envidioso de las otras hermosuras
que tienen sus cambios y orden en las otras edades, igualmente es un
excéntrico el que desea una tnica edad para el mismo conjunto del
género humano” (Ochenta y tres diversas cuestiones 44). Como su-
cede con los individuos, las edades son aplicadas a la ciudad de Dios,
las edades son seis, a las que se suma otra mas, la séptima de la bien-
aventuranza eterna (cfr. La ciudad de Dios 22, 30, 4). Incluso llega a
afirmar el dia octavo eterno como eterno descanso: “A esta séptima,
sin embargo, podemos considerarla nuestro sabado, cuyo término no
sera la tarde, sino el dia del Sefior, como dia octavo eterno, que ha
sido consagrado por la resurreccion de Cristo, significando el eterno
descanso no so6lo del espiritu, sino también del cuerpo. Alli descansa-
remos y contemplaremos, contemplaremos y amaremos, amaremos y



ALGUNOS ASPECTOS DE LA ANTROPOLOGIA DE SAN AGUSTIN. LAS... 719

alabaremos. He aqui lo que habra al fin, mas sin fin. Pues {qué otro
puede ser nuestro fin sino llegar al reino que no tiene fin?” (La ciudad
de Dios 22, 30, 5).

El esquema de las edades le sirve a Agustin incluso para referirse
a la historia de la Iglesia y a todos los miembros de ella. Cuando habla
de las tinajas de agua convertido en vino, se refiere a las seis edades del
mundo de Cristo (cfr. Comentario a Juan 9, 6). Es verdad que aplica
este esquema al pueblo judio, pero en él estan todos los pueblos (cfr.
Comentario a Juan 9, 9). Este esquema a veces es simplificado y redu-
cido a tres edades: antes de la ley, bajo la ley, en la gracia (cfr. La Tri-
nidad 4, 4, 7). Esta misma reflexion es frecuente encontrarla en la obra
agustiniana, por ejemplo, en su correspondencia (cfr. Carta 55, 3, 5), o
en su reflexion teologica (cfr. Enquiridion 31, 118). Agustin explica lo
que son estos tres estados: el primero vive en la carne y en la ignoran-
cia; el segundo sirve al pecado por no poder cumplir los preceptos y el
tercero, ayudado por Dios, el hombre es conducido por el Espiritu de
Dios y vence la gracia. El eco de este esquema, con la coletilla del cuar-
to estado, en la paz, y su explicacion resumida, nos la presenta Agustin
en este texto: “Distingamos bien estos cuatro estados en que el hombre
puede encontrarse: antes de la Ley, bajo la Ley, bajo la gracia, en la
paz. Antes de la Ley seguimos los deseos de la carne. Bajo la ley somos
por ella arrastrados. Bajo la gracia ni la seguimos, ni somos arrastrados
por ella. En la paz ya no hay deseos carnales” (Exposicion de algunos
textos de la carta a los romanos 12 (13-18).

3. LAS DISTINTAS EDADES. AUNQUE SEA RESUMIDAMENTE
DIGAMOS UNAS PALABRAS DE CADA UNA DE LAS EDADES

3.1. La Infancia

En las Confesiones nos presenta Agustin algunas pistas sobre los
primeros anos del ser humano. De entrada, confiesa que no sabe “de
donde ha venido aqui” (Confesiones 1, 6, 7). Ademas, habla de oidas:
“segun tengo oido a mis padres carnales, del cual, y en la cual me
formaste en el tiempo, pues yo de mi nada recuerdo” (Confesiones
1, 6, 7). “Después empecé también a reir, primero durmiendo, luego



720 SANTIAGO SIERRA, OSA

despierto. Esto han dicho de mi, y lo creo, porque asi lo vemos tam-
bién en otros nifios; pues yo, de estas cosas mias, no tengo el menor
recuerdo” (Confesiones 1, 6, 8). Lo cierto es que Agustin no tiene una
opinién muy favorable de este periodo: “Todo esto lo conoci mas tar-
de, cuando me diste voces por medio de los mismos bienes que me
concedias interior y exteriormente. Porque entonces lo tinico que sabia
era mamar, aquietarme con los halagos, llorar las molestias de mi car-
ne y nada mas” (Confesiones 1, 6, 7). Esta opinion esta marcada por
su concepcion del pecado (cfr. Confesiones 1, 7, 11). Hace alusion al
llorar y patalear, a indignarse y ser caprichoso, aunque no lo recuerda,
lo ha visto en otros infantes (cfr. Confesiones 1, 7, 11). No obstante,
Agustin piensa que ha de alabar a Dios por esa etapa, por existir, vivir
e intentar dar a conocer lo que sentia: “Porque al menos yo existia
entonces, vivia, y ya al fin de la infancia buscaba signos con que dar
a los demas a conocer las cosas que yo sentia” (Confesiones 1, 6, 10).
Reconoce que ha recibido la vida e innumerables riquezas del mismo
Dios (cfr. Confesiones 1, 7, 12).

Dice Agustin que a esta edad “Poco a poco comencé a darme
cuenta donde estaba y a querer dar a conocer mis deseos a quienes
me los podian satisfacer, aunque realmente no podia, porque aquéllos
estaban dentro y éstos fuera, y por ningun sentido podian entrar en mi
alma. Asi que agitaba los miembros y daba voces, signos semejantes a
mis deseos, los pocos que podia y como podia, aunque verdaderamen-
te no se les semejaban. Pero si no era complacido, bien porque no me
habian entendido, bien porque me era danoso, me indignaba con los
mayores, porque no se me sometian, y con los libres, por no querer
ser mis esclavos, y de unos y otros me vengaba con llorar. Tales he
conocido que son los nifios que yo he podido observar; y que yo fuera
tal, mas me lo han dado ellos a entender sin saberlo que no los que
me criaron sabiéndolo” (Confesiones 1, 6, 8). Como podemos ver, en
la infancia, para Agustin, no ha despertado todavia el ser humano al
ejercicio de sus funciones, es cierto que vive y siente, pero, podriamos
decir, no lo hace conscientemente, se vive y se siente en él, como algo
que sucede, pero casi con pasividad personal, respondiendo a distintos
estimulos, como si fuese un vivir externo.



ALGUNOS ASPECTOS DE LA ANTROPOLOGIA DE SAN AGUSTIN. LAS... 721

Lo que dice en Confesiones de la infancia coincide con lo dicho
en el Comentario al Génesis contra maniqueos. En esta obra de hecho,
Agustin, leyendo los seis/siete dias de la creacion en un sentido c6smi-
co y antropolégico, afirma que “también nuestra infancia desaparece
como en la anegacion del olvido” (Comentario al Génesis contra los
maniqueos 1, 23, 35) y que para cada uno de nosotros: “El primer dia
lo constituye la luz de la fe, cuando primeramente cree cada uno las
cosas visibles, por cuya fe se digné aparecer visiblemente el Sefior”
(Comentario al Génesis contra los maniqueos 1, 25, 43). La interaccion
de olvido y fe es constante en esta fase, de hecho, Agustin parece que
pasa de un no conocer a un no recordar, a un olvido de los primeros
gestos de la vida (cfr. Confesiones 1, 6, 7). Pero este no recordar se
remplaza por el testimonio de otros: “Segun tengo oido a mis padres
carnales, del cual y en la cual me formaste en el tiempo, pues yo de mi
nada recuerdo” (Confesiones 1, 6, 7).

Probablemente lo que prima en esta etapa es el no recordar, como
si no quisiera hablar de si mismo, o como si quisiera narrar episodios
generales y no individuales. Se ve que al unir olvido y fe da origen
a una confesion en estado puro, aunque no recuerde siempre queda
el alabar a Dios, también por el olvido: “Pero me recibieron los con-
suelos de tus misericordias... Me recibieron, digo, los consuelos de la
leche humana, de la que ni mi madre ni mis nodrizas se llenaban los
pechos, sino que eras ta quien, por medio de ellas, me daban el ali-
mento aquel de la infancia” (Confesiones 1, 6, 7). Es como si Agustin
quisiera insistir en que el nifo entra en el mundo religioso, donde todo
el bien viene de Dios.

La lectura que hace Agustin de la infancia en las Confesiones es
como un sucederse de hechos normales, como las primeras actividades
de la infancia o el reir. Sin embargo, hasta los hechos mas insignifican-
tes, tienen su importancia. Agustin tiene una concepcion de la infancia
un tanto triste, de hecho, dice: “El nifio que nace podia primero reir.
{Por qué comienza a vivir llorando? Todavia no sabe reir. {Por qué
sabe llorar? Porque comenz6 a transitar por esta vida. Por tanto, si
pertenece a los cautivos, llora y gime aqui, pero conseguira el gozo”
(Comentario al salmo 125, 10), claro, esto lo dice en un contexto en
que habla de la vida humana como una vida desdichada. La curiosidad



722 SANTIAGO SIERRA, OSA

de Agustin le hace preguntarse si la infancia ha sucedido a otra edad
anterior y, como nadie puede satisfacer este interrogante, se lo pregun-
ta a Dios.

Hay quien considera que en las Confesiones Agustin presenta las
calamidades de la infancia. La infancia, por tanto, es la edad de no
saber, la edad donde todo nos es desconocido, hasta la propia infancia.
Tampoco la voluntad ha despertado en la infancia. Las primeras ma-
nifestaciones de la voluntad muestran en la infancia una gran enferme-
dad, expresan los deseos a los adultos (cfr. Confesiones 1, 6, 8). Provo-
ca resentimiento cuando no es entendido, cuando no puede dominar
el ambiente. La infancia esta envuelta en el olvido, por esto, Agustin
dice que debemos creer a los otros porque nosotros no sabemos, no
recordamos. Aqui podemos ver la unién entre olvido y fe. Ante esto
Agustin parece retrotraerse, o mejor, preguntar si ha habido un vivir
antes del vivir de la infancia, como ha sido la vida intrauterina..., por-
que una oscuridad radical envuelve este periodo. Parece que Agustin,
lo Gnico que hace es interrogarse sobre el comienzo del hombre para
resaltar la gracia de Dios desde el comienzo 3. De hecho, en el comen-
tario al Génesis contra los maniqueos, acercando la edad de la infancia
al primer dia de la creacion, la veia caracterizada por el olvido y por
la luz de la fe.

3.2. La ninez. Nacimiento de la razén

El pasaje de la nifez lo encontramos en Confesiones 1, 8, 13-20,
31. En la nifiez ya esta presente la memoria (cfr. Comentario al Génesis
contra los maniqueos 1, 23, 36). Uno de los temas presente sera el de la
doctrina: “El segundo dia es como el firmamento de la doctrina, por el
cual el hombre divide lo carnal de lo espiritual, asi como se dividieron
en el firmamento las aguas inferiores de las superiores” (Comentario
al Génesis contra los maniqueos 1, 25, 43). Es en esta época cuando se
aprende a hablar, se adquiere un lenguaje: “Ya no era yo infante que
no hablase, sino nifio que hablaba. Recuerdo esto; pero como apren-
di a hablar, lo adverti después. Ciertamente no me ensenaron esto

3 Cfr. Pizzorato, L. F.,, pp. 123 ss.



ALGUNOS ASPECTOS DE LA ANTROPOLOGIA DE SAN AGUSTIN. LAS... 723

los mayores, presentandome las palabras con cierto orden de método,
como luego después me ensefaron las letras; sino yo mismo con el
entendimiento que ti me diste, Dios mio, al querer manifestar mis
sentimientos con gemidos y voces varias y diversos movimientos de
los miembros, a fin de que satisficiesen mis deseos, y ver que no podia
todo lo que yo queria ni a todos los que yo queria” (Confesiones 1, 8,
13). Fue el lenguaje de gestos el que le ayudo a aprender a hablar en un
proceso natural. Con la misma solemnidad habla de la obediencia a la
autoridad en este tiempo, que fue necesario aceptar y aprender: “iOh
Dios mio, Dios mio! Y iqué de miserias y engafos no experimenté
aqui cuando se me proponia a mi, nino, como norma de buen vivir la
obediencia a mis preceptores para brillar en este mundo y sobresalir
en las artes de la lengua, con las cuales después pudiese lograr honras
humanas y falsas riquezas! A este fin me pusieron a la escuela para que
aprendiera las letras, en las cuales ignoraba yo, infeliz de mi, lo que ha-
bia de utilidad. Con todo, si era perezoso en aprenderlas, era azotado,
sistema alabado por los mayores” (Confesiones 1, 9, 14).

A hilo de la edad de la nifiez, Agustin nos presenta la clase de
educacion que recibi6 y nos adelanta alguna reflexién de su propuesta
educativa. Nos habla de los castigos que reciben los ninos y del amor
al juego (cfr. Confesiones 1, 10, 16). Agustin no se siente cémodo con
el griego, ni con la ensenanza, la lectura, la escritura y el contar (cfr.
Confesiones 1, 13, 20). Evidentemente preferia el juego gratificante
(cfr. Confesiones 1, 9, 15). Sigue repasando lo que recuerda de si nifiez
y no es que quede muy bien parada. Es mas, pone en tela de juicio la
inocencia de los nifios (cfr. Confesiones 1, 19, 30). Ciertamente en la
nifiez, ademas de los datos que nos pueden proporcionar los adultos,
tenemos ya recuerdos y podemos filtrar esos datos y controlarlos por
nuestra memoria. Para individualizar la edad de la ninez, lo primero
que se consigue es el lenguaje, que se consigue en el ambito de la fami-
lia y que después se desarrolla en el ambito escolastico.

Agustin tiene predileccion entre las materias escolasticas, por el
analisis literario mas que por aprender nociones. Curiosamente, aun-
que asume su culpa, critica con dureza el método que se utiliza en la
escuela antigua, que privilegiaba el miedo y el castigo mas que la libre
curiosidad (cfr. Confesiones 1, 14, 23). Esto tiene su importancia desde



724 SANTIAGO SIERRA, OSA

el punto de vista pedagoégico, de hecho, él condena un aprendizaje tan
restrictivo. Parece que estuviese pensando en un programa educativo
que conjuga disciplina y dulzura: “Mucho vocabulario til aprendi en
ellas, es verdad; pero también se pueden aprender en las cosas que no
son vanas, y éste es el camino seguro por el que debian caminar los
nifios” (Confesiones 1, 15, 24), y que después especificara en el libro
sobre la doctrina cristiana. En la nifiez nace también en el hombre la
vida intelectual: “Con todo, Sefior, gracias te sean dadas a ti, exce-
lentisimo y 6ptimo creador y gobernador del universo, Dios nuestro,
aunque te hubieses contentado con hacerme sélo nifio. Porque, aun
entonces, era, vivia, sentia y tenia cuidado de mi integridad, vestigio
de tu secretisima unidad, por la cual existia” (Confesiones 1, 20, 31).

3.3. Adolescencia

En la adolescencia vamos a poner de relieve dos cosas: Analizar el
valor del grupo en el robo de las peras y analizar el texto del libro El
orden 2, 8, 25. Normalmente la adolescencia era la edad mas propensa
al pecado, asi parece insinuarlo Agustin: “Hecha, pues, la manana des-
de Abraham, transcurre esta edad tercera semejante a la adolescencia,
y muy bien se compara con el dia tercero en el que fue separada la
tierra de las aguas” (Comentario al Génesis contra los maniqueos 1, 23,
37), de hecho, desde la adolescencia se conecta con el tema del mal y
de la tentacion.

Agustin dedica el libro segundo de sus Confesiones a la adoles-
cencia, a sus dieciséis anos. Es sorprendente como comienza el libro:
“Quiero recordar mis pasadas fealdades y las carnales inmundicias de
mi alma, no porque las ame, sino por amarte a ti, Dios mio” (Confe-
siones 2, 1, 1). Agustin nos habla de la dispersion como uno de los
aspectos que experimento en esta edad, es decir, se pierde la unidad de
su ser y se deshace en las cosas, se dispersa. Normalmente en esta edad
se estd mas dispuesto a huir de uno mismo hacia las cosas. La gran
tarea que se tiene delante sera ordenarse, poner orden en las cosas,
por eso dice Agustin: “iOh, quién hubiera regulado aquella mi mise-
ria, y convertido en uso recto las fugaces hermosuras de las criaturas
inferiores, y puesto limites a sus suavidades!” (Confesiones 2, 2, 3). La



ALGUNOS ASPECTOS DE LA ANTROPOLOGIA DE SAN AGUSTIN. LAS... 725

situacién econémica de la familia le obliga a interrumpir los estudios.
Se encuentra en su casa, en un ambiente protegido, entre amigos de la
infancia y sin tener nada que hacer. Reconoce que este tiempo estuvo
perdido (cfr. Confesiones 2, 10, 18). Es la crisis de la adolescencia, con
pasiones descontroladas, que él mismo juzga con severidad. Insiste en
que esta desorientado, agitado y que no se controla. Los desmanes y
dispersiones de Agustin en la adolescencia, como mandan los canones
de la edad, los hace en grupo. Incluso, para quedar bien, se inventaba
cosas no hechas (cfr. Confesiones 2, 3, 7).

La adolescencia es la edad en la que uno cree que sabe. Es una
edad sumamente rica y fundamental, ya que, solo llegaremos a ser
adultos si fuimos adolescentes. Puestos en el ambito del conocer, saber
que no sabemos, sigue de cerca la edad en que creimos saber, pero las
edades siempre van con nosotros (cfr. Confesiones 1, 8, 13). La maldad
de Agustin en el decimosexto ano, queda tipificado en el robo de las
peras. Cuando Agustin nos lo recuerda, resalta que lo hizo con ausen-
cia de motivo. Es tan especial que no se hizo para conseguir esto o
aquello otro. Como si se quisiera el mal por el mal mismo, siendo mas
disculpable el que tiene un motivo: “Esta es la razén por que cuando
se inquiere la causa de un crimen no descansa uno hasta haber averi-
guado qué apetito de los bienes que hemos dicho infimos o qué temor
de perderlos pudo moverle a cometerlo. Hermosos son, sin duda, y
apetecibles, aunque comparados con los bienes superiores y beatificos
son viles y despreciables” (Confesiones 2, 5, 11). Una accion hecha
por el gusto de hacerla parece un pecado sin catalogar, es como tocar
el mal en estado puro, que resulta contradictorio. Pero, en el fondo, lo
que justifica, o mejor, clarifica la accién es que se hiciese en grupo, con
otros. Agustin confiesa que €l solo no lo hubiera hecho (cfr. Confesio-
nes 2,9, 17).

Se detiene a hablar del robo de las peras. Nos puede iluminar lo
que dice, afirmando que solo nunca le hubiese hecho, que ha sido el
consorcio con otros el motor de tal accion (cf. Confesiones 2, 8, 16).
Cuando analiza el hecho no solo se fija en el caracter moral, sino tam-
bién en el psicolégico. No hizo el robo por la excelencia de lo robado,
sino por el mismo robar, por el mero hecho te cometer el robo. Se
pregunta: “.qué era lo que me deleitaba en el robo?” (Confesiones 2,



726 SANTIAGO SIERRA, OSA

6, 12) y dice: “¢Es posible que me fuera grato lo que no me era licito, y
no por otra cosa sino porque no me era licito?” (Confesiones 2, 6, 14).
Agustin sigue indagando porque quiere dar respuesta a su interrogante
y, después de ir paso a paso, dice: “iOh amistad enemiga en demasia,
seduccion inescrutable del alma, ganas de hacer mal por pasatiempo y
juego, apetito del dafo ajeno sin provecho alguno propio y sin pasién
de vengarse! Pero basta que se diga: «Vamos, hagamos», para que se
sienta vergiienza de no ser desvergonzado” (Confesiones 2,9, 17). Y es
que, fue el grupo el que le llevé a cometer el acto, porque fue el diver-
tirse juntos, el gusto de arriesgarse en compaiiia psicol6gicamente peso
mucho, la complicidad de hacer dafio a otros, sin deseo de ganar nada.

La investigacién no termina ahi, de hecho, dice: “Ni era el gozar
de aquello lo que yo apetecia en el hurto, sino el mismo hurto y pe-
cado” (Confesiones 2, 4, 9). Y esto provoca otra pregunta: “(Pues qué
fue entonces lo que yo, miserable de mi, amé en ti, oh hurto mio, oh
crimen nocturno mio de mis dieciséis anos? Porque no eras hermoso,
siendo un hurto. Pero ¢es que eres algo para que yo hable contigo?”
(Confesiones 2, 6, 12). Parece que no pretende sacar provecho y eso
es sacar placer de lo ilicito, esto es lo reprochable. Es, piensa, la crisis
de la pubertad: “Sino que del fango de mi concupiscencia carnal y
del manantial de la pubertad se levantaban como unas nieblas que
obscurecian y ofuscaban mi corazén hasta no discernir la serenidad de
la direccion de la tenebrosidad de la libidine. Uno y otro abrasaban y
arrastraban mi flaca edad por lo abrupto de mis apetitos y me sumer-
gian en un mar de torpezas” (Confesiones 2, 2, 2).

El robo de las peras le sirve a Agustin para presentar su concep-
cién de la ley escrita y de la ley grabada en el corazon de los hombres
(cfr. Comentario al salmo 57, 1). Hay una ley divina que se identifica
con la razén y con el espiritu del sabio, que nos indica lo que debemos
o no debemos hacer. Seguir esta ley interior puede quedar casi imposi-
bilitado por el pecado, y por eso se dio la ley escrita en las tablas a Moi-
sés. Esta ley invita al hombre a volver al interior. Tanto la ley interior
como la exterior, condenan el robo (cfr. Comentario al salmo 57, 1).
Robando las peras con otros adolescentes, Agustin cumple un acto vo-
luntario, no para gozar de un bien, no movido por ninguna necesidad,
las posee mejores, y ni siquiera quiere gozar, es decir, no busca ningin



ALGUNOS ASPECTOS DE LA ANTROPOLOGIA DE SAN AGUSTIN. LAS... 727

beneficio. {Por qué lo hace? En un primer acercamiento, lo hace por
amor al pecado, por el placer de lo prohibido. Para Agustin, la maldad
no tiene otra causa que la maldad misma.

Algunas caracteristicas espirituales de la adolescencia*.

Agustin parece que estd dando algunos consejos a los adolescentes
que quieren llegar a la sabiduria, son como las condiciones prelimi-
nares de los que quieran estudiar y llegar a buen puerto. Se tratara
de ordenar la vida y ordenar los estudios y conocimientos, por eso el
camino es doble. El texto no tiene desperdicio, dice: “Esta disciplina
es la misma ley de Dios, que, permaneciendo siempre fija e inconcusa
en El, en cierto modo se imprime en las almas de los sabios; de modo
que tanto mejor saben vivir y con tanta mayor elevacion, cuanto mas
perfectamente la contemplan con su inteligencia y la guardan con su
vida. Y esa disciplina a los que desean conocerla les prescribe un doble
orden, del que una parte se refiere a la vida y otra a la instruccién. Los
jovenes dedicados al estudio de la sabiduria se abstengan de todo lo
venéreo, de los placeres de la mesa, del cuidado excesivo y superfluo
ornato de su cuerpo, de la vana aficion a los espectaculos, de la pesadez
del suefio y la pigricia, de la emulacion, murmuracién, envidia, am-
bicién de honra y mando, del inmoderado deseo de alabanza. Sepan
que el amor al dinero es la ruina cierta de todas sus esperanzas. No
sean ni flojos ni audaces para obrar. En las faltas de sus familiares no
den lugar a la ira o la refrenen de modo que parezca vencida. A nadie
aborrezcan. Anden alerta con las malas inclinaciones. Ni sean exce-
sivos en la vindicacion ni tacafios en perdonar. No castiguen a nadie
sino para mejorarlo, ni usen la indulgencia cuando es ocasién de mas
ruina. Amen como familiares a todos los que viven bajo su potestad.
Sirvan de modo que se avergiiencen de ejercer dominio; dominen de
modo que les deleite servirles. En los pecados ajenos no importunen
a los que reciban mal la correccion. Eviten las enemistades con suma
cautela, sufranlas con calma, terminenlas lo antes posible. En todo tra-
to y conversacion con los hombres aténganse al proverbio comun: “No
hagan a nadie lo que no quieren para si”. No busquen los cargos de la

4 En este apartado soy deudor de EGUIARTE, E., «San Agustin y los jévenes»,
en Mayeitica 43 (2017) 267-306.



728 SANTIAGO SIERRA, OSA

administracion del Estado sino los perfectos. Y traten de perfeccionar-
se antes de llegar a la edad senatorial, o mejor, en la juventud. Y los
que se dedican tarde a estas cosas no crean que no les conciernen estos
preceptos, porque los guardaran mejor en la edad avanzada. En toda
condicion, lugar, tiempo, o tengan amigos o busquenlos. Muestren de-
ferencia a los dignos, aun cuando no la exijan ellos. Hagan menos caso
de los soberbios y de ningin modo lo sean ellos. Vivan con orden y
armonia; sirvan a Dios; en El piensen; busquenlo con el apoyo de la
fe, esperanza y caridad. Deseen la tranquilidad y el seguro curso de sus
estudios y de sus compaiieros; y para si y para cuantos puedan, pidan
la rectitud del alma y la tranquilidad de la vida” (El orden 2, 8, 25).

En este libro expone el orden que un estudioso ha de emplear para
conseguir un adecuado contenido intelectual y ético ante las exigencias
del futuro (cfr. Retractaciones 1, 3, 1). Agustin quiere marcar el camino
que ha de seguir un estudiante para llegar a conocer las ciencias que
llevan a la meta de la vida (cfr. El orden 2, 7, 24). Piensa Agustin que
para conseguir esto se necesita un método, que es una ley grabada en el
hombre, que se va aclarando en los que intentan entenderla y seguirla.
Esta disciplina nos pide un doble ejercicio: una conducta ética determi-
nada y un estudio serio. Es como todo un programa que Agustin pide a
los adolescentes, si no quieren fracasar. Podemos rastrear esta doctrina
en los estoicos y en otros muchos lugares de los autores antiguos, pero
parece que la fuente donde bebe Agustin, a juzgar por lo que él mismo
dice, es Pitagoras (cfr. El orden 2, 20, 53-54). Ciertamente esto no ex-
cluye que tenga el texto resonancias biblicas bastante claras. Vamos a
nombrar, y poco mas, las diez cuestiones de las que hay que abstenerse
para dedicarse al estudio. Podemos decir que son diez elementos nece-
sarios para ordenar la vida.

— Abstenerse de todo lo venéreo. Puede ayudarnos a entender lo
que nos quiere decir, lo que afirmaba Agustin en otro lugar utili-
zando términos parecidos: “¢Por qué no escuchan al que suplica,
enredado en placeres sensuales, si ellos no tienen reparo en in-
ducir a cualesquiera uniones impudicas?” (La ciudad de Dios 10,
11, 2). Lo que Agustin pide para poder estudiar con garantias es
abstenerse de todo tipo de relaciones sexuales impuras, impudicas
0 vergonzosas.



ALGUNOS ASPECTOS DE LA ANTROPOLOGIA DE SAN AGUSTIN. LAS... 729

— Abstenerse de los placeres de la mesa. Se trata de estar atentos
a las seducciones de la comida y de la bebida. Hablando de los
anacoretas y cenobitas, dice: “Acto seguido van a tomar su alimen-
to, manteniéndose en los limites que fijan la salud y la castidad y
frenando de este modo la concupiscencia para que no se desfogue
en presencia de tan pocos y tan ordinarios alimentos. Y asi se abs-
tienen no sélo de carnes y de vinos, con el tnico fin de domar la
concupiscencia, sino de toda clase de manjares que tanto mas esti-
mulan el estbmago y el gusto cuanto mas puros son juzgados por
algunos” (Costumbres de la Iglesia 1, 31, 67). Agustin considera
que es relativo y aprovechan poco estos placeres (cfr. Comentario
aJuan 10, 6). Sera importante amar la inteligencia y desechar todo
lo que la embota o no permite que funcione adecuadamente (cfr.
La verdadera religion 54, 104). Apegarse a los bienes de aqui y no
buscar a Dios, es equivocar la vida entera, y no se tendra posibili-
dad de reparar (cfr. La verdadera religion 54, 105).

—  El cuidado excesivo y superfluo ornato de su cuerpo. De si mismo,
siendo adolescente, dice: “Deseaba con afan, rebosante de vani-
dad, pasar por elegante y cortés” (Confesiones 3, 1, 1). Agustin,
hablando del cuidado excesito, nos habla de Esau, es decir, de la
avidez, como subrayando que se refiera a algo que no tiene medi-
da, que es enorme (cfr. La ciudad de Dios 16, 37). El ir bien vestido
sera algo natural, sin embargo, hay que tener en cuenta que se
utiliza también para distinguir las clases sociales, entre otras cosas
(cfr. La doctrina cristiana 2, 25, 39), pero también pueden mostrar
las preocupaciones que cada uno tiene: “Quien se distingue por
el inmoderado cuidado de su cuerpo y vestido, o el esplendor de
otras cosas, facilmente es convencido por las mismas cosas de ser
partidario de las pompas del mundo y no engana a nadie con una
imagen aparente de santidad” (El sermon de la montana 2, 12, 41).
En definitiva, lo que Agustin pide a los adolescentes que quieren
dedicarse a estudiar, es que no sean vanidosos ni presumidos.

—  Se abstengan de la vana aficién a los espectaculos. Parece que esto
era un problema bastante extendido en el tiempo de Agustin, recor-
demos a Alipio (cf. Confesiones 6, 7,12-8, 13), o el mismo Agustin
(cfr. Confesiones 3, 2, 2). Agustin, de hecho, reconoce la inmorali-



730

SANTIAGO SIERRA, OSA

dad de muchos de estos espectaculos: “Tenedlo en cuenta, vosotros
que murmurais contra el que os libré de tales tiranos: los juegos
escénicos, espectaculo de torpezas y desenfreno de falsedades, fue-
ron creados en Roma no por vicios humanos, sino por orden de
vuestros dioses” (La ciudad de Dios 1, 32). En otro lugar leemos:
“A no ser que los tiempos actuales sean malos porque en casi to-
das las ciudades caen los teatros, guaridas de torpezas y profesion
publica de deshonestidad, y caen también los foros y murallas en
los que se adoraba a los demonios. ¢A qué se debe que caigan, sino
a la penuria de los materiales con cuyo uso lascivo y sacrilego se
han levantado? Cuando Ciceroén elogio a cierto histrion de nombre
Roscio, éno dijo que era tan competente que era el Gnico digno y
merecedor de subir a las tablas, y tan bueno que era el unico dig-
no y merecedor de no acercarse a ellas? ¢Qué manifestaba con la
maxima claridad, sino que aquel espectaculo era tan deshonesto
que tanto menos debia entrar alli un hombre cuanto varén mejor
fuese? Y, sin embargo, sus dioses se aplacaban con actos tan des-
honrosos que pensaban que el hombre bueno debia mantenerse
alejado de ellos” (Concordancia de los evangelistas 1, 51).

Se abstengan de la pesadez del suefio y de la pereza. Probablemen-
te se esta hablando de ser flojos y dejarse llevar, de la rutina y la
flojera, del torpor de la vida: “Nosotros, por el contrario, leemos
los libros de los profetas y de los apostoles para recordar nuestra
fe, consolar nuestra esperanza y exhortarnos al amor; libros que
muestran su mutuo acuerdo, y con ese acuerdo, como con una
trompeta celeste, nos despiertan del torpor de la vida mortal y nos
ponen en tension hacia la palma de la suprema vocacion” (Réplica
a Fausto 13, 18). Los adolescentes deben superar esa indiferencia
espiritual, pero solo lo podran si son ayudados por Dios (cfr. La

bondad de la viudez 22).

Deben superar las rivalidades. La rivalidad y la vanagloria son
para Agustin realidades malsanas de las que deben huir los adoles-
centes, que quieran ser duefios de si mismos. Basta recordar como
reprende a sus jovenes alumnos: “Encarandome con ambos, les re-
prendi: Pero des éste vuestro espiritu? iNo sabéis cuan pesada car-
ga de vicios nos oprime y qué tenebrosa ignorancia nos envuelve!



ALGUNOS ASPECTOS DE LA ANTROPOLOGIA DE SAN AGUSTIN. LAS... 731

{Donde esta aquella vuestra atencién y animo levantado a Dios y
a la verdad, de que poco ha me gloriaba yo ingenuamente? iOh si
vierais, aun con unos ojos tan turbios como los mios, en cuantos
peligros yacemos y de qué demente enfermedad es indicio vues-
tra risa! iOh si supierais, cuan pronto, cuan luego la trocariais en
llanto! iDesdichados! iNo sabéis donde estamos!... Si algin carino
me tenéis, si algin miramiento de amistad; si comprendéis cuanto
os amo, cuanto estimo y el cuidado que me da vuestra formacion
moral; si soy digno de alguna correspondencia de parte vuestra; si,
en fin, como Dios es testigo, no miento al desear para vosotros lo
que para mi, hacedme este favor. Y si me llamais de buen grado
maestro, pagadme con esta moneda; sed buenos” (El orden 1, 10,
29). La rivalidad parece emparentada con la envidia, aunque sean
diferentes (cfr. Exposicion de la carta a los galatas 52).

- Absténganse de la murmuracion, de la critica maligna. Agustin es-
cribe a un obispo llamado Pablo y le dice: “No cesas de enredarte
mas y mas, y después de la renuncia te has entrometido en las ocu-
paciones que renunciaste. Eso no puede defenderse en modo algu-
no, ni siquiera ante las leyes mismas humanas. Y se dice que vives
en tal forma que no puede bastarte ya la frugalidad de tu iglesia.
{Para qué buscas mi comunién, pues nunca quisiste escuchar mis
recomendaciones? ¢O por qué quieres que me hagan a mi respon-
sable de tu conducta los hombres, cuyas quejas no puedo tolerar?
En vano sospechas que te persiguen tus difamadores porque siem-
pre se opusieron a ti en tu profesion anterior” (Carta 85, 2). Parece
que de lo que se trata es de que se expresa con palabras hirientes,
de injuriar y calumniar.

- Abstenerse de la envidia. Lo que Agustin pide a los adolescentes es
que eviten la hinchazén de la soberbia (cfr. Las costumbres de la
Iglesia 1, 67). Se trata de sentirse mal ante la felicidad de los otros.
Como vemos Agustin la vincula a la soberbia, pero también las
distingue (cfr. Comentario al Génesis a laletra 11, 14, 18). La envi-
dia es siempre desechable: “Ciertamente, si son felices, no tendran
envidia de nadie, pues no hay cosa mas miserable que la envidia”
(La ciudad de Dios 9, 14). Parece l6gico que cuando no existe envi-
dia, los otros son enriquecedores: “Y quienes menos tengan no os



732 SANTIAGO SIERRA, OSA

rehuiran, dado que, donde no hay envidia, se participa de lo que
poseen los demas. Tened, pues, seguridad y confianza” (La santa
virginidad 29, 29). Siempre se debe evitar que crezca la envidia en
nuestras vidas, de tal manera que crezca la caridad y no hablemos
mal del hermano (cfr. Exposicion a la carta a los galatas, 45).

-  Abstenerse de la ambicion de honores y de poder. Deseo inmode-
rado de poder. Tener “ansias de dominar” (La ciudad de Dios 14,
15). Es verdad que Dios le dio el dominio sobre todo lo creado,
pero si este dominio se convierte en inmoderado o desordenado,
hay que ponerle freno (cfr. El libre albedrio 1, 8, 18). Este que-
rer dominar por encima de todo provoca las guerras y destruye
al hombre: “Es este apetito de dominio el que trae a mal traer y
destroza a la Humanidad” (La ciudad de Dios 3, 14, 2). Por tan-
to, deberiamos dejarnos dirigir por el amor y no por el dominio:
“La primera esta dominada por la ambicion de dominio en sus
principes o en las naciones que somete; en la segunda se sirven
mutuamente en la caridad los superiores mandando y los subditos
obedeciendo” (La ciudad de Dios 14, 28).

- Deseo inmoderado de alabanza. Agustin se da cuenta de que esto
es humo y que los adolescentes se abstengan de ello y se dediquen
a otras cosas (cfr. Contra académicos 1, 1, 2). Estos honores pasan
y dejan vacio e infelicidad: “Contemplando a Cristo, no te arredre
reprension de hombre alguno ni temas su poder. El honor de este
siglo pasa. Pasa la ambicion. Ni absides escalonados, ni catedras
tapizadas, ni cuadrillas de monjas entusiastas y bullangueras servi-
ran de defensa en el futuro tribunal de Cristo, cuando empiece a
acusar la conciencia y a juzgar el arbitro de la conciencia. Lo que
aqui da honores, alli dara agobios; lo que aca alivia, alla abruma”
(Carta 23, 3).

- No busquen los cargos de la administracion del Estado sino los
perfectos 5. Los perfectos son los que han concluido el programa
de estudios y estan preparados para administrar correctamente los

5 Cf. VILLEGAS, M., «Rempublicam nolint administrare nisi perfecti», en
Anuario juridico y econdmico escurialense, LI 2018, 251-262.



ALGUNOS ASPECTOS DE LA ANTROPOLOGIA DE SAN AGUSTIN. LAS... 733

bienes comunes. Se refiere a los que han sacado adelante una ca-
rrera y estan preparados ética e intelectualmente. (Qué es lo que
pide Agustin a los adolescentes? Antes de asumir una responsabi-
lidad publica deben haberse comprometido a ser honestos, es de-
cir, comportarse segin los principios de vida y, después, instruirse
adecuadamente. El aspecto ético s el cimiento mismo para apren-
der una ciencia, sea la que sea. ¢Como instruirse? Dos caminos: la
autoridad y la razon o, dicho de otra manera, que te ensefien o que
desarrolles y asimiles lo que la propia razén y el juicio te propor-
cionen. Agustin llama a la adolescencia “Dos cosas que cautivan
facilmente a aquella edad carente de prudencia” (Las dos almas

del hombre, 11).

3.4. Juventud

El concepto de joven en Agustin no es el mismo que ahora. Vere-
mos la edad de la juventud en el sentido que lo tiene Agustin, aunque
coincidan con algunos aspectos nuestros. Agustin sigue el criterio de
su tiempo, donde la juventud comenzaba hacia los veinte afos y se
extendia hasta los cuarenta.

Las edades del hombre le sirven a Agustin como esquema general
para hablar del hombre. Estas edades se reflejan en las diferentes horas
en que son contratados los obreros para trabajar en la vifia: “Los ninos
creen: llegaron a la primera hora; creen los adolescentes: llegaron a la
hora de tercia; creen los jovenes: llegaron a la hora de sexta; creen los
hombres maduros: llegaron a la hora de nona; creen los ancianos: llega-
ron a la ultima hora. Llegaron a distintas horas y recibieron una tnica
recompensa” (Sermon 335 M, 5). Agustin invita a responder a la llama-
da cuando es hecha, sea a la hora que sea, sin ser perezosos: “Pues si, por
ejemplo, los que fueron llamados a mediodia, es decir, los que se hallan
en la edad fisica en que los afos jovenes arden como arde también el
mediodia; si esos jovenes llamados dijeran: «Espera, pues hemos oido
en el evangelio que todos han de recibir una tnica recompensa; iremos
cuando nos hagamos viejos, a las cinco de la tarde; habiendo de reci-
bir lo mismo, épara qué fatigarnos?». Estos obtendrian como respuesta



734 SANTIAGO SIERRA, OSA

«¢No quieres fatigarte, ti que ignoras si has de vivir hasta la senectud? Te
llaman a mediodia, vete entonces» (Sermén 87, 6).

Cuando Agustin comunica su decisién de nombrar a un sucesor,
también hace referencia a las edades del hombre e indica que ya es
viejo: “Todos en esta vida somos mortales, y el dia dltimo es siempre
incierto para todos. En la infancia se espera la adolescencia; en la ado-
lescencia, la juventud; en la juventud, la edad adulta; en la edad adulta,
la edad madura, y en la edad madura, la senectud. Si se llegara a ellas
0 no, es incierto. Pero, con todo, se las espera. Mas la senectud no tie-
ne ninguna otra edad que esperar. Es incierto hasta cuando le durara
al hombre la senectud, pero es cierto que no le queda otra edad que
suceda a la senectud. Porque Dios quiso, llegué a esta urbe en el vigor
de mi edad. Entonces era un hombre adulto, ahora, en cambio, soy un
anciano” (Carta 213, 1).

Hemos dicho que en torno a los veinte afios comienza la juventud,
asi considera Agustin que Esat es un joven cuando vendi6 la primoge-
nitura (cfr. Cuestiones sobre el Heptateuco 1, 75). Jesus siendo joven
fue crucificado: “Simeoén reconocié al nifio que no hablaba, mientras
los judios dieron muerte a un hombre maduro que obraba maravillas”
(Sermon 370, 2). De hecho, resucita con cuerpo de joven: “Ese mismo
poder sac6 los miembros del infante de las virginales entrafias de su
madre, como mas tarde introdujo los miembros de un adulto por las
puertas cerradas” (Carta 137, 8).

Cuando habla de él como joven, que llegé a Hipona siendo joven
(Cf. Sermon 355, 2), tenia unos 37 afos o cuando dice que conoci6 a
Joviniano siendo joven y tenia en torno a 45 afos (cfr. Las Herejias 82).
Lo cierto es que Agustin se considera joven pasando de los cuarenta y
a los cincuenta se considera ya viejo. En la carta 73, le dice a Jer6nimo:
“Recuerdo haber escrito en mi juventud a tu santidad una carta acerca
de unas palabras del Apostol a los galatas (carta 28, afio 395), y heme
aqui ya viejo (afio 404), sin haber merecido todavia una contestacion”
(Carta 73, 5). Podemos decir, por tanto, que para Agustin la juventud
se extiende aproximadamente desde los veinte afos hasta cerca de los
cincuenta. A partir de los sesenta ya comienza la senectud: “En efecto,
cuando se dice que la senectud comienza desde los sesenta anos, pu-



ALGUNOS ASPECTOS DE LA ANTROPOLOGIA DE SAN AGUSTIN. LAS... 735

diendo llegar la vida humana hasta los ciento veinte afos, esta claro
que la senectud sola puede ser tan larga como todas las demas edades
anteriores” (83 diversas cuestiones 58, 2).

Podemos ver la juventud desde dos prismas, desde el momento
de la vida en el que se esta en la plenitud corporal (cfr. La dimension
del alma 21, 35) y como actitud del alma y del corazén: “Tu adiestras
y amaestras puerilmente a los nifios, con fortaleza a los jévenes, con
delicadeza a los ancianos, conforme a la edad de cada uno, en su cuer-
po y en su espiritu” (Las costumbres de la Iglesia 1. 30, 63). {Qué es
esta actitud del alma? Parece que tiene que ver con el corazén, aunque
tampoco en esto Agustin es claro.

Los libros sobre la Trinidad los comenz6 el afo 399, a la edad de
45 anos. De ellos dice: “Los libros sobre la Trinidad, sumo y verda-
dero Dios, los comencé siendo joven y los he publicado ya anciano”
(Carta 174). Como vemos la terminologia no siempre esta clara, con
frecuencia, entre la juventud y la vejez, sitia una edad intermedia,
la madurez, pero otras veces pasa inmediatamente de la juventud a
la vejez: “Los hijos son ninos. Acaricias a los nifos; los nifios acari-
cian. {Acaso permanecen en este estado? Deseas que crezcan, deseas
que avance la edad. Pero ve que, cuando una se acerca, desaparece
la otra. Al acercarse la nifiez, desaparece la infancia; al llegar la ju-
ventud, desaparece la adolescencia; al llegar la vejez, desaparece la
juventud, y, al llegar la muerte, desaparece toda edad” (Comentario
al salmo 127, 15).

Veamos alguna caracteristica de los jovenes. Se trata de poner de
relieve algunas caracteristicas espirituales de los jovenes tal como nos
los presenta Agustin. En el primer comentario al Génesis, hablando
de los seis dias de la creacion, los ve como momentos de la historia
de la salvacion o como las seis edades del hombre, pero este esquema
es cambiado bajo la influencia de Pablo y los reduce a cuatro etapas:
antes de la ley, bajo la ley, bajo la gracia, en la paz. Sabemos que la
caracteristica espiritual de esta etapa es la época donde crecen las fuer-
zas: “Los jovenes crecen de dia en dia en fuerzas hasta que disminuyen
de nuevo al ir envejeciendo el cuerpo” (La dimension del alma 21, 35).
Pero en el Comentario al Génesis contra los maniqueos, la juventud



736 SANTIAGO SIERRA, OSA

estd encuadrada en el cuarto dia de la creacion, que es el centro de
todas las edades (cfr. Comentario al Génesis contra los maniqueos 1,
23, 38). Encuadrado en este cuarto dia, deben dar testimonio del es-
plendor del reino (cfr. Comentario al Génesis contra los maniqueos 1,
23, 38). Agustin siempre pide a los jovenes ser testigos de lo que creen
(cfr. Sermon 306, 10).

Otra de las caracteristicas de los jévenes, aunque estén envueltos
en debilidad, deben acentuar la humildad para recurrir a Dios (cfr.
Sermén 165, 1), asi seran fuertes en Dios: “Os escribo a vosotros, jovenes.
Considerad una y otra vez que sois jovenes; luchad para vencer; ven-
ced para recibir la corona; sed humildes para no caer en el combate”
(Comentario a la carta de Juan 2, 7). Siempre es consciente del peligro
de la soberbia. Los jévenes viven una cierta plenitud y esto puede aca-
rrear ser autosuficientes y creer no necesitar a nadie (cfr. Comentario al
salmo 130, 7). Les pide coherencia y que no pidan a los demas lo que
ellos no hacen (cfr. Sermon 132, 2).

Pensando en el hijo prédigo, siempre habla del hijo mas joven,
que es modelo de todo joven porque tiene una enorme capacidad de
reflexion, de entrar en su interior, de contemplar su miseria y levan-
tarse de su postracion para ir al Padre. Esta capacidad de levantarse es
una de las cosas que Agustin a todo joven, les dice (cfr. Sermoén 22, 8).
El joven tiene la capacidad de mejorar siempre, de estar en permanen-
te conversion (cfr. Comentario al salmo 118, 5, 2). Parece que quiere
una juventud que se renueva como el aguila (cfr. Comentario al salmo

102, 9).

3.5. La madurez

La madurez es el periodo de la vida en el que se ha alcanzado la
plenitud vital y atin no se ha llegado a la vejez: “La transmigracién a
Babilonia constituye la mafnana de la quinta edad, cuando el pueblo
fue colocado en un destierro benigno y en un ocio pasajero. Esta
edad se prolonga hasta la venida de nuestro Sefor Jesucristo, y com-
prende el descenso de la juventud hasta la vejez, no es, pues, todavia
senectud, pero tampoco es ya juventud; es la propia de los provectos
a la que los griegos llaman «presbiten» y que nosotros decimos edad



ALGUNOS ASPECTOS DE LA ANTROPOLOGIA DE SAN AGUSTIN. LAS... 737

madura o providad. Los griegos al anciano no le dicen «presbites»
(hombre de edad madura), sino «geron» (viejo). Y, ciertamente, de
igual modo esta edad en el pueblo judio se va encorbando y que-
brantando desde la firmeza del reino, como el hombre a partir de la
juventud se va haciendo viejo. Perfectamente se compara esta edad
con aquel dia quinto” (Comentario al génesis contra los maniqueos
1, 23, 39). Con esto casi hemos dicho todo lo que se puede decir de
esta edad, pero Agustin afade: “En el quinto dia se habia dicho pro-
duzcan las aguas, no anima viva, sino reptiles de almas vivientes, porque
los cuerpos son reptantes, y todavia aquel pueblo en este quinto dia
servia a la ley, estando en el medio del mar de los gentiles, con la
circuncision carnal y los sacrificios. Llama, pues, a esta creacion alma
viva por la que comienzan los hombres a desear la vida eterna; las
serpientes y las bestias que produce la tierra significan los gentiles
que ya creen firmemente el Evangelio, de los cuales se dice en los He-
chos de los Apéstoles lo que a Pedro se mostr6 en aquel vaso: mata
y come; como €l dijese que eran cosas inmundas, se le respondio: lo
que Dios purificd no lo tendrds ti por inmundo” (Comentario al génesis
contra los maniqueos 1, 23, 40).

3.6. La senectud o la vejez

Estamos hablando de una persona, diriamos hoy, de edad avan-
zada, una etapa de la vida que comienza en torno a los setenta afos y
en el que se advierte la decadencia, porque esta en un estado de ruina
fisica y mental. La senectud es una etapa de la vida, pero es una eta-
pa con limitaciones, dice Agustin: “Yo no puedo ya sobrellevar tanto
peso, pues aparte mi propia debilidad, notoria para todos los que me
conocen intimamente, se me ha echado encima la vejez, enfermedad
comun del género humano” (Carta 151, 13). Ya vemos que llama a la
vejez “enfermedad comin del género humano” y a sus fieles les dice
en un sermoé6n: “Mucho he hablado; disculpad a esta vejez locuaz, pero
timida y débil. Como veis, los afios me acaban de hacer anciano, mas
por la debilidad de mi cuerpo lo soy desde hace ya tiempo. De todos
modos, si Dios lo quiere y me da las fuerzas, no os dejaré en la esta-
cada. Orad por mi para que, mientras el alma more en este cuerpo y



738 SANTIAGO SIERRA, OSA

disponga de fuerzas, muchas o pocas, pueda serviros en la palabra de
Dios” (Sermén 355, 7).

La sexta edad comienza con la venida de Cristo, la nacién judia se
habia convertido en un anciano, de darse la muerte del hombre viejo.
Esta etapa durara hasta el fin del mundo (cfr. Comentario al génesis
contra los maniqueos 1, 23, 40). Evidentemente Agustin, en su vejez,
también tuvo achaques, él mismo nos lo dice: “De todos modos, yo no
hubiese osado tratarlos si no me hubiese sacado de Hipona una con-
valecencia, en la que me sorprendi6 la llegada de tu emisario. Algunos
dias después se me han presentado de nuevo la fiebre y los achaques”
(Carta 118, 34).. La senectud nos manifiesta la fragilidad, es decir, en la
vejez las fragilidades son un hecho. Agustin reconoce su edad avanzada
y no la oculta: “Todos en esta vida somos mortales, y el dia altimo es
siempre incierto para todos. En la infancia se espera la adolescencia; en
la adolescencia, la juventud; en la juventud, la edad adulta; en la edad
adulta, la edad madura, y en la edad madura, la senectud. Si se llegara a
ellas o no, es incierto Pero, con todo, se las espera. Mas la senectud no
tiene ninguna otra edad que esperar. Es incierto hasta cuando le durara
al hombre la senectud, pero es cierto que no le queda otra edad que
suceda a la senectud. Porque Dios quiso, llegué a esta urbe en el vigor
de mi edad. Entonces era un hombre adulto, ahora, en cambio, soy un
anciano” (Carta 213, 1). Queramoslo o no, en esta edad se multiplican
las debilidades y los problemas (cfr. Sermoén 81, 8).Esta edad, desde el
punto de vista espiritual, es la edad en la que el hombre viejo se renueva
en el hombre interior (cfr. Ochenta y tres diversas cuestiones 58, 2).

La sexta edad que comienza con la venida de Nuestro Sefior Je-
sucristo y durara hasta el juicio del Altisimo, es la mas importante,
las anteriores la preparan, lo mismo que los cinco primeros dias de la
Creacién preparan el mundo para el sexto, donde Dios crea al hom-
bre a su imagen y semejanza: “Segun el Génesis, Dios acab6 todas sus
obras en seis dias, y en el séptimo descansé. Atendiendo a la sucesion
cronolégica, el obrar de Dios distribuye al género humano en el tiem-
po en seis edades... Conforme al Génesis, en el sexto dia el hombre es
formado a imagen de Dios: en la sexta época del tiempo se manifiesta
nuestra reforma en la novedad de la mente, segtin la imagen de quien
nos cre6” (Contra Fausto 12, 8).



ALGUNOS ASPECTOS DE LA ANTROPOLOGIA DE SAN AGUSTIN. LAS... 739

3.7. La séptima y octava edad

De por si la séptima ya no es edad, pero tiene su importancia
ya que se designa como estancia en la patria y corresponde con el
descanso en la creacién. Curiosamente, sin tener demasiado claro el
por qué, coincide con lo que se denomina octava edad: “Este octavo
dia simboliza, pues, la vida nueva que seguira al fin del mundo, y el
séptimo, el descanso futuro de los santos en esta tierra” (Sermon 259,
2). Agustin parece jugar con los términos octava y octavo: “En el nu-
mero ocho esta simbolizado todo lo que concierne al mundo futuro,
donde nada crece o decrece en cuanto al tiempo, sino que permane-
ce perennemente en felicidad inmutable. Y como el tiempo presente
transcurre mediante el repetirse de espacios de siete dias, con razén
se llama dia octavo a aquel al que llegan los santos después de las
fatigas experimentadas en el tiempo, y donde la accién y el descanso
no lo regulara el alternarse de la luz y de la noche, sino que tendran
perpetuamente un descanso vigilante y una accién no perezosa, sino
infatigablemente ociosa. (Sermoén 260 C, 3-4). Podemos resaltar en el
texto la afirmacion de que los que viven en el momento actual el sa-
bado espiritual, es decir, la séptima edad, pueden alargarse a la eterni-
dad y entrar asi en el dia octavo. De alguna manera parece insinuarse
que asi recupera la inmortalidad y la felicidad, que habia perdido el
hombre (cfr. Carta 55, 9, 17).

Como podemos observar la edad séptima y la octava parecen te-
ner la misma clave de interpretacioén, con una referencia clara al des-
canso, pero sin ningin espacio de tiempo en el mundo: “Considero
que debemos estudiar con el mayor interés y cuidado, por qué al sép-
timo dia se le atribuye este descanso, pues veo en todas estas palabras
de la divina Escritura como seis edades del mundo llenas de fatigas y
penas y como determinadas con sus limites fijos, desembocando en
una séptima en la que se espera el descanso; y que estas edades tienen
una semejanza con estos seis dias en los que se hicieron todas las cosas,
que narra la divina Escritura haber hecho Dios” (Comentario al Géne-
sis contra los maniqueos 1, 23, 35). Esta edad seria la de los justos en
la gloria, pero antes de la resurreccion final, por tanto, no es temporal,
pero si descanso. La cuestion es como ha de interpretarse tal edad. Si
se interpreta este descanso como el que viven los santos en la tierra,



740 SANTIAGO SIERRA, OSA

se llamara sabado o séptimo dia y si se refiere al fin de los tiempos
absoluto, seria el domingo o dia octavo. De esta manera el descanso
del séptimo dia se puede traducir por sabado espiritual, mientras que
el definitivo descanso seria el octavo dia, el domingo, que es como el
dia primero de la ultima edad. El sabado espiritual le sirve a Agustin
también para superar el milenarismo (cfr. La ciudad de Dios 20, 7, 1).

Agustin habla de una resurreccion primera donde estaria el saba-
do de los santos, aunque lo que después afirma es que esta resurreccién
primera se refiere al alma (cfr. La ciudad de Dios 20, 10). Los santos
reinan con Cristo, pero no seria como reinaran al final del tiempo,
donde solo habitaran los santos (cfr. La ciudad de Dios 20, 9, 1). Ahora
estaran como sabado espiritual, es decir, el dia séptimo, después como
dia de descanso, dia octavo (cfr. La ciudad de Dios 20, 21, 1). Nuestra
peregrinacion, piensa Agustin, culmina con el descanso, llamado re-
poso sabatico, que es el dia séptimo (cfr. La ciudad de Dios 22, 30, 5).

Podemos observar como la séptima y octava edad estan de tal ma-
nera unidas que una vez se la llama séptima y otra octava, pero siem-
pre hacen referencia al descanso y al cese de actividad, por lo que se
los puede denominar sabado y domingo, o descanso en el tiempo o en
la eternidad, pero siempre sera el gran momento después de las seis
edades y que indica la meta a la que esta destinado el ser humano y, en
cierto modo, la esperanza que sirve de motor de toda la vida humana.
Los dos dias séptimo y octavo integran el tiempo bajo la gracia y es
como la vida en plenitud, bien como ensayo o como realizacion (cfr.
Confesiones 13, 36, 51).

4. LAS ETAPAS DE LA VIDA ESPIRITUAL

La idea de avance interior del ser humano estd muy presente en
el estoicismo, en Platén y en todo el neoplatonismo. Generalmente,
pero sobre todo en el neoplatonismo y en cristianismo, la vida espiri-
tual se considera un camino ascendente hasta llegar a la sabiduria y es
frecuente que se sefialen distintos peldanos de ascension. Agustin nos
presenta esta ascension en el libro de la Dimensién del alma 33, 70-76.
Alli nos habla de que el alma, en su elevacion espiritual hacia el cono-



ALGUNOS ASPECTOS DE LA ANTROPOLOGIA DE SAN AGUSTIN. LAS... 741

cimiento especial (mistica), pasa por siete peldafios: la vida organica y
vegetativa; la vida sensitiva; la vida intelectual; la virtud; tranquilidad
(purificacion del alma); entrada (en la luz); mansion (descanso estable
en la mansion divina). Estos son los grados. Estos grados en el libro El
Comentario al Génesis contra los maniqueos, estan vistos desde otro
angulo, que es la vida cristiana y serian: acceso a la fe, obediencia a la
disciplina, guerra a las pasiones, llegada al conocimiento espiritual, las
obras, estabilidad de los pensamientos y de las obras, y perfeccion (Cf.
Comentario al Génesis contra los maniqueos 1, 25, 43). Es también
curioso la reflexion que hace Agustin en este otro texto, donde vincula
las edades con las virtudes: “Vuestra infancia sera vuestra inocencia;
vuestra nifez, el respeto; vuestra adolescencia, la paciencia; vuestra
juventud, el valor; vuestra edad adulta, el mérito; vuestra senectud no
otra cosa que vuestra inteligencia canosa y sabia. No es que, al pasar
por esas etapas o peldanios de la vida, te vayas transformando, sino
que te renuevas permaneciendo lo que eres. En efecto, aqui no entra
la segunda para que muera la primera; ni el surgir de la tercera supo-
ne el desaparecer de la segunda; ni nace la cuarta para que fenezca la
tercera; tampoco la quinta envidiara a la cuarta para quedarse ella, ni
la sexta dara sepultura a la quinta. Estas otras edades no llegan simulta-
neamente, pero permanecen juntas y en concordia en el alma piadosa
y justa. Ellas te llevaran a la séptima, la del descanso y paz perpetua”
(Sermon 216, 8).

En la primera edad de la vida, la infancia, que el hombre no re-
cuerda, se estd enteramente sometido a los sentidos: “en la infancia y
en la puericia, vive sélo con los sentidos del cuerpo” (Comentario al
Génesis contra los maniqueos 1, 24, 42). En lo que se refiere a la vida
espiritual, el primer grado es la fe: “El primer dia lo constituye la luz
de la fe, cuando primeramente cree cada uno las cosas visibles, por
cuya fe se digné aparecer visiblemente el Sefior” (Comentario al Gé-
nesis contra los maniqueos 1, 25, 43). Esta primera etapa es vista por
Agustin, en otros momentos, como el tiempo de ser amamantados: “La
primera se amamanta en el regazo de la provechosa historia, que nutre
con sus ejemplos” (La verdadera religion 26, 49).

En el segundo dia se creé el firmamento, figura en la segunda etapa
de la vida espiritual. Una educacion basada en la disciplina (doctrina



742 SANTIAGO SIERRA, OSA

como disciplina), que marca una frontera firme entre lo espiritual y lo
carnal. Agustin habla de la puericia como la edad de la razén que per-
mite al hombre alcanzar lo divino o, por lo menos, la tension hacia eso:
“En la segunda, olvidandose de lo humano, se encamina a lo divino y,
saltando del regazo de la autoridad de los hombres, se esfuerza con la
razon para cumplir la ley soberana y eterna” (La verdadera religion 26,
49). Ciertamente, las dos primeras etapas no es facil diferenciarlas y, de
hecho, Agustin, en algunos textos como que las identifica (cf. Ochenta
y tres diversas cuestiones 58).

El tercer dia, separacion de agua y tierra firme, se refiere a la ado-
lescencia, la edad de la razon, se afirma y hace al hombre capaz de
obrar y acceder al conocimiento. En la vida espiritual del individuo, la
tercera etapa o grado consiste en el rechazo de los valores mundanos
y de las malas pasiones: “En la tercera, mas afianzada y dominadora
del apetito sensual con la robustez de la razon, disfruta interiormente
de cierto goce conyugal, porque se espiritualiza la porcion inferior y se
abraza la pudorosa continencia, amando por si misma la rectitud del
vivir y aborreciendo el mal, aunque todos lo consintieran” (La verda-
dera religion 26, 49). Se trataria de amar el bien de tal manera que se
controlan por la razon las pasiones, porque esta edad es la edad de las
pasiones, que tienden a desbordar al hombre.

La luz divina y la inteligencia son elementos imprescindibles de la
cuarta etapa de la vida espiritual, que corresponde al dia de la creacién
de las estrellas y el comienzo de la vida. Se trata de un fortalecimiento
del hombre interior que le permite y capacita para afrontar las dificul-
tades. Es la edad de la juventud, edad en la que se accede a funciones
y responsabilidades publicas: “En la cuarta, todo lo anterior se asegura
y ordena, y luce el decoro del varén perfecto, fuerte y dispuesto para
todas las persecuciones y para sostener y quebrar en si todas las tem-
pestades y marejadas de este mundo” (La verdadera religion 26, 49).

La quinta edad tiene relacion con la aparicién de los reptiles y
las aves en el quinto dia de la creacion, que en el ambito espiritual
se nos exige el imperativo del servicio a Dios en obras de servicio al
projimo y la predilecciéon por una nueva era: “La quinta es apacible y
tranquila de todo punto, y se solaza en las riquezas y abundancia del



ALGUNOS ASPECTOS DE LA ANTROPOLOGIA DE SAN AGUSTIN. LAS... 743

reino inalterable de la soberana e inefable sabiduria” (La verdadera
religion 26, 49).

El sexto dia se trata de la tierra y lo que la llena y proporciona a
Agustin la analogia necesaria para hablar de la sexta etapa de la vida
espiritual. Se trata de la transformacion del hombre en imagen de Dios
y de la sabiduria y el descanso: “La sexta trae la transformacion com-
pleta en la vida eterna y, con el total olvido de lo temporal, el transito
a la forma perfecta, que fue hecha a imagen y semejanza de Dios” (La
verdadera religion 26, 49).

La séptima etapa es la del reposo y la paz: “La séptima es el des-
canso eterno y la bienaventuranza perpetua, que ya no admite edades.
Pues como el fin del hombre viejo es la muerte, el del nuevo es la vida
eterna” (La verdadera religion 26, 49).

Es constante en Agustin esta reflexion septiforme y lo hace rela-
cionando la ascension ascética, los dones del Espiritu santo, los grados
de felicidad, por ejemplo: “Purificada siete veces: mediante el temor de
Dios, la piedad, la ciencia, la fortaleza, el consejo, la inteligencia, la
sabiduria. Efectivamente, son también siete los grados de la felicidad,
que el Sefior expone en ese mismo sermén que, segun Mateo, tuvo en
la montana: Dichosos los pobres en el espiritu, dichosos los mansos, dichosos los
que lloran, dichosos los que tienen hambre y sed de la justicia, dichosos los mise-
ricordiosos, dichosos los de corazon limpio, dichosos los pacificos. Puede obser-
varse que ese sermon prolijo fue pronunciado, entero, acerca de estas
siete maximas. Efectivamente, la octava, donde esta dicho «Dichosos los
que sufren persecucion por la justicia», alude a ese fuego mismo que siete
veces comprueba la plata” (Comentario al salmo 11, 7). Como vemos
interpreta las bienaventuranzas como una escala ascético-mistica y las
relaciona con los dones del Espiritu Santo.

La relacion de los dones con la ascension a la felicidad por grados,
la especifica con frecuencia: “Me parece que esta septiforme operacién
del Espiritu Santo de la que habla Isafas corresponde a estos grados y
sentencias. No obstante, interesa el orden (cfr. Sermon de la montafia
1, 4, 11). En la interpretacion agustiniana la elevacion ascética se iden-
tifica con el camino que procede de los dones del Espiritu, por lo que
mas parece mistica que ascética, ya que sin la gracia nadie es capaz de



744 SANTIAGO SIERRA, OSA

interiorizarse y todo el itinerario espiritual amenazaria ruina. Al fina-
lizar su reflexion sobre el sermén de la montana, dice Agustin: “Por
esto, este nimero siete me advierte que también estos preceptos se
relacionan con aquellas siete sentencias que el Sefior expres6 al princi-
pio del sermon, al hablar de las bienaventuranzas y con las siete opera-
ciones del Espiritu Santo que enumera el profeta Isaias. Pero, bien sea
que se tenga en consideracion este orden u otro, lo importante es que
se debe poner en practica lo que hemos oido del Sefior, si queremos
edificar sobre piedra” (Sermon de la montana 2, 25, 87). Este esquema
se repite en los sermones, con mucha frecuencia y es determinante en
el pensamiento agustiniano.

SANTIAGO SIERRA, OSA



	Bookmark

