CruD-Ra 236-3 (2023) 675-712

El temor del hombre a la muerte
en los sermones de san Agustin

RESUMEN

La universalidad de la muerte es un hecho obvio, pero ées igualmente uni-
versal el temor a ella por parte del hombre? La respuesta de san Agustin es
inequivocamente afirmativa. En las tres partes del articulo se exponen res-
pectivamente la constatacion del hecho, el tratamiento pastoral por parte del
obispo de Hipona y el contexto cultural y eclesial. Segtin el santo, del temor
a la muerte no esta excluido ningin hombre, ni siquiera los martires, o los
apostoles, o el mismo Jesucristo; es un temor que propiamente proviene de la
misma naturaleza humana y solo de facto depende del pecado original, por
lo que sostener que se carece de ese temor es solo una forma de decir que es
superado por otro temor mayor que lo desactiva, pero que no lo elimina ni en
los martires. En su tratamiento pastoral, el obispo pone a sus oyentes ante esa
dura realidad desde la fe, les impulsa a superar el temor a la muerte temporal
con el amor a la Vida eterna, algo solo posible si se cuenta con la gracia y
el ejemplo de Jesucristo que desactiva el temor, sin eliminarlo. En la tercera
parte, se compara el pensamiento del santo con el de los estoicos en relacién
con la pasion del temor y a los martires cristianos con los héroes de la Roma
pagana, y se valora el influjo que han dejado en el tema las controversias con
maniqueos, donatistas y pelagianos.

PALABRAS CLAVE: Muerte, temor, naturaleza, martires, vida, gracia, Jesucris-
to, estoicos, héroes.

ABSTRACT

The universality of death is an obvious fact, but is man’s fear of it equally
universal? St. Augustine’s answer is unequivocally affirmative. In the three
parts of the article: the observation of this fact, the pastoral treatment by the
Bishop of Hippo and the cultural and ecclesial context, are presented respec-
tively. According to the saint, no man is excluded from the fear of death, not
even martyrs, or apostles, or Jesus Christ himself; it is a fear that properly co-
mes from human nature itself and only de facto depends on original sin; so to
maintain that this fear is lacking is only a way of saying that it is overcome by




676 PIO DE LUIS VIZCAINO, OSA

another greater fear or love that deactivates it, but does not eliminate it even
in the martyrs. In his pastoral treatment, the bishop puts his listeners before
this harsh reality from the perspective of faith, encourages them to overcome
the fear of temporary death with the love of eternal Life, something that can
only be possible if we have the grace and example of Jesus Christ that deac-
tivates fear, without eliminating it. In the third part, the thought of the saint
is compared with that of the Stoics in relation to the passio of fear and the
Christian martyrs with the heroes of pagan Rome, and the influence left on
the subject by the controversies with Manichaeans, Donatists and Pelagians
is valued.

KEY WORDS: Death, fear, nature, martyrs, life, grace, Jesus Christ, Stoics,
heroes.

1. INTRODUCCION

La maxima assueta vilescunt (lo muy conocido pierde valor, a lo
habitual no se le da importancia) ! parece no tener validez cuando
se trata de la muerte. Nada hay mas conocido, nada mas frecuente
que ella, contemplada l6gicamente no en la persona concreta, sino en
la sociedad y, mas en general, en la naturaleza. No hay ser racional
adulto que no la conozca, ni ser vivo que no acabe experimentando-
la. No obstante, no puede decirse que no suscite, no ya interés, sino
preocupacion. Por muy habituado que el hombre esté a ella, no le es
indiferente. Cabe que muestre indiferencia ante la muerte de otras
personas o seres vivos, pero no ante la suya propia. Ante ella nadie
puede situarse a distancia infinita, pues todo hombre se ve obligado
a mirarla casi cara a cara, a sufrir su gélido aliento —sobre todo si se
trata de un anciano (s. 344,4)- y a temerla. Cosa distinta es que la cul-
tura actual trate de ocultarla, de cerrar los ojos ante ella y de actuar
como si no existiera.

Como ya indica el titulo, el tema objeto de estudio aqui es el temor
del hombre a la muerte. Mas, por lo que acabo de indicar, procede se-
nalar que el contenido de estas paginas tiene un alibi muy concreto:
en cuanto al tiempo, los siglos IV y V de nuestra era; en cuanto al

1 Cf. La idea aparece frecuentemente en la obra agustiniana. Cf. s5. 17,3; 21,1;
61,6; 105,3; 157,5; 352,6; In lo. eu. 41,3; en. Ps. 102,9; 103,1,18; 140,1; también uera
rel. 102; doctr. chist. 1,42 2,5; ciu. 21,4 {4]; mend. 24; c. Iul, 6,17.



EL TEMOR DEL HOMBRE A LA MUERTE EN LOS SERMONES DE SAN... 677

lugar, el Africa romana; en cuanto a la sociedad, la del tardo imperio;
en cuanto al marco religioso, la fe cristiana ya extensamente implan-
tada pero no suficientemente arraigada; en cuanto al tipo de muerte,
la fisica; en cuanto a la fuente, los sermones? de san Agustin, pastor
que conocia bien los amores y temores de los fieles a los que servia.

Al predicador no le faltaron contextos que le podian conducir a
reflexionar y a hablar sobre el temor a la muerte. Primero, su realidad
natural e inevitable, que entonces se hacia sentir mas por su habitual
mayor precocidad y por el multiplicarse de sus causas. Luego, la ce-
lebracion liturgica de las fiestas de los santos martires que planteaba
en su cruda realidad la actitud no ante la inevitable muerte natural,
sino ante una posible muerte testimonial. A la cita acudian también
las controversias maniquea —si, segin la secta, el cuerpo es en si mis-
mo malo, {tiene sentido el temor a la muerte fisica?—, donatista —équé
explicacion cabe dar de que algunos se la procurasen a si mismos?-y
pelagiana —{de donde proviene el temor a la muerte?-. Ademas de
una referencia suficientemente clara3, en el trasfondo de algunos tex-
tos se puede percibir el saqueo de Roma por obra del godo Alarico en
agosto del 410 4. En el mismo contexto, no hay que olvidar el peligro
representado por los barbaros que amenazaban las diversas fronteras
del imperio y en los dltimos afios de la vida de Agustin la presencia

2 Nos limitamos exclusivamente a los sermones ad populum, dejando de lado
tanto los Tractatus sobre la primera carta de san Juan, como los Tractatus sobre el
evangelio de san Juan y las Enarrationes sobre los salmos. Estas dos tltimas obras
fueran predicadas solo en parte.

3 Nos referimos al sermén 84. Amén del tono general, leemos en su primer
paragrafo: «Los templos, las piedras, los marmoles, aunque bien sujetos con hierro
y plomo, se derrumban...», referencia probable a la tragica caida de Roma.

4 Cf. en ese contexto cabe entender la mencién de una «tribulacién tem-
poral» en s. 296,6ss. Por otra parte, como sefiala R. Dodaro, «en el libro I (de
la ciudad Dios), el saqueo de Roma dio motivo a san Agustin para un discurso
sobre el temor a la muerte... Para Agustin, el modo en que una persona, pagana
o cristiana, afronta valerosamente la muerte indica la fuente y el fin teologico
de su virtud” (Il timor mortis e la questione degli exempla virtutum: Agostino, de
Civitate Dei I-X», en ALICI, L.; PIcCOLOMINL, R., y PIERETTI, A. (eds.), Il mistero
del male e la liberta possibile (III): Lettura del De ciuitate Dei di Agostino. Atti del VII
Seminario a Perugia, Roma 1996, 7-48: 18. Las paginas 7-17 tratan del temor a
la muerte en los libro I-V, y en las paginas 18-28, en los libros VI-IX, y en las
pp. 28-42, en el 1. XIII, y en las paginas 42-47 ofrece una clave interpretativa.



678 PIO DE LUIS VIZCAINO, OSA

de los vandalos en el Africa romana’. Aunque en vida del santo no
consta que se diera tal desastre, el temor a la muerte lo suscitaba de
modo especial el peligro siempre presente de epidemias como la que
se extendi6 en Cartago en tiempos de san Cipriano, que le llevé a
escribir la obra De mortalitate.

No es preciso que el santo mencione explicitamente del temor a
la muerte para advertir que esta hablando de él. No querer morir, re-
husar morir, huir de la muerte, tratar de evitarla, etc., son expresiones
distintas que lo presuponen. Por otra parte, el temor a la muerte se
hace acompanar de determinadas reacciones psicologicas y modos de
actuar que lo manifiestan sin formulacién explicita. Siendo la muerte
el hecho primordial, circunstancias que la suelen acompanar pueden
alterar la reaccion ante ella. A modo de ejemplo, el temor a la muerte
puede encubrirse como miedo al dolor, del tipo que sea, que en mu-
chos casos lleva asociado. Un caso especial es el del suicidio al que
en la antigiiedad incitaban los estoicos en determinadas situaciones
de la vida, igual que quienes hoy aceptan y promueven la llamada
eutanasia. Tal opcion no puede presentarse sin mas como argumento
probatorio de que no se teme a la muerte. Quien se suicida no lo hace
porque no tema la muerte, sino porque ese temor es nada comparado
con la dificultad de asumir la calidad concreta de su vida. Significati-
vamente, en los sermones agustinianos el suicidio no aparece relacio-
nado ni con el miedo a la vida ni con el temor a la muerte.

El sentimiento que experimenta el hombre ante el hecho de la
muerte lo expresa san Agustin en sus sermones con diversos térmi-
nos en sus formas sustantivadas o verbales: horror (s. 183,14; 280,3),
trepidatio (s. 76,4; 183,14; 270,2; 273,1; 284,6; 296,8; 297,1), terror (s.
330,4), timor (passim). Al hombre le horroriza la muerte, le produce
escalofrios, le causa panico, le suscita temor. Los tres primeros térmi-
nos, los que expresan mayor intensidad en la emocién, son mas bien
ocasionales en comparacion con el tercero, el habitual y el que mejor
expresa la realidad cotidiana.

5 De ellos hace mencion explicita san Agustin en el sermén 344, que se
supone predicado no antes del 428, dos afnos antes de su muerte. Este sermoén
serd repetidamente citado en estas paginas.



EL TEMOR DEL HOMBRE A LA MUERTE EN LOS SERMONES DE SAN... 679

2. LoOS DATOS

2.1. Constataciones sobre el temor a la muerte

El temor a la muerte es solo el reverso del amor a la vida, a la vida
presente. Detras del miedo a morir esta el enorme gozo de vivir (s.
344,5; 280.4). Si no hubiera amor a esta vida tampoco habria temor
a la muerte. La afirmacién de que «no hay absolutamente ninguna
cadena en esta vida que pueda sujetar a quien no se sienta atrapado
por el amor a ella» (s. 280,4), se puede glosar de esta manera: «no
cabe temor a la muerte en quien no se siente atrapado por el amor a
esta vida». Se teme la muerte en cuanto mal que priva del bien raiz de
todos los demas bienes, el de la vida. Dios prometi6 la vida a los hom-
bres por lo mucho que les agrada vivir y se la prometi6 eterna por lo
mucho que temen morir (s. 127,2). El problema radica en que, de he-
cho, el paso ala vida eterna acontece a través de la muerte. El hombre
quiere llegar a la vida eterna, pero no a través de la muerte, aun con-
tando con la resurreccion; en otros términos, quisiera quedarse aqui
y entrar en otra vida mejor sin desprenderse de la que tiene. El deseo
de no morir nunca, primer deseo de todo hombre (s. 229H,3), explica
el temor a la muerte que convierte la vida, para quien la ama, en un
invierno diario, es decir, en tiempo de tribulacion (s. 38,7). Asi se ma-
nifiesta la sensibilidad humana (humanus affectus) (s. 359A,8; 127,2).
El temor a la muerte punza particularmente cuando todo sonrie en la
vida (s. 38,7); no obstante, aunque las condiciones en que se desarrolla
sean calamitosas, la perspectiva de su fin llena de panico al hombre (s.
84,1). Ni siquiera en esa circunstancia pierde la vida su encanto y dul-
zura (5. 335B,2). Entre las saplicas humanas que con mayor frecuencia
llegan a los oidos de Dios esta la de vivir largo tiempo, aunque en la
practica signifique llevar una vida atormentada. El mundo acaricia de
tal manera que nadie quiere poner término a esta vida, incluso desdi-
chada, y el hombre, en cuanto amante de ella, teme que se le quite (s.
84,1-2). De hecho, no faltan quienes valoran mas la vida en esta tierra
que la felicidad misma, sea la presente temporal, sea incluso la futura
eterna, estando dispuestos a renunciar a una y otra felicidad con tal
de seguir viviendo por siempre aqui. La felicidad la determina tanto
el dato positivo de vivir, como el negativo de no temer ya la muerte,
inseparables el uno del otro (s. 150,10). El objeto primero del amor



680 PIO DE LUIS VIZCAINO, OSA

del hombre es la vida en si y, solo en un segundo momento, una vida
venturosa; prefiere una vida menos plena sin pasar por la muerte a
una vida plena que siga a la muerte. Es la gran miseria del hombre en
vida, pues no resulta equiparable la situacién de un muerto que desee
la vida de que carece a la del vivo que teme perderla (s. 229H,2). El
temor a la muerte ratifica la afirmacion de san Pablo (Ef 5,29) de que
nadie ha tenido odio a la propia carne (s. 344,4).

Que el temor a la muerte es esencialmente el reverso del amor a
la vida lo manifiesta también el hecho de que el predicador no suela
aducir otras causas para justificarlo. Sin que esté del todo ausente 6, el
dolor, fisico o moral, como justificacion del temor a la muerte apenas
aparece en los sermones. No obstante, el santo constata que, de hecho,
al temor a la muerte se une a menudo el dolor, prevaleciendo alterna-
tivamente uno u otro (s. 280,4). No solo el dolor fisico, pues la simple
perspectiva de morir sin ver a la esposa e hijos llorando su partida de
este mundo puede tapar el temor a morir del esposo (s. 264,3). Tam-
poco se encuentran otras contingencias de la vida que podrian expli-
carlo como, por ejemplo, el deseo de criar y educar personalmente a
los hijos, de disponer de tiempo para poder reparar el mal causado a
alguien, de concluir determinada obra, de practicas filantropicas, o
de ponerse al servicio de Dios y del evangelio, etc. Desde una pers-
pectiva especificamente religiosa, al santo tampoco parece servirle
el temor a la muerte como recurso psicolégico para estimular, por
ejemplo, la recepcion del bautismo por parte de los catecimenos, que
constituian un grupo bien nutrido de los cristianos 7, o una conversion
sincera de fieles extraviados.

El hombre, pues, teme la muerte ante todo por su poder de des-
truir la vida. En realidad, sin embargo, la causa no es ese poder en
cuanto tal —que podria quedarse en simple posibilidad- sino el que de
hecho la destruye, sin que se pueda evitar. En terminologia del santo
la gravedad del caso no estaba en el poder morir (posse mori) sino en la

6 En una obra del 412, escribe el santo: «Si la muerte careciese de grandes
fatigas y amarguras no se celebraria como acto sublime de paciencia el soportarla
o despreciarla por motivo de justicia» (pecc. mer. 2,54).

7 Entonces se consideraba también cristianos a los catecimenos, no solo a
los fieles, esto es, los ya bautizados.



EL TEMOR DEL HOMBRE A LA MUERTE EN LOS SERMONES DE SAN... 681

imposibilidad de no morir (mors non potest non esse o non posse non mori)
(s. 359A,8). Ante la muerte quiebra el conocido principio escolastico:
del posse al esse non valet illatio: aqui lo posible acaba siempre siendo
real. Mientras la necesidad objetiva de morir se satisface indefecti-
blemente, el deseo de vivir por siempre, nunca (s. 306.6). E1 hombre
siente la muerte como una imposicion (mori cogimur) (s. 306,6; 296,3).
Ese miedo es algo con lo que lucha todo hombre (s. 359A,8), que teme
lo que no puede soslayar, lo que le llegara quiera o no, pues nada
tiene mas cierto que la muerte, al estar inseparablemente unida al he-
cho mismo de haber nacido (s. 279,9; 57,3; 229H,3; 359A,8; 229H,2).
Quien nace contrae una enfermedad que lo llevara inevitablemente
a la muerte, por mucho que trate de esquivarla (s. 344,4). Al respecto,
no cabe sostener que la esperanza tenga alas cortas, sino que care-
ce de ellas. Puede que alguien —pagando lo que se le exige— celebre
haber podido redimirse de los barbaros y eludir la muerte, pero no
podra eludir que ella aparezca, incluso al instante de haber pagado el
rescate (s. 344,4). El temor a ella ni siquiera halla compensacion en el
consuelo de una larga vida aqui, pues aunque, de hecho, uno acabe
recorriendo todas sus etapas —de la infancia a la decrepitud— nunca las
tiene aseguradas (s. 229H,3). El temor a la muerte es algo duro, moles-
to y triste; una entre las cosas que el hombre debe soportar, tolerar y
llevar con paciencia (s. 359A,8; 313D,3). En ello consistié el combate
supremo que tuvieron que afrontar los martires (s. 335,1).

2.2. (Experimentaron el temor a la muerte san Pedro, san Pablo
y Jesucristo mismo?

El temor a la muerte puede interpretarse como signo de debilidad
o de necedad. Por ello cabe preguntarse si lo han sufrido también
personas de una calidad inequivocamente superior a la del conjunto
de los seres humanos; si ese temor es universal o admite alguna ex-
cepcion. Ya mas en concreto, ubicandonos en ambito cristiano, ¢ex-
perimentaron ese temor personas como los apéstoles Pedro y Pablo vy,
por encima de ellos, Jesucristo mismo, Dios y hombre? La respuesta
de san Agustin es positiva: los tres lo experimentaron.

En cuanto a Pedro no cabe dudar. Es Jests mismo quien lo afirma
implicitamente al decirle junto al lago de Genesaret: «... cuando seas



682 PIO DE LUIS VIZCAINO, OSA

anciano, extenderas las manos y otro te cenira y te llevara a donde
no quieras» (Jn 21,18) (s. 2290,2). «A donde no quieras» es una alu-
sion clara al temor a la muerte que el apostol iba a experimentar (cf.
5. 299,8). El momento de esas palabras es significativo: ni siquiera el
tener ante sus ojos, ya resucitado, a Jesus al que antes habia visto pen-
der del madero fue suficiente para quitarle el temor (s. 147,3; 297,2).
Se entenderia su temor antes de ver a Cristo resucitado, pero ya no
tanto después de verlo; y, sin embargo, lo sinti6 (s. 297,2). Significati-
vamente, en otro sermon, que se supone de la misma época, el predi-
cador afirma que el ver la carne del Senor ya resucitado solo sirvié a
Pedro de prueba (exemplum) de que la muerte no debe ser fan temida

(5. 296,3).

Por otra parte, el predicador de Hipona se complace en enfatizar
que el temor lo sentiria Pedro «incluso siendo anciano» (s. 2290,2;
335B,3; 297,3), forma de indicar que no esta ligado a ninguna edad,
sino a la condicién humana. Podria pensarse que se pierde al llegar a
la vejez, cuando se tiene ya la certeza de que la muerte llegara pronto,
pero no es el caso. Al contrario, cuando mas cerca la ve, mas panico
produce al hombre. Pedro, pues, no lleg6 por propia voluntad a la
gracia enorme de padecer y morir por Cristo; superd, si, el temor a
morir —de hecho muri6 por Cristo—, pero no del todo, pues perduraba
en él (s. 335B,3).

Pero es preciso volver atras. Como respuesta a la triple pregunta
que Jesus le habia dirigido en relacién con su amor, san Agustin pone
en boca de Pedro estas palabras: «<En mi corazén veo que te amo, y lo
ves también td; no puedes no ver mi actual amor, ta que viste mi te-
mor futuro» (s. 2290,2). Jests, pues, ya habia reconocido previamente
el temor de Pedro a morir cuando lo neg6 en casa de Caifas, negacion
que surgi6 del miedo a tener que padecer lo mismo que él (s. 147,3),
siendo este también el motivo por el que lo habia sentido ya antes,
en Cesarea de Filipo, cuando Jests anuncié6 a los apostoles la propia
pasion y muerte futuras (Mt 16,21-23). El temor a morir —comenta el
santo— le impidi6 negarse a si mismo como le pedia el Sefior (cf. Mt
16,24) y, amandose mal, lo nego a él (s. 330,4). Abandonado a sus
fuerzas, se sinti6 horrorizado ante el tétrico anuncio. Pero san Agustin
esta atento a distinguir lo que en Pedro fue obra de la gracia —confesar
que Cristo era el Hijo de Dios— y lo que fue obra de la naturaleza —el



EL TEMOR DEL HOMBRE A LA MUERTE EN LOS SERMONES DE SAN... 683

temor a morir—. De lo uno y de lo otro dan razén sus dos nombres —
Simén y Pedro-; el temblor, el horror y el temor ante la muerte hay
que atribuirlo a la naturaleza no a la gracia: procedian de Simén; su
confesion de fe, de Pedro (s. 183,14).

Dos pasajes de las cartas de Pablo (2 Cor 5,1-4; 2 Tim 4,6) per-
miten al obispo de Hipona afirmar, contra una primera impresion,
que también el Apodstol temia la muerte. Cuando en el primer texto,
el Apostol expresa su deseo de despojarse de su vestido mortal —la
carne en que vivia— y vestir el inmortal, esta indicando también que
no quiere abandonar el cadaver bajo el cual gime, que, recurriendo a
un oximoron, califica de «carga amargamente dulce». Lo que desea es
llegar al lugar donde nadie muere, pero no a través de la muerte, sino
adquiriendo, ya en esta vida, el cuerpo espiritual que recibira después
de la resurreccion (s. 359A,8). No quiere, pues, morir, porque teme
morir (s. 344,4). En el segundo texto el Apostol sostiene que esta ya
a punto de ser inmolado y que se acerca el momento de su partida de
este mundo. Palabras que, a primera vista, dejan la impresion de que
se acerca gustoso a la pasién y muerte, a diferencia de Pedro al que
iban a llevar a donde €l no queria ir (cf. Jn 21,18). Interpretacion que
rechaza el obispo, al considerar que tales palabras son de alguien que
sufre, no de alguien que se deleita, y asi equipara a los dos apostoles:
«Si bien lo entendemos, quiere morir Pablo y quiere morir Pedro, y no
quiere morir Pablo y no quiere morir Pedro», distinguiendo de nuevo
entre la naturaleza (ninguno quiere) y la gracia (ambos quieren) (s.
299,8) 8. La naturaleza esta tocada por el temor a la muerte que la
gracia permite superar, como se vera mas adelante.

Pero {qué decir de Jesucristo que, ademas de hombre, es Dios?
Se entiende que Pedro y Pablo sintieran temor a la muerte puesto
que cargaban con la naturaleza pecadora heredada de Adan, pero
{también lo sinti6 Jesus que estuvo exento de pecado? ¢Qué temor
podia experimentar él que declaraba tener poder para entregar su
alma y para recuperarla de nuevo (cf. Jn 10,18)? En principio, al sos-

8 Pero no siempre se expres6 de la misma manera. Por ejemplo, aunque no
en un sermon, sino en la exposicion de un salmo, el obispo de Hipona, apoyan-
dose en Flp 1,23-24, sostiene que san Pablo no experimenté temor a la muerte,
al saber que iba a resucitar al fin del mundo (en. Ps. 93,19).



684 PIO DE LUIS VIZCAINO, OSA

tener que la unica posibilidad de no temer la muerte era excluirse del
género humano (cf. 5. 279,9), san Agustin no podia eximirlo del temor
a la muerte. Algo que confirma el testimonio explicito de los textos
evangélicos. De hecho, la tristeza ante la muerte y la peticion al Padre
de que pasara de él el caliz de la pasion (Mt 26,38-39) son expresion
de ese temor (s. 297,3; 344,3). Por supuesto, su temor es temor del
hombre que €l es. Las palabras: Padre, si es posible, pase de mi este cdliz
son grito de la carne, no del espiritu (Mc 14,38), de su debilidad en
cuanto hombre, no de su divinidad (s. 344,3). Su suplica en Getsemani
(cf. Mt 26,39) es el grito de la carne humana que tomo en beneficio
del hombre (cf. Flp 2,7) (s. 299,8; 344,4). Tal grito nada tiene que ver
con el poder que le permitia entregar su vida y luego recuperarla (Jn
10,18) 9. Su debilidad es la de los miembros del cuerpo del que €l es la
cabeza, debilidad que asumi6 personalmente (s. 305,4). No obstante,
entre el temor de Jesucristo y el de los apostoles y los demas hombres
existe una gran diferencia: Cristo padeci6 el temor a la muerte, real
sin duda, porque quiso, no como necesidad de una naturaleza peca-
dora, porque la suya no lo era. Si, como veremos, el temor a la muerte
es, de facto, efecto residual del pecado original, al estar libre él de
todo pecado, estaba libre del temor a la muerte. Pero libremente nos
personifico en si (s. 31,3; 305,4; 297,3: 299,8; 335B,3) y libremente
asumi6 experimentar el temor a la muerte por compasién hacia noso-
tros (s. 313D,3); siendo fuerte en virtud de su majestad, se hizo débil
por compasion hacia la humanidad (s. 264,3) y para exhortar con su
ejemplo a los martires a no temer la muerte (s. 335B, 2).

2.3. Magnitud del temor a la muerte

Aunque se rompa un objeto hecho de vidrio, el vidrio se conserva
y dura siglos. Se teme que se rompa un vaso de cristal, pero no que
el cristal padezca la vejez o la fiebre. No es el caso del hombre, mas
débil y fragil que el cristal; puede, sin duda, salir indemne de varios
golpes, es decir, puede retrasar la muerte, pero solo hasta cierto punto
(s. 109,1). Sabe que no puede hacer nada contra ella, pero hace lo que

9 De hecho, en otro momento, también en la exposision de un salmo, no
dudara en afirmar: « quien tenia poder para entregar su vida y poder para recu-
perarla de nuevo (cf. Jn 10,18) no temia la muerte» (en.Ps. 100,6).



EL TEMOR DEL HOMBRE A LA MUERTE EN LOS SERMONES DE SAN... 685

puede, valga la paradoja. No puede hacer nada definitivo, pero hace
lo que puede provisionalmente; no puede conservar como nueva la
prenda que tiene, y trata de ponerle remiendos, pero llegara el mo-
mento en que ya no haya tela a la que coserlos. El enorme esfuerzo
y camulo de fatigas que se impone para diferir un poco la muerte es
indicador del ingente temor que le suscita (s. 359A,8). El horror que
causa a la naturaleza de cualquier ser vivo solo es comparable a la
dulzura que produce esta vida calamitosa y limitada en el tiempo, que
lleva al hombre a no escatimar esfuerzos para perdurar en ella lo mas
posible (s. 280,3). El predicador se complace en enumerar las incon-
tables fatigas que invierte en retrasar la muerte (cf. s. 280,3; 302,4 10;
183,14; 279,9; 127,2 11; 343,2; 359A,4.8; 77A,4), poniendo de relieve
la paradoja de que todas van encaminadas a que la muerte no acabe
con ellas (s. 280,3).

En efecto, ante la certeza de que ha de morir mas pronto que tar-
de —y precisamente por ello—, en vez de paralizar al hombre, el temor
a la muerte lo vuelve sumamente activo; al no poder evitarla, hace
todo lo que esta en sus manos por diferirla (s. 343,2; 279,9). Lo mismo
el joven que el anciano. «<iCuanto no hace este por unos dias que no
tiene asegurados! iQué no pasa por la cabeza de quien sabe que el
fin de sus dias esta ya cercano! Con tal de vivir el hombre abandona
incluso lo que le posibilita vivir» (s. 344,5). Tanto el que no espera
nada para después de la muerte, como el que espera falsos placeres
parala carne, o quien rectamente guiado por la fe, espera un descanso
inefablemente tranquilo y feliz, esto es, quien sabe que por ella pasa a

10 «jCuan grande es el temor a la muerte que tienen hombres que han de
morir! Supén que estais viendo a uno temblar, huir, buscar la oscuridad, procurarse
una proteccion, suplicar, postrarse delante de alguien; entregar, si le es posible,
cuanto tiene para que se le conceda vivir, para vivir un dia mas, para alargar
durante algin tiempo la incierta duracién de sus dias! iCuantas cosas no hacen
los hombres!» (s. 302,4).

11 «iCuantos esfuerzos hace el hombre cuando la muerte llama a su puerta!
Trata de huir, de ocultarse, da todo lo que posee para rescatarse, se fatiga, soporta
indecibles dolores y molestias, acude a médicos y hace cuanto esta en su poder.
Ved que, tras haber agotado sus fuerzas y recursos, puede lograr conseguir un poco
mas de vida, pero no vivir por siempre. Por tanto, si se emplea tanta fatiga, tantos
esfuerzos, tantos gastos, tanto tes6n, tanto insomnio, tantos cuidados para alargar
un poco la vida, icuanto no habra que hacer para vivir por siempre!» (s. 127,2).



686 PIO DE LUIS VIZCAINO, OSA

una vida en la que ya le sera imposible morir (s. 280,3). iY todo ello,
no para no morir, sino para morir poco después! (s. 359A,8). Librarse
de morir de inmediato a manos del enemigo no es sino abrir la puerta
para que entre poco mas tarde, si no de inmediato, la fiebre (s. 161,7).
Maxima actividad, pero con magros resultados.

En medio de esa lucha desproporcionada en relacién con el re-
sultado obtenido, el hombre grita a Dios pidiéndole que le alargue
el plazo para pagar la deuda contraida con él —eso es la muerte— (s.
343,3). El temor a la muerte lo expresa Agustin con la imagen de la
parturienta que grita de dolor: de ello es prueba el que no se sirve del
verbo pario, el que utiliza para expresar el gozo del nacimiento de una
nueva vida, sino de parturio, del que se sirve para expresar el dolor
que acompaifa a ese nacimiento. El dolor aparece acompanando la
vida, sea al nacer, sea por tener que morir (s. 57,3). En la mujer que
da a luz, un dolor que produce una vida transitoria; en la persona que
busca postergar su muerte, la fatiga por ganar un poco mas de tiempo.
No conviene, sin embargo, pasar por alto una diferencia significativa:
la mujer se pone triste cuando le llega la hora del parto (cf. Jn 16,21),
pero se alegra cuando el nacimiento de la criatura ha tenido lugar;
el hombre, en cambio, se encuentra en un parto continuo: el haber
conseguido un plazo de tiempo para la vida, no le exime de seguir
intentando alumbrar, siempre en medio de dolores, otros espacios
igualmente exiguos. El temor a la propia muerte se alarga hasta la
muerte de los seres queridos que, cuando acontece, se transforma en
tristeza (s. 172,1).

Si el esfuerzo que hace el hombre por diferir el momento de la
muerte es buen indicador del temor que le produce, lo es también
la alta valoracion de quienes lo han superado. Y esto nos lleva a la
muerte de los martires. Su caso es especial, porque no se trata de
la muerte natural, absolutamente ineludible, sino de una muerte en
principio evitable. Les bastaba someterse a las condiciones de sus ver-
dugos para eludirla. Pero el aceptarla libremente no les eximia del
temor a ella, sino que lo agrandaba. De ahi —comenta el santo— que
no cause extraieza el gran aprecio que merecidamente les tienen los
fieles, pues superaron con fortaleza y por el reino de los cielos algo
tan extremamente arduo y fatigoso como es el temor a la muerte y la
muerte misma. En efecto, si la muerte no les hubiese resultado amar-



EL TEMOR DEL HOMBRE A LA MUERTE EN LOS SERMONES DE SAN... 687

ga, carecerian de la gloria que se les reconoce; si superar el temor a
ella fuera cosa facil, nada penoso soportaron a cambio de la muerte
del Senor. Su grandeza, su excelencia, su corona mas enflorada que la
de los demas fieles son indicadores del gran temor que superaron (s.
297,3; 299,8; 335B,2). Fueron grandes porque el temor a la muerte no
les impidi6 pisotear la dulzura de este mundo. La muerte se la puede
tolerar, nunca amar (s. 299,8). No cabe pensar que ellos amaran la
muerte; lo que en verdad amaron y desearon fue la vida (s. 335B,2),
pues no desear morir no implicaba que no deseasen recibir la corona
prometida (s. 296,8). Si se pudiera amar la muerte, ninguna hazana
habrian hecho quienes, por su fe, superaron el temor a ella. El aprecio,
ya mencionado, que les tienen los fieles es inseparable del gran amor
que los llevo a superar el temor a la muerte, entregando su vida por
Jesucristo (s. 299,8; 335B,1).

2.4. «No temo, porque temo», «<no temo, porque amo»

Junto a las repetidas afirmaciones del obispo de Hipona sobre el
caracter universal del temor a la muerte por parte del hombre encon-
tramos otras que parecen limitarlo. En un texto llega a corregirse a si
mismo sobre la marcha en estos términos: «Todos o casi fodos tememos
morir» (5. 359A,8). ¢ Se trata de una limitacion sin mas de lo afirmado
habitualmente? En el texto no se indica quiénes representan esa ex-
cepcion, pero del contexto cabe suponer que piensa en san Pablo o en
los martires (s. 183,14). De estos afirma explicitamente en otro sermén
que no temieron ni la muerte ni el dolor (s. 280,4). Dejando de lado a
estos cristianos cualificados, y refiriéndose al comun de los mortales,
el santo reconoce que el temor a la muerte punza mas cuando todo va
bien, pero que, cuando las cosas se tuercen y se ponen mal, no se la
teme (s. 38,7) y que en los dias malos se desea mas bien la muerte que
la vida (s. 84,1).

¢Qué decir al respecto? Que quienes afirman no temerla lo dicen
con la boca pequenia. De ello seria prueba que, cuando arrecian las
dificultades de la vida, son muchos los que piden a Dios, si, que les
envie la muerte y apresure el fin de sus dias. Pero, si a esos mismos los
visita una enfermedad grave, les falta tiempo para correr al médico
y prometerle el oro y el moro si logra curarlos, accién que aprovecha



688 PIO DE LUIS VIZCAINO, OSA

la muerte —el predicador recurre aqui a la figura de la prosopopeya-
para echarles en cara su incoherencia: «{Por qué ahora quieres huir
de mi?» (s. 84,1). Otros dejan entender asimismo que no tienen miedo
a la muerte, pero poniendo sus propias condiciones; por ejemplo, mo-
rir en su propio lecho ante las lagrimas de la esposa e hijos (s. 264,3).
Ya el mismo elegir un determinado modo de experimentar la muerte
manifiesta cuanto les atormenta el temor a ella (s. 264,3), pues las con-
diciones indicadas no son sino un analgésico, que solo tiene sentido
cuando hay dolor o, en este caso, temor.

De nuevo pasamos a los martires por la especificidad antes indi-
cada. Su exclusion del namero de los que no temen la muerte puede
explicarse desde esta afirmacion: «No temo, porque temo», que, a su
vez, se entiende desde Mt 10,28-30. En el pasaje, Jesus invita a no
temer a los que pueden dar muerte al cuerpo pero no al alma, sino a
Dios que puede llevar a la perdicion al cuerpo y al alma. En el contex-
to, el «<no temo» hay que entenderlo en el sentido de que se acepta su-
frir la muerte del cuerpo —no temo- para no sufrir la muerte del alma
-lo que temo-. Tampoco la afirmaciéon «ni pensando en mi misma
carne temo al que me amenaza con quitarme la vida», puesta en boca
de quien afirma no temer, excluye el temor a la muerte del cuerpo,
pues del eventual temor a quien puede procurarla da razoén el temor a
la muerte. Que este temor perdura aun en esa circunstancia resulta de
la pregunta formulada poco después: «{Por qué temo perder el cuer-
po yo que no perderé ni un cabello?» (s. 65,3). Pero que el temor a la
muerte del cuerpo resulte incoherente en quien acepta esas palabras
del Senor no anula su existencia, explicitamente afirmada. Fueron
martires, si, pero también hombres (s. 335H,2) y como hombres te-
mieron la muerte. El predicador contempla, pues, dos temores, uno de
los cuales se sobrepone al otro, eclipsandolo sin eliminarlo. Es lo mis-
mo que sucede, por ejemplo, a quien, por temor a perder la vida, se
desentiende de sus bienes materiales. Tal actitud no presupone que no
tema perderlos; solo indica que es superior su temor a perder la vida.
El temor a perder algo de menor valor pierde fuerza ante el temor a
perder algo mas valioso (s. 161,7-8). Aunque el obispo de Hipona no lo
hace, la misma concepcion se puede formular en positivo: «no temo,
porque amo», indicando asi que el amor a la Vida —Jesucristo— es mas
fuerte que el temor real a la muerte. Es lo que se sobrentiende cuan-



EL TEMOR DEL HOMBRE A LA MUERTE EN LOS SERMONES DE SAN... 689

do el pastor de Hipona afirma que Pedro toler6 la pasion —no temio
morir— y amo lo que estaba detras de ella; que amo el lugar a donde
se dirigia, pero toler6 el camino de muerte por donde iba (s. 299,8).
Lo mismo expresa el predicador en otros términos, sosteniendo que
es sentir comun de cualquier cristiano. Sostiene que Pedro preferia se-
guir a Cristo a no morir y que, de hecho, si hubiera existido —hipoétesis
irreal- una via mas espaciosa para poder seguirlo sin tener que morir,
nadie duda de que habria optado por ella (s. 297,3). Temia morir, si,
pero mas fuerte que ese temor era el deseo de seguir a Cristo y por eso
acept6 morir. Cuando el predicador, en referencia a Sal 125,5, afirma
que la siembra en invierno es dura y que, por eso, los martires echaron
su semilla entre lagrimas, alude a su temor a la muerte. Aunque era
tarea ardua, la llevaron a cabo en la esperanza de cosechar con alegria
(s. 313D,3). El superior amor a un bien -la cosecha de gloria junto al
Sefior— atenu6 el temor a perder un bien inferior —la vida fisica—. De
nuevo, no temié porque amo.

Idéntica concepcion se puede advertir, aunque de forma menos
clara, en la afirmacion de que los martires despreciaron con admira-
ble valor el enorme gozo de vivir y el miedo a morir, pues dieron la
espalda a las promesas y amenazas del mundo, al poner su mirada en
lo que tenian delante (cf. Flp 3,13), animados por un amor sincero,
una esperanza segura y una fe auténtica. Sostener que no temieron
perder la vida —«despreciaron el temor a la muerte»— porque amaban
la vida futura con Cristo, equivale a decir que, aunque temieron la
muerte, amaron mas la vida (s. 280,4). Solo en ese sentido no temie-
ron. La fe en la resurreccion de Jesus hizo que ellos no temieran morir
y, sin embargo, temieran la muerte. Por temor a una muerte mas gra-
ve —negar a Cristo— asumieron la inevitable muerte del cuerpo —no la
temieron- (s. 229H,3).

En sintesis, las afirmaciones mas o menos explicitas de que al-
guien, especialmente los martires, no temieron la muerte, no anulan el
hecho de la universalidad del temor al ultimo enemigo (1 Cor 15,26).
Los textos que parecen excluirla han de ser entendidos adecuadamen-
te. En concreto, han de ser comprendidos en un marco comparativo:
«no temer algo» equivale a «temerlo menos» que otra cosa, y solo
en comparacioén con ese otro temor mayor ha de entenderse ese «no
temer». «No temo, porque temo» es la abreviacién de una afirmacién



690 PIO DE LUIS VIZCAINO, OSA

como esta: «No me domina el temor a la muerte fisica porque me
domina el temor a la muerte eterna del alma». El temor a la muerte
fisica de quien eso afirma existe, pero no condiciona sus decisiones
fundamentales, y en ese sentido es como si no existiese. El término de
comparacién puede ser también un amor. En este caso, afirmar «No
temo, porque amo» seria la abreviacion de una afirmacién similar
a la anterior: «<No me domina el temor a la muerte fisica porque me
domina el amor a la Vida eterna». También en este caso el temor a la
muerte fisica existe, pero tampoco es él el que condiciona las decisio-
nes fundamentales del sujeto, y en ese sentido es como si no existiese.
El temor a la muerte fisica no se puede eliminar porque va asociado a
la naturaleza humana. De eso trata el siguiente apartado.

2.5. El temor del hombre a la muerte, condicién de la naturaleza
humana

El temor a la muerte no lo experimenta solo el hombre sino todo
animal; de hecho no hay ninguna especie de seres animados que no
la tema y rehuya (s. 280,3; 299,8; 297,3; 172,1). También en ellos se
da el instinto de conservacion. Es la misma naturaleza la que la teme
y la rehiye (s. 297,2). No es un simple dato de facto (vis consuetudi-
nis), sino que representa una condicion de su naturaleza (modus natu-
rae), como su voz (s. 299,8.9). Esta idea la expresa el santo también
en relacion con el primero de los apostoles, al indicar que, al temer
sufrir la pasion, Pedro manifestaba su naturaleza, no solo una dis-
posicion personal (s. 299,8). Matizando ain mas, vuelve sobre ella
cuando sostiene que quien propiamente temi6 no fue Pedro -nombre
sobrevenido asociado a la gracia recibida— sino Simén —nombre ori-
ginal asociado a la naturaleza— (s. 183,14). El panico a la muerte no es
una simple opinion, sino que brota de la naturaleza 12 (s. 172,1; 280,3;
297,3). Tampoco es la falta de fe o la desconfianza de alcanzar la sal-
vacion lo que suscita el temor a la muerte, ni cabe que un fiel dude de
pertenecer a Cristo por el simple hecho de sentirse turbado ante ella

12 Aqui san Agustin se opone a san Ambrosio que lo desvincula de la na-
turaleza (cf. De bono mortis 8,31). Cf. REBILLARD, E., In hora mortis. Evolution de la
pastorale chrétienne de la mort aux IVe et Ve siécles dans Uoccident latin (Rome 1994), 45.



EL TEMOR DEL HOMBRE A LA MUERTE EN LOS SERMONES DE SAN... 691

(s. 31,3; 305,4) 13. Es la naturaleza misma la que la teme; la que, por
propio impulso, lucha por no morir.

El temor a la muerte, repetimos una vez mas, es resultado del
amor a la vida. Con el aparecer de la naturaleza, es decir, con el na-
cer de la vida, apareci6 también la posibilidad y el miedo a perderla,
esto es, el temor a la muerte. Una cosa es la muerte y otra el temor a
la muerte. Si la muerte es consecuencia del pecado original, el temor
a ella es previo. Esta constatacion permite entender el actuar astuto
del tentador en el paraiso. Su astucia le llevo, no a tratar de conven-
cer a los primeros padres de que la muerte no es un mal y que, por
consiguiente, no tenian motivo para temerla, sino a garantizarles
que no iban a sufrirla, en el caso de que desobedeciesen a Dios (Gén
3,4). No les indujo a despreciar la muerte, sino que les dio seguridad
de que seguirian viviendo. Detras del primer pecado no esta, pues,
la falta de temor a la muerte sino la certeza errénea de Adan y Eva
de que, incluso si pecaban, no moririan. Si, segun el santo, el temor
a la muerte deberia haberles impedido trasgredir el precepto del
Sefior, es porque considera ese temor como previo al pecado. El
error de los primeros padres consistié en haber creido a la serpiente
que los enganaba y no al creador que miraba por su bien (s. 335B,1).
La serpiente, que conocia bien lo mucho que la naturaleza teme la
muerte, hizo un uso artero de ese temor a la hora de planear la ten-
tacion. Adan y Eva cayeron en ella no porque no temiesen la muerte,
sino a pesar de temerla, porque creyeron que no les sobrevendria. El
temor a la muerte es, si, consecuencia del pecado original (s. 299,9),
un residuo de €l 14, pero solo de facto, pues ese temor existia ya antes

13 Para entender como pudo surgir este pensamiento, cf. REBILLARD, E.,
«Contexte local and prédication: Augustin et la détresse des mourants», en Cris-
tianessimo e specificita regionali nel Mediterraneo latino (sec. IV-VI), Studia Ephemeridis
Augustinianum 46 (Roma 1994) 179-187. El mismo autor presenta el texto de s.
305,4 como un ejemplo de cémo los oyentes influyen en el predicador (cf. «The
Interaction between the Preacher and his Audience: The Case-Study of Augustine’s
Preaching on Death», en LIVINGSTONE, E. A. (ed.), Studia Patristica, vol. XXXI,
Peeters (Leuven 1997) 90-92.

14 Cf. DODARO, R., «‘Christus iustus’ and Fear of Death in Augustine’s Dis-
pute wirh Pelagius», en ZUMKELLER (ed.), Signum Pietatis. Festgabe fiir Cornelius
Petrus Mayer OSA zum 60. Geburtstag (Wiirzburg 1989), 341-361: 343.



692 PIO DE LUIS VIZCAINO, OSA

de él, aunque no fuese suficientemente reflejo 15. Lo que causo el
pecado fue llevar al hombre a experimentar la muerte, experien-
cia que acrecent6 en €l el temor a ella. Como es amarga la muerte,
bebida que el hombre tiene que tomar como castigo de su culpa,
también lo es el temor que suscita (s. 299,8). Contraida en Adan, es
deuda que tiene atado a todo hombre, que no puede no pagarla. El
que el hombre no quiera morir no hace que Dios, que se la impuso,
se la condone, aunque le queda la posibilidad de solicitarle un plazo
mayor de vida (s. 343,2).

El hombre comparte el temor a la muerte con el resto de seres
animados, pero se trata de dos casos distintos. En efecto, la naturale-
za del ser animado irracional que teme la muerte es la originaria, en
la que fue creado para morir; el hombre, en cambio, lo experimenta
en una naturaleza sobrevenida, mortal, distinta de la originaria en
la que fue creado para vivir por siempre, si respetaba la voluntad del
creador, que le habia amenazado con la muerte si le desobedecia.
Antes del pecado, el hombre podia morir o no morir, dependiendo
de su voluntad; después del pecado ya no puede no morir. El pecado
de los primeros padres fue el causante de que su naturaleza, poten-
cialmente inmortal, pasara a ser ineludiblemente mortal. Adan no
engendro6 a los restantes hombres en la condicién en que fue creado
él, sino en la que obtuvo con su pecado (s. 335B,1). Por eso, a diferen-
cia del caso de los animales, el temor a la muerte en el hombre tiene
un caracter mas tragico: en él el temor a perder la vida presente va
unido a la memoria de la pérdida de otra vida que Dios le ofrecié
pero él rechazé.

15 E. Rebillard afirma que el temor a la muerte no proviene de la naturaleza
—ex natura-, sino del castigo del pecado —ex poena— ( c¢f «La détresse du mourant:
sa valeur dans les sermons de saint Augustin»: Revue des études latines 60 (1991)
147-165). Pero hay que distinguir. Que el hombre descendiente de Adan sienta
temor a la muerte es ciertamente consecuencia del castigo del pecado original —ex
poena—, no el temor a la muerte en sentido absoluto, pues proviene de la naturaleza
—ex natura—. Su condicién de criatura limitada dejaba abierta la posibilidad de la
muerte, que lamentablemente se hizo realidad.



EL TEMOR DEL HOMBRE A LA MUERTE EN LOS SERMONES DE SAN... 693

3. RESPUESTA PASTORAL

Los sermones, fuente para estas paginas, son un producto pasto-
ral. Son obra de un pastor de la Iglesia catoélica en su funcién especi-
fica de ministro de la palabra. Tarea suya era orientar a su grey en su
caminar hacia los pastos eternos, integrando en esa perspectiva todas
las circunstancias de la vida, incluido el temor a la muerte, fuerza
poderosa capaz de condicionar el obrar humano. {Cémo actuar ante
él? ¢{Ha de dejarse subyugar el hombre o ha de subyugarlo é1? Creado
libre por Dios, debe salvaguardar siempre su libertad, sin dejar que
nada se la limite y, menos aun, se la anule en la practica.

3.1. Realismo desde la fe

Ténica general del predicador es instar a sus oyentes a instalarse
en el mas puro realismo; a asumir que el hombre ha de contar siempre
con la muerte y con el temor que inevitablemente suscita. Ya el simple
ver como se derrumban los templos con sus piedras y marmoles, bien
sujetos con hierro y plomo, le ha de ubicar animicamente en esa rea-
lidad (s. 84,1). Su unica posibilidad de eludirla pasa por excluirse del
género humano; posibilidad descartada para quien de hecho ya exis-
te como hombre (s. 279,9). La correcta actitud esta definida en estos
términos: «Teme morir, pero solo si puedes no morir» (en. Ps. 93,17).

El predicador quiere librar a sus oyentes del autoengaiio en que
a menudo caen: valorar como logro lo que en realidad es una pérdi-
da. Solo la costumbre legitima hablar de que tenemos determinado
nimero de anos; se trata de un calculo erréneo, pues, en realidad, se
cuentan afos ya consumidos (s. 84,2). La botella de la vida, con sus
dias contados, se va vaciando cada hora que pasa. Con la escena de
las bodas de Cana en el trasfondo, formula esta pregunta: «ite causa
tristeza que disminuya el vino y te alegras si pierdes dias?» (s. 84,2).
Cierto, cada dia vivido es una victoria sobre la muerte, pero haber
sorteado el peligro una y otra vez no equivale a haberlo eliminado:
quien cree haber vivido un dia mas, en realidad dispone de uno me-
nos (5. 229H,2). El simple postergar la muerte no resuelve el problema
porque no elimina el temor. La muerte se disfraza de vida, pero solo
para luego mostrarse mas cruel e inmisericorde.



694 PIO DE LUIS VIZCAINO, OSA

Es realista quien toma viva conciencia de lo que depende y de lo
que no depende de €l. Quien gasta energias en lo que no depende de
€l lo que hace es malgastarlas; hace buen uso de ellas quien las emplea
en lo que si depende, al menos en parte, de €l. Es una extrana aberra-
ci6n que un hombre tema lo que ni él ni ningun otro puede evitar y, en
cambio, deje de hacer lo que puede hacer, aunque sea limitado. Una
vez que ha hecho todo lo que puede para no morir, muestra ser sabio
quien no se angustia por lo que no puede evitar (229H,3; 279,9); lo
légico seria asumir con naturalidad el hecho inevitable de la muerte.
Mas, paraddjicamente, el hombre que gime bajo el peso del cuerpo,
lo considera una carga infelizmente dulce (s. 359A,8). Es asimismo
realista quien, sabiéndose un exiliado en la tierra de los vivos (Sal
118,19), asume con resignacién que mora gratuitamente en territorio
ajeno y que, en consecuencia, tendra que abandonarlo cuando el pro-
pietario se lo ordene (s. 359A,8). La vida es siempre un don del que no
se dispone a capricho. Es un absurdo pretender ganar un centimetro
de terreno a un océano infinito que, por otra parte, con una simple ola
puede llevarse al instante el fruto de mucho esfuerzo. En lineas gene-
rales, la lectura de sus textos deja la impresion de que el santo busca
disminuir, mas que acrecentar, el inevitable miedo a la muerte, hecho
que sorprende a un autor 16.

Es significativo que, para ayudar a superar el temor a la muerte,
el predicador no contemple eventuales beneficios que esta pudiera re-
portar y que se resumen en poner término a todas las necesidades de
las que ella es madre (cf. Heb 2,15) (s. 305A,7). En realidad, beneficios
supuestos, mas que eventuales, porque no puede aportar beneficio al-
guno lo que priva del primero de todos. Si llegara a faltar el bien de la
vida, que hace posibles todos los demas, cualquier beneficio careceria
de receptor y, por tanto, no tendria razén de ser. El santo no contem-
pla circunstancia o razén alguna para poder afirmar que la muerte en
si misma pueda verse como un bien que justifique no temerla al menos
en algunas ocasiones; ni siquiera la posibilidad de que, con el tiempo,

16 Cf. GEEST, P. van, «Ante omnia igitur opus est Dei timore converti (doctr.
christ. 2,7,9). Augustine’s evaluation of Fear», en DUPONT, A.; PARTOENS, G., y
LAMBERIGTS, M. (ed.), Tractatio Scripturarum. Philological, Exegetical, Rhetorical and
Theological Studies on Augustine’s Sermons. Ministerium Sermonis. Volume II, Brepols
2012, 443-463: 448.



EL TEMOR DEL HOMBRE A LA MUERTE EN LOS SERMONES DE SAN... 695

la maldad pueda corromper el corazoén (Sab 4,11) 17. Por ello, no cabe
ni siquiera imaginar que alguna vez pasase por su mente escribir un
tratado sobre De bono mortis, como su admirado san Ambrosio, con
quien simpatizaban al respecto sus adversarios pelagianos.

Aun admitiendo que el temor a la muerte no encarna la situa-
cion ideal del hombre, el santo no lo presenta como algo de lo que
el hombre tenga que sentirse culpable (s. 31,3); ni siquiera como algo
negativo y humillante de lo que el hombre pueda o tenga que avergon-
zarse. En el plano puramente humano, el temor a la muerte no es sino
manifestacion del amor a la vida, como ya hemos indicado. Y é{quién
puede avergonzarse de amar la vida? Como es facil de entender, para
ayudar a sus oyentes a gestionar el temor a la muerte el obispo de Hi-
pona recurre siempre, implicita o explicitamente, a la fe cristiana. Son
los textos sagrados leidos en la celebracién litirgica en que tiene lugar
la predicacion los que habitualmente le surten de argumentos. En ese
contexto hay que entender su insistencia en que ese temor también
lo sufrieron Pedro y Pablo y, sobre todo Jesucristo, que asumi6 las
flaquezas del hombre para que este no se viese quebrado por la falta
de esperanza 18 (5. 305,4). Al pastor no le quedaba, pues, sino tratar
de obtener el maximo provecho del temor a la muerte, pastoralmente
hablando. Y ello en dos perspectivas: en negativo, conseguir que el
temor a la muerte corporal y temporal no llevase al cristiano a un
comportamiento que, de hecho, significase renunciar a la vida eterna;
en positivo, transformar el temor a la muerte corporal y temporal en
amor a la vida eterna; considerar al primero, no como un obstaculo,
sino como un trampolin hacia el segundo. Esto conlleva revalorizar
el cuerpo que puede jugar su papel en el dinamismo que conduce a la

17" Polemizando con Julian de Eclana, san Agustin dira que, aunque la muerte
sea buena para algunos muertos, y mala para otros, siempre es mala para todos
los moribundos (c. ful. imp. 6,27). No obstante, valora positivamente que su ma-
dre, poco antes de morir, dialogase con amigos de Agustin sobre el bien de la
muerte (conf. 9,28).

18 El pastor de Hipona ve en Jesucristo en el huerto de Getsemani menos
alguien a quien imitar que alguien de quien acordarse en la hora de la muerte
para hacer frente a la angustia (cf. REBILLARD, E., In hora mortis, 70, y mas am-
pliamente en el ya mencionado articulo «La détresse du mourant: sa valeur dans
les sermons de saint Augustin».



696 PIO DE LUIS VIZCAINO, OSA

salvacion. El temor a la muerte es resultado de un apego legitimo al
cuerpo del que el alma rechaza ser separada 19.

3.2. Temor a la muerte y amor a la vida

Punto de partida del pastor de Hipona es que, como hemos re-
petido, el temor a la muerte no se puede erradicar; que lo mas a que
se puede aspirar es a desactivarlo, es decir, impedir que condicione
negativamente la vida, compeliéndola a conductas inmorales (s. 16,4;
280.4). En este contexto, lo que procede es permutar el grado del
temor y del amor: temer mas lo que se teme menos —0 No se teme en
absoluto- y temer menos lo que se teme mas; y, al mismo tiempo,
amar mas lo que se ama menos —o no se ama en absoluto— y amar
menos lo que se ama mas. La propuesta se sostiene sobre el dato de fe
de que hay dos tipos de muerte y dos tipos de vida: de una parte, estan
la muerte temporal del cuerpo y la muerte eterna del alma y, de otra,
la vida temporal del cuerpo y la vida eterna del alma. Son como dos
caras de una misma moneda. Unas veces el predicador enfatiza un
aspecto, otras el otro. Pero no siempre contrapone directamente las
dos clases de muerte o de vida, pues, a veces, las entrecruza.

a. Temer menos lo que se teme mds y temer mds lo que se teme menos

El santo constata que muchos hombres, también fieles cristianos,
suele temer mas la muerte del cuerpo y menos la muerte del alma,
incluida la eterna. De hecho, el gran temor a la muerte antes sefialado
se refiere solo a la muerte del cuerpo. Esta constataciéon da origen a
la pregunta repetidamente formulada: {por qué el hombre hace tanto
por retrasar la muerte temporal que esta fuera de su poder, y tan poco
por evitar su muerte definitiva, que tiene en sus malos conseguir? (s.
344,3.5; 127,2; 359A,8; 84,1; 302,4; 57,3; 161,7) 20. De hecho, son po-
cos los que, para no morir nunca, aceptan que Cristo les prive de sus
bienes (s. 302,5); asimismo los que no quieren morir dudan en ponerse

19 Cf. REBILLARD, E., In hora mortis, 65.

20 La misma idea la formula el santo de esta manera: «{No son quienes
asi aman la vida temporal los que mas os incitan a amar la eterna?» (s. 344,5).
O en forma mas personal: «¢Hacemos otro tanto por la vida eterna?» (s. 344.5).



EL TEMOR DEL HOMBRE A LA MUERTE EN LOS SERMONES DE SAN... 697

a salvo de la muerte definitiva, tomando su cruz y siguiendo al Sefor
(cf. Mt 16,24) (s. 344,4). No hay desdicha mayor que sufrir la muerte
(del alma) por miedo a la muerte (del cuerpo) (s. 101,3). Por ello, si
cabe elegir ya en vida no morir para siempre, no es sensato anteponer
a cualquier otra cosa diferir la muerte temporal (s. 279,9). Si tanto se
esfuerzan los hombres por morir lo mas tarde posible, iqué empeno
deberian poner en no morir nunca! Pero en ello nadie quiere pensar
(s. 108,4). El predicador no duda en afirmar que, de forma extrana, el
hombre parece no temer la muerte eterna (s. 77A,4). Frente a tal cons-
tatacion, sostiene que es preferible la muerte fisica a llevar una vida
que conduzca inevitablemente a la muerte eterna; que el fiel no ha de
temer aqui tanto una mala muerte (fisica), como una mala vida (mo-
ral), cuyo término sea la muerte eterna (s. 229H,3). La idea le lleva al
pasado mas remoto: si en el paraiso Dios ordené al hombre no pecar
para no morir, ahora puede pedirle morir para no pecar 21; entonces el
pecado llevaba a la muerte (fisica), ahora la muerte (fisica) puede ser
camino a la vida, pues la pena del pecado se convirtié en instrumento
al servicio de la virtud (s. 335B,2).

El fiel cristiano, pues, ha de elegir entre la muerte temporal y
la muerte eterna —o entre la muerte temporal y el castigo eterno (s.
279,9)-, teniendo en cuenta qué depende de la propia voluntad, al
menos en cierto grado, y qué no. Es la bascula de la justicia la que ha
de indicarle qué debe elegir (s. 305,2).

b. Amar menos lo que se ama mds y amar mds lo que se ama menos

Cristo vino a cambiar nuestro amor; a hacer del hombre, amante
de la vida terrena, un amante del cielo (s. 344,1). De hecho, de modo
similar a lo que acontece en relaciéon con la muerte, es facil constatar
que el hombre manifiesta amar mas la vida del cuerpo y menos la
vida del alma, incluida la eterna. Habida cuenta de que la muerte y
la vida son realidades opuestamente correlativas, se trata solo de una
presentacion diferente de lo dicho en el anterior apartado. Si el temor
a la muerte es el reverso del amor a la vida, el amor a la vida temporal
—correlativo en positivo al temor a la muerte temporal- se desacti-

21 La afirmacion tiene su sentido en el contexto de las persecuciones como
palabra dirigida al futuro martir.



698 PIO DE LUIS VIZCAINO, OSA

va potenciando el amor a la vida eterna —correlativo en positivo a la
muerte eterna—. El resultado es un cambio a mejor (s. 344,4). Siempre
teniendo en cuenta que la vida eterna de que se trata no es una vida
puramente espiritual, sino también «encarnada» en el cuerpo, pero
ya transfigurado. No hay. pues, desprecio alguno del cuerpo. Cuando
el martir deja de mirar por su cuerpo —atn corruptible— es cuando en
verdad mira por €l —ya espiritualizado- (s. 277,322). Usando la ima-
gen paulina (2 Cor 5,4), aunque el hombre se vea despojar del vestido
de carne, sabe que recibira un vestido mejor (s. 344,4). Logicamente,
se habla de desactivar en el caso en que ese amor se convierta en
impedimento para la vida cristiana. La afirmacién tiene su maximo
valor en el contexto del martirio. En efecto, la propuesta del perse-
guidor enemigo del cristiano: «niega y no moriras» es semejante a la
del diablo, tentador del primer hombre: «Toca y no moriras» (cf. Gén
3,1-5); similar es también su resultado. Solo similar porque obedecer
al perseguidor permite librarse de la muerte del cuerpo a costa de la
vida del alma, mientras que obedecer al tentador conllevé perder la
vida tanto del cuerpo como del alma (s. 335B,3). Solo quien perdio6 o
tiene debilitada su fe cae en la insensatez de perder la vida eterna, que
es segura, por temer perder la vida presente, insegura y en todo caso
breve (s. 344,5). El predicador expresa la duda de si realmente ama la
vida quien se limita a temer la muerte fisica (s. 344,5). La alternativa
correcta la ofrece el salmista (Sal 125) cuando habla de que al arrojar
la semilla entre lagrimas —~derramar la sangre- sigue el traer con gozo
la gavilla —recibir la corona en la vida eterna- (s. 313D, 3); la muerte y
la vida aparecen revestidas respectivamente de tristeza y de gozo. El
santo presenta la alternativa en términos de sensatez y necedad. En
efecto, si se considera sensatos a quienes recurren a todos los medios
para vivir unos pocos dias mas, esforzandose en diferir la muerte,
icuan necios hay que juzgar a los que viven de tal modo que pierden
la vida eterna! (s. 127,2); si tan alto es el precio pagado por prolongar
esta vida, icuanto habra que pagarse por la exencion de la muerte en
la vida futura! (s. 280,3). Todo ello, sin olvidar el criterio de la utili-

22 La diferencia entre uno y otro estado del mismo cuerpo la expone en
este mismo sermoén mas adelante (s. 277,4ss).



EL TEMOR DEL HOMBRE A LA MUERTE EN LOS SERMONES DE SAN... 699

dad, que se traduce en pasar del temor vano —temor a perder la vida
temporal- al temor 1til ~temor a perder la vida eterna- (s. 161,7).

El santo trata de ser preciso al sefialar que, si la vida no es eter-
na, tampoco es vida. Tal era el problema del joven rico del evangelio
que se encontraba atrapado entre la necesidad de morir y el deseo de
vivir, que le llevé a preguntar al Senor como podia alcanzar la vida
(Mt 19,17) (s. 306,6-7) 23. Preciso también al sefialar que lo en verdad
apetecible no es una vida eterna, sino una vida eterna feliz. De hecho,
la vida eterna no siempre es objeto de deseo, hasta el punto de que,
en determinada circunstancia, en vez de temer su pérdida, se deseara.
Es el caso de los condenados que, en medio de los tormentos, querran
morir, pero ya no podran (s. 127,2). En definitiva, para desactivar el
temor a la muerte, como minimo se ha de amar la vida eterna como se
ama la vida terrena (s. 344,3), aunque lo logico es amarla mas.

3.3. Contando siempre con la gracia

El temor a la muerte temporal no puede ser eliminado, pero si
desactivado, ya por el temor mayor a la muerte eterna, ya por el amor
mayor a la vida también eterna. El recurso funciona tanto a la hora de
aceptar la muerte que sobreviene al hombre sin que entre en accién
su libertad —en caso de enfermedad o de ancianidad-, como, sobre
todo, la muerte en que si entra en juego —por ejemplo, en el caso de los
martires—. Pero una cosa permanece cierta: aunque el hombre tiene
su parte en esa desactivacion, por si solo es incapaz de lograrla. Como
era de esperar, el predicador de Hipona también se manifiesta a este
respecto como doctor de la gracia. Gracia tanto mas necesaria cuanto

23 Como ejemplo «evangélico» de temor a la muerte, san Agustin presenta
también al joven rico del evangelio (cf. Mt 19,16-22). Segun el santo, en medio de
su opulencia, lo interpelaba el temor a la muerte. Temia morir y se veia obligado
a ello, sin poder evitarlo. Acorralado ante la necesidad de morir y el deseo de
vivir, se acercé al Senor y le pregunt6 qué tenia que hacer para conseguir la vida
eterna, la que realmente le interesaba, porque, como matiza el Senor en su con-
trapregunta, no puede hablarse propiamente de vida si no es eterna. Acuciado a
diario por el temor de la muerte, buscaba la vida eterna. A su entender —comenta
el obispo— poseia ya la vida feliz, pero le faltaba que fuera eterna; de ahi su temor
a la muerte. El predicador resume su deseo en estos términos: «No quiero mas,
a condicion de que lo que ya poseo se perpetie eternamente» (s. 306,6; 38,7).



700 PIO DE LUIS VIZCAINO, OSA

mayor y mas universal es el mal sufrido; gracia que adquiere la forma
de rescate del temor a la muerte que tiene esclavizado al hombre.
Como es comprensible, la mirada del pastor se vuelve al redentor,
Jesucristo 24.

Punto de partida no podia ser otro que la encarnacion del Hijo
de Dios, que, al asumir la condicién de siervo, asumi6 tanto la muerte
como el temor a ella, para librar al hombre de ambos males. Jesucristo
personificé en si al hombre temeroso de la muerte y, si manifesté de-
bilidad ante ella (Mt 26,39), fue para otorgarle fortaleza a €l (s. 297,3;
344,4). El temor a la muerte que experiment6 Cristo tiene valor de
gracia concedida al hombre, pues quiso consolarlo haciendo suyas
la debilidad y flaqueza humanas. El misterio pascual resume la obra
redentora de Jesucristo: al asumir el temor a la muerte y la muerte
misma, asume libremente lo que el hombre teme; al resucitar muestra
al hombre por qué el temor a la muerte no debe condicionar negati-
vamente las opciones acordes con la fe. El que, tras haber encontrado
la muerte, haya vuelto a encontrar la vida, significa que el temor a la
muerte es cosa del pasado (s. 330,4). Por lo que se refiere al cristiano,
en su muerte tiene la tarea asignada —la pasién- y en su resurreccion
el premio prometido -la resurreccion-. Esa tarea que realizaron los
martires ha de realizarla todo cristiano con la piedad si no puede con
la pasion pues, aunque el morir sobreviene a todos, no a todos les
acontece poder sufrir y morir por Cristo (s. 375B,1).

Jesucristo se encarné para dar fortaleza a los hombres con su pa-
labra y con su ejemplo, a fin de que no temieran la muerte (s. 335B,2),
pero iconsigui6 el objetivo? El santo usa términos que, a primera vis-
ta, apuntan en esa direccion, pues habla de aniquilar (peremptio) ese
temor, de eliminarlo (auferre) (s. 147,2; 229G,1) y de hacerlo desapa-
recer (delere) (s. 363,3); sin embargo, no parece ser esa su opinion. La
afirmacién requiere ser matizada, si no se quiere hacer inuitil la obra
del Sefior.

Con su gracia, el Sefior ayuda al hombre a hacer frente al temor
a la muerte. Sin ella, los martires —el ejemplo mas cualificado- no

24 Cf. KortiLa, H., «<Mors, mortalitas», en Augustinus-Lexikon, vol. 4, Schwabe
Verlag, Basel, Schweiz, 2018, 92-93 (4. The fear of death and the death of Christ).



EL TEMOR DEL HOMBRE A LA MUERTE EN LOS SERMONES DE SAN... 701

habrian podido despreciar, por la verdad y la vida eterna, la dulzura
de la vida presente (s. 296,8; 335B,4-5). Esa ayuda va mas alla de su
palabra, con que él mismo infunde temor a un determinado tipo de
muerte (cf. Mt 10,28-31; Lc 12,4-5) (s. 156,8), y de su ejemplo. Por otra
parte, la fuerza de su ejemplo es limitada en cuanto que, contra lo que
pudiera parecer, su plena imitacion no esta al alcance ni siquiera de
los martires. La razoén es que, a diferencia de él, el hombre no puede
disponer libremente de su vida y de su muerte (cf. Jn 10,18). De ahi
la ayuda que presta al cristiano el ejemplo de los apoéstoles a la hora
de imitar a Cristo, pues los siente mas cercanos. El santo obispo com-
para el temor a la muerte con zarzas punzantes que se encuentran en
el camino, pero que ya no se temen al haberlas triturado el paso de
otros viandantes. Aunque solo menciona explicitamente a Pedro y a
la Piedra (cf. Mt 16,16) (s. 297,3), podia haber mencionado también a
los demas apostoles.

Ahora bien, ni los apostoles ni los martires posteriores amaron la
muerte; se limitaron a tolerarla (s. 299,8; 359A,8; 335,1; 84,1). Unos y
otros hubieran querido seguir viviendo si les hubiera sido posible sin
traicionar la fe (335B,32), pero superaron el temor a morir. Al aceptar
la exhortacion a no temer la muerte que les dirigio el Sefior (cf. Mt
10,28-31; Lc 12,4-5), se comportaron distintamente a Adan: si este
mereci6 la muerte por no temerla 25, ellos no la temieron, para escapar
de ella (s. 335B,2). Alentados por las palabras del Sefor, vencieron el
temor a la muerte y el dolor porque no los temieron. El doctor de la
gracia aparece de inmediato al matizar que quien venci6é fue quien
moraba en ellos y que lo hizo mostrandoles deleites espirituales para
que no sintiesen los dolores corporales, pero solo en la medida sufi-
ciente para someterlos a prueba, sin que llegasen a sucumbir (s. 280,4).
El Sefior ayuda, pero no suple. En todo caso, la victoria del martir es
siempre una victoria en Cristo.

Volvamos a la afirmacion del santo de que Jesucristo eliminé el
temor a la muerte. Si ello fuera realidad, {como afirmar que es natu-
ral? Es necesario, pues, interpretar el sentido de los verbos de que se

25 En el sentido indicado previamente, de que no temieron que les sobreven-
dria (s. 335B,1).



702 PIO DE LUIS VIZCAINO, OSA

sirve el santo para referir la obra de Cristo en relacién con el temor
a la muerte. En realidad, Cristo no lo eliminé; lo que hizo fue desac-
tivarlo, privarlo de su fuerza coactiva. Por seguir con el ejemplo de
los martires, en ellos persiste latente, pero sin poder ejercer su poder
esclavizante. En la practica, privado de su fuerza es como si no exis-
tiera; deja de ser obstaculo para alcanzar la Vida. La prueba de que
el temor no es destruido sino solo desactivado es que, rota la relacién
con Jesucristo, vuelve a manifestarse; que, si el hombre pierde la fe, el
temor vuelve a mostrarse nefastamente activo en €l

En efecto, la desactivacion del temor a la muerte que hace efectiva
el misterio pascual llega al fiel por medio de la fe, inseparable de la
esperanza y la caridad (s. 280,3-4). La fe le otorga la certeza de que
ninguna criatura sujetara a un muerto ante la voz del creador vivo,
pues todos los que estén en los sepulcros oiran su voz y saldran (Jn
5,28) (s. 344,4). La fe hace que el fiel no tema perder su vida, dado
que Jesus le asegura que no perdera ni un solo cabello (cf. Mt 10,29-
30; Lc 21,18). La fe le asegura también que el cuerpo mortal sera
devuelto a quien no temi6 entregar su vida, aceptando su muerte. Ni
siquiera, pues, pensando en la carne puede el cristiano temer a quien
le amenaza con quitarle la vida (s. 65,2). Inseparablemente unida a la
fe, también la esperanza tiene su papel: fundada en la resurreccién
del Sefior, quita al fiel cristiano el motivo para seguir temiendo lo que
temia (s. 229H,3; 335B,1; 363,3; 147,3; 217,6). De ahi que el Apéstol
exhortase a los tesalonicences a no entristecerse como los que, por no
tener esperanza (1 Tes 4,13), sufren la angustia de la muerte. Si la po-
sibilidad de la muerte produce angustia, la esperanza y la fe consuelan
y levantan el 4nimo; la condicién humana es capaz de sobreponerse
gracias a la promesa divina (s. 172,1). Cristo libra al fiel de la desdicha
de caer en la muerte eterna por temor a la muerte temporal, pues no
hay peor preocupaciéon por la vida que la que impide llegar a la Vida.
Destinado al horreo, el fiel no ha de temer que se arranquen las zarzas
(s. 101,3). En manos del cristiano esta hacer algo para nunca morir: si
teme la muerte, ame su Vida, esto es, Dios, Cristo y el Espiritu Santo
(s. 161,7). El temor al dolor, a la humillacion y a la muerte que perse-
guian al hombre fueron sepultados en las aguas del bautismo como
los guias de los carros del Faraon (s. 363,2).



EL TEMOR DEL HOMBRE A LA MUERTE EN LOS SERMONES DE SAN... 703

4. OBSERVACIONES CONTEXTUALES

4.1. El «sabio» cristiano

El temor es una pasion del alma. Ahora bien, el tema de las pa-
siones del alma fue objeto de reflexién frecuente por parte de los filo-
sofos de la antigiiedad. Platon y Aristételes dejaron su propia palabra
al respecto, pero fueron los estoicos los que mas reflexionaron sobre
el tema. Los primeros sostienen que el sabio puede experimentar las
pasiones, luego sometidas a la razon; los segundos, que las consideran
un juicio intelectual irracional —en definitiva un vicio de la mente—,
defienden la apatheia como condicion para el ejercicio de la virtud y
rehtiisan admitir que el sabio esté sujeto a ellas. Cierto, admiten que el
sabio puede soportar determinadas pasiones causadas por imprevis-
tas circunstancias externas, pero siempre conservando con la firmeza
del espiritu una adecuada valoracion de lo que se debe desear o evitar
conforme a la razon; con otras palabras, esas pasiones ni oscurecen
con el error ni eliminan con la culpa la sabiduria que hace sabio al
hombre. Pueden hacerse sentir en la parte inferior del alma, pero no
se imponen a la razén del sabio, que las domina 26. Como principales
pasiones consideraban el deseo y el temor, el gozo y la tristeza 27.

San Agustin estaba al corriente de los planteamientos de las dis-
tintas escuelas filosoficas, y en la Ciudad de Dios entra en el debate 28.
Pero su reflexion no se apoya en la autoridad limitada de los filosofos,
sino en la suprema de la Escritura. Asume que la mente esta sometida
al orden y a la ayuda de Dios, y las pasiones, a la medida y al limite de
la mente, para que se pongan, cuando sea posible, al servicio de la jus-
ticia, del bien. La pasién no es necesariamente un vicio, pudiendo ser
buena o mala. Lo que interesa, pues, no es si el animo se encoleriza, si

26 Ciu. 9,4. San Agustin aduce la opinién de Cicerén, segun el cual la dife-
rencia entre las distintas escuelas filosoficas es mas de palabras que de conceptos.
Unos y otros sostienen que la facultad espiritual del sabio se mantiene libre del
dominio de las pasiones.

27 Ciu. 14,3.
28 Sobre el estoicismo en la obra de san Agustin, cf. COLISH, M. L., The

Stoic Tradition from Antiquity to the Early Middle Ages. 11. Stoicism in Christian Latin
Thought through the Sixth Century. Brill, Leiden 1990, 142-238.



704 PIO DE LUIS VIZCAINO, OSA

esta triste o teme, sino la causa del hecho29. Solo a partir de ahi cabe
valorar una pasién como buena o no. Tomando como referencia prin-
cipal a san Pablo y a Jesucristo, contradice a los fil6sofos del Portico.
El obispo de Hipona sostiene que incluso los santos que viven segtin
Dios en esta vida —los «sabios» cristianos, se podria decir— experimen-
tan esas pasiones, pero en ningtin modo cabe considerarlas como un
vicio, siempre que tras ellas haya un recto amor, la laudable caridad.
Sostener una apatheia absoluta carece de sentido porque implicaria
excluir la compasion y la misericordia del alma del sabio, por el sim-
ple hecho de tratarse de pasiones; mas todavia, excluir de la felicidad
futura el amor y el gozo seria el peor de los vicios; por otra parte,
en relacién con el tiempo presente, la carencia de pasiones que van
contra la razén y perturban la mente, va unida a la desaparicion de
todo pecado en el hombre, algo que no se da en esta vida 30. Esta apa-
theia, pues, solo cabe esperarla en la vida futura. Frente a la apatheia
estoica, el santo contemplaba, para el tiempo presente, una eupatheia
cristiana 31. El sabio no puede, ni debe eliminar todas las pasiones,
pero si someterlas a la razon y orientarlas al bien. Que Cristo se com-
padeciese del temor del hombre a la muerte y lo asumiese él mismo es
argumento suficiente para no condenarlas todas sin mas.

Como ya indicamos, cuanto precede sobre el temor a la muerte
esta tomado de los Sermones al pueblo del obispo de Hipona, palabra
de un pastor a sus oyentes en su gran mayoria fieles —es decir, bauti-
zados— o simples catecumenos. No hay, pues, que esperar toparse con
explicitos planteamientos filoséficos, ni adversarios de esa categoria
con los que el predicador confrontase sus puntos de vista32. No obs-
tante, tampoco cabe imaginar que €l renunciase a presentar, aunque
«en modo sermoén», su pensamiento al respecto. De hecho, el plan-

29 Ciu, 9,5.
30 Cf. particularmente Ciu. 14,9.
31 Cf. CouisH, M. L., The stoic Tradition, 222.

32 Hay, no obstante, excepciones; una es el s. 150. Después de citar Hch 17,18,
que presenta a algunos fil6sofos estoicos y epictireos debatiendo con el Apéstol,
comenta: “Sin duda, muchos de vosotros desconocen quiénes son o fueron unos y
otros, es decir, qué pensaban en qué ponian la verdad y qué buscaban con su filo-
sofia; mas, puesto que hablamos en Cartago. hay muchos que lo saben” (s. 150,3).
Cf. también s. 156,8; 348,3.



EL TEMOR DEL HOMBRE A LA MUERTE EN LOS SERMONES DE SAN... 705

teamiento teérico referido sostiene su catequesis sobre el temor a la
muerte en los sermones, comenzando por la afirmacion explicita de
que el temor es una pasién (s. 299,8), pero no siempre entendida sin
mas como un juicio intelectual irracional, pues admite que hay pa-
siones que pueden ser intrinsecamente buenas. Sobre el presupuesto
de que toda pasion lo es de la mente, la reiterada afirmacién de que
todo hombre —incluido, por tanto, el «sabio»— experimenta el temor
a la muerte, sin considerarlo por si mismo un vicio, es una refutacion
de la ensefianza estoica. En efecto, si el alma racional del sabio no
experimenta ninguna pasion —asi los estoicos— y si todo hombre ex-
perimenta el temor a la muerte sin que le abandone nunca —asi san
Agustin—, solo cabria concluir que, para é€l, el sabio que propugna el
estoicismo no existe. Ademas, experimentar o no el temor a la muerte
no depende ni de la propia virtud, ni del conocimiento adecuado, sino
de la naturaleza; se trata de un sentimiento humano (hAumanus affectus)
(s. 359A,8; 5. 127,2), no de una carencia de sabiduria.

Pedro, Pablo y el conjunto de los martires 33—por sefalar solo a
los fieles de mas categoria— pueden ser considerados sabios, segin
la terminologia filoséfica, pero no como los sabios estoicos. Por una
parte, ellos experimentaron el temor a la muerte, pero, en lugar de
dejarse dominar por él, lo dominaron, sometiendo a un orden y medi-
da ese temor, experimentado en su mente, no en la parte inferior del
alma; por otra parte, la causa ultima de ese temor la ve el santo en la
naturaleza humana, sin olvidar las consecuencias al respecto deriva-
das del pecado original; en tercer lugar, el variado fundamento de la
superacion del temor: la sustitucién de un temor —la pérdida de la vida
presente— por otro —la pérdida de la vida futura—; la sustitucion de un
amor —a la vida presente— por otro —el amor a la Vida en Dios- no se
debe a la propia virtud o no exclusivamente a la propia virtud, sino
a la gracia de Dios, en la que estan incluidos la palabra y el ejemplo
de Jesucristo. Es, por tanto, la gracia la que, sin eliminar el temor, lo
desactiva: en ella esta la via cristiana a la felicidad, no en el orgullo

33 En adelante nos fijaremos fundamentalmente en los martires, no porque
hayan sido los tnicos que han superado el temor a la muerte, sino porque lo han
hecho en unas circunstancias excepcionales. En efecto, no es lo mismo aceptar
la muerte inevitable a causa de una enfermedad o de la una avanzada edad, que
aceptarla cuando se podria evitar cediendo a las exigencias del perseguidor de turno.



706 PIO DE LUIS VIZCAINO, OSA

de los estoicos (s. 150,10); en cuarto lugar, la voluntad de Jesucristo de
personificar en si al hombre, asumiendo la debilidad de su temor a la
muerte, es fuente de fortaleza para él.

Un ultimo aspecto: en el temor a la muerte de los martires no hay
que contemplar solo el aspecto de debilidad —considerado un vicio
por los estoicos—, sino también su servicio a la caridad. Es el caso, por
ejemplo, de los pastores que se enfrentan victoriosamente al miedo a
la muerte: al pasar antes los «carneros» por la aspereza de la muerte,
las ovejas pudieron entrar también por ese camino (s. 296,3; 297,3). Es-
tamos ante lo que el santo afirmaba en la Ciudad de Dios: el temor a la
muerte puede convertirse en ejercicio de misericordia para con otros.

4.2. El «héroe» cristiano

Siempre en la Ciudad de Dios, san Agustin menciona repetidamen-
te a determinados varones ilustres (viri optimi) en la historia de Roma,
ejemplos de virtud. Entre ellos cuenta a los Mucios, los Curcios, los
Decios o los Régulos34, a los que los paganos consideraban héroes
por haber dado pruebas de una excepcional fortaleza al no haber te-
mido la muerte y, de hecho, haberla aceptado, aunque podian haberla
evitado. Todo ello por amor a la patria terrena y a la gloria humana.
El obispo de Hipona los compara con los apostoles y los martires cris-
tianos en el aspecto especifico de la superacion del temor a la muerte,
tema que ocupa un rol importante en la estructura argumentativa de
la primera mitad de la gran obra apologética agustiniana35. Sobra
decir que, en opinién de san Agustin, los apostoles y los martires su-
peran a los héroes paganos. Superioridad que testimonian las varias
diferencias que senala. Una, que, mientras los paganos se infligieron
a si mismos las torturas, los cristianos soportaron, «con fortaleza mas
auténtica, con espiritu religioso mas verdadero» las que les infligieron,
en numero incontable (ciu. 5,14-20); otra, que, detras del desprecio del

34 Cf. Ciu. 1,24;2,9; 5,14. A ellos podrian anadirse los habitantes de Sagunto
que prefirieron morir, procurandose ellos mismos la muerte, antes que entregarse
a los cartagineses y quebrantar la fidelidad a los romanos (ciu. 3,20).

35 Al respecto, cf. DODARO, R., «/l timor mortis ¢ la guestione degli exempla
virtutum...», 17.46.



EL TEMOR DEL HOMBRE A LA MUERTE EN LOS SERMONES DE SAN... 707

temor a la muerte por parte de los cristianos, no se hallaba el amor por
la gloria terrena, como era el caso de los héroes paganos, sino el amor
a la verdad y a la gloria fundada en Dios; una tercera, que, mientras
los paganos atribuian a la propia virtud la superaciéon del temor a la
muerte, los cristianos la atribuian al hecho de imitar a Jesucristo 36, y
ala gracia y misericordia divinas 37. De hecho, en la segunda parte del
libro noveno de la obra, san Agustin propone la mediacion de Cristo
como unica posibilidad de liberacion el temor a la muerte 38.

En ninguno de los textos de predicacion examinados, compara
san Agustin a los martires cristianos con los héroes romanos, ni los
presenta explicitamente como héroes. El hecho se puede explicar por-
que no cabe pensar que, en su conjunto, los oyentes del predicador
conocieran la historia de Roma hasta el punto de poder utilizarla él
como término de comparacion para sus objetivos. La razon principal,
sin embargo, es la misma por la que tampoco los designé como tales en
la Ciudad de Dios, segun nos refiere él mismo: no lo admitia el lenguaje
eclesiastico 39. Pero si lo hizo de forma implicita. De hecho, el modo
de hablar de ellos deja entender que los consideraba auténticos héroes.
Nos referimos al lenguaje de contienda, exaltacion y de triunfo, asocia-
do especificamente al hecho de haber superado el temor a la muerte,
y no a cualesquiera otras hazanas. Lenguaje de contienda es presentar
su martirio como un gran combate (certamen) (s. 280,3; 335,1); lenguaje

36 Al respecto cf. DODARO, R., «’Christus iustus’...».

37 En este contexto, la discusion de c¢iu. 10,22 hay que entenderla no solo
en polémica antiporfiriana en relacién con la via de la purificacién sino también
en polémica antiromana en relaciéon con el concepto de virtus en general y en
particular el valor frente a la muerte, que distingue al martir cristiano del héroe
romano. El martir cristiano, como el cristiano comin, vive del perdén en esta vida.
Esto significa que la virtud del martir deriva de la gracia y de la misericordia de
Dios, y que sera perfeccionada solo después de esta vida (R. DODARO, «’Christus
iustus»’...», 30-31). Abundando en la misma idea, la virtud del martir se distingue
de la del vir optimus romano por el hecho de que la muerte del pagano ‘le con-
sigue luego la recompensa de una gloria humana —una especie de inmortalidad
subrogada (ib., 43).

38 Cf. DODARO, R. «Christus iustus’...», 18); STRAW, C., «Timor mortis»,
en FITZGERALD, A. (dir.), Diccionario de san Agustin. San Agustin a través del tiempo,
Monte Carmelo (Burgos 2001), 1275-1277.

39 Cf. Ciu. 10,21.



708 PIO DE LUIS VIZCAINO, OSA

de exaltacion es la mencion de su grandeza, de su excelsitud (s. 297,3;
299,8), de su gran fortaleza (s. 65,3); lenguaje de triunfo es no solo la
mencion explicita del triunfo obtenido (s. 280,4), sino también la refe-
rencia a la victoria (s. 280,4), a la corona recibida, mas enflorada que
la de demas fieles40 (s. 297,3; 335B,2; 299,8; 65,3; 147,3), al honor y
a la gloria sublimes (s. 280,4; 335,1; 335B,3;). De forma implicita apa-
rece también cuando, después de senalar todo lo que distingue a los
martires, el predicador se pregunta: «{Quién puede mostrar algo igual
con un ejemplo tomado de esta tierra?» (s. 280,4). De igual manera, el
repetido indicar el motivo por el que vencian el temor a la muerte y la
insistencia en lo que les otorgaba la fortaleza para superarlo permite
advertir esa comparacion implicita, habida cuenta también de que los
sermones en que aparecen son considerados como contemporaneos de
la composicion de la primer aparte de la Ciudad de Dios. Logicamente,
tratandose de sermones, este modo de presentar a los martires no es
tanto apologética, como ejemplarizante 41.

4.3. Rotura con una primera etapa, continuidad basica posterior

Lo que hemos hecho ha sido una lectura «sincrénica» con referen-
tes externos: el sabio estoico, el héroe romano. Pero también cabe ha-
cer una lectura «diacrénica», comparando los textos segin el momen-
to en que fueron predicados, que se solapa con el sucederse de las tres
grandes controversias en que particip6 el santo: con los maniqueos,
con los donatistas, con los pelagianos42. La comparacion no es facil
por razones vinculadas a la cronologia de los sermones. La primera,
porque, de los que hemos citado, hay muchos a los que los estudiosos
no han conseguido asignar una fecha de predicacion; luego, porque,
cuando se la han asignado, a menudo es grande la disparidad de opi-

40 La mencion de la corona tiene su lugar en el contexto del otorgamiento
del premio en la tradiciéon romana, pero conviene no olvidar que tiene también
base biblica en 2 Tim 4,8 y 1 Pe 5,4.

41 Cf. Luis VizcaiNo, P. de, «Los martires, argumento en la Ciudad de Dios
(I. 1I-X)», en Dos amores fundaron dos ciudades. XV Jornadas Agustinianas, Centro
teologico san Agustin, Madrid 2012, pp. 321-354.

42 Aunque no trata especificamente de los sermones, cf. REBILLARD, E., In
hora mortis, 84-92; 43-45.



EL TEMOR DEL HOMBRE A LA MUERTE EN LOS SERMONES DE SAN... 709

niones entre ellos. No obstante tales problemas, es posible aportar
algunos datos.

El primero de todos es que, en relacion con el temor a la muerte,
el Agustin predicador esta ya muy lejos de opiniones vertidas en sus
primeros escritos, cuando estaba excesivamente influenciado por la
tradicién filosofica43. En efecto, recién convertido, en Casiciaco sos-
tenia que, por confesion unanime, la mas alta cima de la filosofia con-
siste en la total indiferencia frente al dolor y a la muerte, a la vez que
reconocia que es algo muy dificil incluso para los hombres mas doctos
(ord. 1,11.32; cf. también b. uita 4,24). En los sermones, en cambio, la
virtud no la muestra la indiferencia ante el dolor, considerada imposi-
ble, sino la capacidad de superarlo merced a la gracia de Dios 44.

En la misma linea, poco después, siendo ya presbitero, en réplica
al maniqueo Adimanto, escribia que el cristiano, sujeto libre, no temia
ningin género de muerte, como la temia el judio, sujeto esclavo, sien-
do esta la razon por la que se habia escrito: Maldito todo el que pende de
un madero (Mt 21,23; Gal 3,13) (c. Adim. 14). Asumiendo que habla de
no temer la muerte fisica, como se deriva de la cita biblica, este modo
de pensar se aparta también de lo sostenido después en los sermones.
De hecho, en la predicacion el tema del temor a la muerte no aparece
de forma directa y clara en el debate de Agustin con sus antiguos
correligionarios. Pero puede verse implicito en el mismo hecho de
temer la muerte, entendida como separacion del alma del cuerpo, en
cuanto que significa una aceptacién de este, mientras que la soterio-
logia maniquea tenia su fundamento en esa separacion. Temer perder
el cuerpo implica valorarlo positivamente y apreciar la vida humana,
contra lo que pensaban los maniqueos 43.

43 Cf. CoLisH, M. L., The Stoic tradition, 221-223.

4 Aqui advierte E. Rebillard una cierta rotura. Aunque en relacién con el
temor a la muerte, no pueda hablarse en san Agustin de una evolucion en linea
recta, se da una coagulacion o una cristalizacién de elementos que, en determinado
momento, constituyen un nuevo discurso («The Interaction... », 87).

45 Cf. GIRAUD, J.-M., La mort chez saint Augustin. Grandes lignes de Uevolution de
sa pensée, telle qu'elle apparait dans ses traités. Editions universitaires Fribourg 1992,
75; STRAW, C., «Timor mortis», 1274.



710 PIO DE LUIS VIZCAINO, OSA

La cuestion del temor a la muerte tuvo mayor presencia en el de-
bate del santo con los donatistas, no tanto por discrepancia en los prin-
cipios, sino por circunstancias debidas a la dureza de la convivencia
entre ambos grupos cristianos. A modo de ejemplo, Petiliano, obispo
cismatico de Cartago, sostenia que una fe solida excluye el temor a
la muerte, temor que, segtin él, impulsaba el actuar de los catélicos;
sostenia asimismo que ellos —los donatistas—, gracias al temor de Dios,
no temian ni los suplicios ni las muertes que les procuran los catoélicos,
mostrandose asi cuamplidores de Mt 10,18. En su respuesta, san Agus-
tin le da en cierto modo la razoén, remitiendo a los donatistas que se
procuraban la muerte arrojandose a precipicios para ser tenidos por
martires, pero anadiendo que su no temer la muerte no habia que atri-
buirlo a fortaleza, sino a pertinacia (cf. ¢. litt. Pet. 2,196-197; 225-226;
229-230), o a la busqueda de gloria humana (ep. 185,2,8). Por otra par-
te, que la fe bien arraigada excluye el temor a la muerte —sigue dicien-
do el obispo catolico al donatista— es su conviccién personal, siempre
que se entienda en el sentido que hemos indicado previamente: no se
trata de que no exista el temor, sino de que es superado por otro mas
fuerte. Los martires de los que, en nuestro contexto tematico, tan elo-
giosamente habla el predicador de Hipona en los sermones son aque-
llos que no temieron sufrir al muerte de manos de los enemigos de la
fe, por temor a la muerte eterna y por amor a la vida eterna, no quienes
no temieron sufrirla de sus propias manos para evitar ser integrados
por la fuerza en la comunion catdlica (¢. Gaud. 1,41)46. En la insisten-
cia del santo en que los martires murieron por la verdad y no por la
gloria humana, que subyace al axioma tan repetido por el santo de
que al martir no lo hace el tormento que sufre, sino la causa por la que
lo sufre 47, cabe ver no solo una comparacién implicita con los héroes
paganos, sino también con los tenidos como tales por los donatistas.

46 Cf. STRAW, C., «Timor mortis», 1275.

47 Martyr no facit causa sed poena. Se trata de una afirmacion que aparece
muy frecuentemente en boca de san Agustin cuando habla de los martires en el
marco de la polémica antidonatista. Limitandonos a los sermones, cf. s. 53A,13;
94A,1; 274, 275,15 285,2; 306A,1; 335C,2; 335G. Es decir, ante Dios s6lo es martir
el que tiene una causa justa: el que muerte por Cristo, por la fe, por la justicia.
El hecho de haber padecido mucho no es criterio, sin mas, para obtener o conce-
der el titulo de martir, pues lo mismo que ha padecido un martir puede haberlo
padecido otro por una causa nefanda.



EL TEMOR DEL HOMBRE A LA MUERTE EN LOS SERMONES DE SAN... 711

En cambio, la controversia pelagiana si dejo huellas, aunque no
hayamos visto mencionados ni Pelagio ni sus secuaces. Pelagio nega-
ba toda vinculacion entre la muerte fisica y el pecado original; por
tanto desvinculaba también el temor de la muerte del pecado ori-
ginal 48. En realidad, en relacion con el temor a la muerte, el monje
bretén coincidia con san Agustin, pues ambos sostenian que es na-
tural, pero, al sostenerse esa coincidencia sobre presupuestos tan di-
versos, acababa en profunda divergencia. La divergencia estaba en
que, segun el hereje, Dios cre6 al hombre mortal, por lo que el temor
a la muerte esta vinculado a esa realidad, independientemente de la
existencia o no del pecado original; segun el santo, en cambio, al
crear al hombre, Dios le dio la posibilidad de elegir entre la condicion
mortal y la inmortal, dependiendo de si obedecia a su precepto o no;
por tanto, si hubiera obedecido a Dios, el hombre se habia hecho in-
mortal, condicién en la que no cabria temor alguno a la muerte, pero
como, de hecho, le desobedecio, se hizo mortal y con la mortalidad
lleg6 el inevitable temor a la muerte. En sintesis, segun Pelagio, el
hombre teme, de facto, la muerte porque fue creado mortal; segtin san
Agustin, el hombre teme, de facto, la muerte porque, al desobedecer a
Dios prefiri6 ser mortal a inmortal. Por otra parte, Pelagio, siguiendo
planteamientos estoicos, asumia que el hombre podia superar por si
mismo el temor a la muerte; que puede ejercer control voluntario so-
bre su propio temor a la muerte, debido solo a una debilitacion de la fe
y la fortaleza 49; san Agustin, a su vez, fiel a su soteriologia, asume que
el hombre solo puede superar ese temor si recibe la ayuda de la gracia
de Dios. La insistencia del predicador de Hipona en la universalidad
de facto del temor a la muerte como consecuencia del pecado original
y en la necesidad que, para desactivarlo, tiene todo hombre —inclui-
do el santo— de la gracia de Cristo, no solo de su ejemplo 59, hay que

48 No obstante que la comprension de Pelagio del temor a la muerte pre-
ocup6 menos a san Agustin que otros aspectos de su teologia (cf. Cf. DODARO,
R., «‘Christus iustus’... », 346. El autor se basa en el hecho de que no aparece en
Gest. Pel. 35,61 en que el santo resume sus temas de debate con él.

49 Cf. al respecto, cf. DODARO, R., «‘Christus iustus’...», 341-350; STRAW, C.,
«Timor mortis», 1274.

50 Cristo solo puede ser imitado en su humildad, en su kénosis. La ejempla-
ridad de Cristo esta, pues, limitada a la humildad por la que el hombre puede
recibir (no generar) la virtud para afrontar valerosamente la muerte. Ademds, es



712 PIO DE LUIS VIZCAINO, OSA

considerarlo como consecuencia de la polémica antipelagiana. Segin
un autor, el discurso de san Agustin sobre el temor a la muerte sufri6
cierto cambio en torno al 411-412. Pero no se trata de que le llevara
a cambiar sustancialmente de opinién, sino solo de matices y de una
mayor amplitud de horizontes51. La frecuencia del tema en sermones
asumidos como contemporaneos de la polémica es prueba también de
la intensidad de la misma.

La frecuencia de que acabamos de hablar se vio favorecida tam-
bién, sin duda, por el hecho de la caida y saqueo de Roma por obra del
godo Alarico en agosto del afio 410. Con su rio de sangre y muerte hizo
palidecer no solo a los romanos sino también, aunque en distinto grado,
a ciudadanos del imperio de las zonas limitrofes. Aunque fue un hecho
puntual, que, ademas, tuvo lugar en Italia, no en Africa, sus secuelas de
destruccion y muerte calaron en el animo de los ciudadanos del Afri-
ca Romana, al tener viva descripcion de ellas de boca de los muchos
profugos. No hay que valorar solo el hecho puntual, sino la sensacién
de inseguridad que se extendi6 por el Imperio y se diria que particular-
mente en el Africa romana donde buscaron y hallaron refugio numero-
sos profugos. Buena parte de los sermones examinados son posteriores
a la tragedia sufrida por la capital del Imperio. Significativamente uno
de los sermones mas citados en estas paginas es el 344, considerado no
anterior al 428, predicado cuando los vandalos estaban ya a las puertas
de Hipona. Es logico que el temor a la muerte anidara en los corazo-
nes de los oyentes del predicador Agustin y es logico asimismo que el
pastor se preocupase de orientarlos en aquella terrible circunstancia 52.

Pio pE Luis Vizcaino, OSA

preciso reconocer que el modo como el hombre —en particular el martir- que imita
la muerte de Cristo afronta la suya no demuestra en €l una virtud ya perfecta,
sino aun en via de perfeccion por medio de la experiencia del combate contra el
miedo a la muerte (certamen fidei). La humildad con que el imitador de Cristo ante
la muerte se conforma al ejemplo de Cristo consiste en el reconocimiento de la
propia incapacidad moral de superar el miedo a la muerte. De ahi que el martir
cristiano se vea obligado a implorar la ayuda divina en el momento de la muerte
para poder afrontarla (DODARO, R., «J/ timor mortis...», 40-41).

51 REBILLARD, E., «<The Interaction...», 92.

52 E. Rebillard, sefniala variantes, no de contenido, sino de matices entre un
momento y otro (cf. «Interaction», 92,94).



