
EL TEMOR DEL HOMBRE A LA MUERTE EN LOS SERMONES DE SAN... 675

El temor del hombre a la muerte 
en los sermones de san Agustín

Resumen

La universalidad de la muerte es un hecho obvio, pero ¿es igualmente uni-
versal el temor a ella por parte del hombre? La respuesta de san Agustín es 
inequívocamente afirmativa. En las tres partes del artículo se exponen res-
pectivamente la constatación del hecho, el tratamiento pastoral por parte del 
obispo de Hipona y el contexto cultural y eclesial. Según el santo, del temor 
a la muerte no está excluido ningún hombre, ni siquiera los mártires, o los 
apóstoles, o el mismo Jesucristo; es un temor que propiamente proviene de la 
misma naturaleza humana y solo de facto depende del pecado original, por 
lo que sostener que se carece de ese temor es solo una forma de decir que es 
superado por otro temor mayor que lo desactiva, pero que no lo elimina ni en 
los mártires. En su tratamiento pastoral, el obispo pone a sus oyentes ante esa 
dura realidad desde la fe, les impulsa a superar el temor a la muerte temporal 
con el amor a la Vida eterna, algo solo posible si se cuenta con la gracia y 
el ejemplo de Jesucristo que desactiva el temor, sin eliminarlo. En la tercera 
parte, se compara el pensamiento del santo con el de los estoicos en relación 
con la pasión del temor y a los mártires cristianos con los héroes de la Roma 
pagana, y se valora el influjo que han dejado en el tema las controversias con 
maniqueos, donatistas y pelagianos.

Palabras clave: Muerte, temor, naturaleza, mártires, vida, gracia, Jesucris-
to, estoicos, héroes.

Abstract

The universality of death is an obvious fact, but is man’s fear of it equally 
universal? St. Augustine’s answer is unequivocally affirmative. In the three 
parts of the article: the observation of this fact, the pastoral treatment by the 
Bishop of Hippo and the cultural and ecclesial context, are presented respec-
tively. According to the saint, no man is excluded from the fear of death, not 
even martyrs, or apostles, or Jesus Christ himself; it is a fear that properly co-
mes from human nature itself and only de facto depends on original sin; so to 
maintain that this fear is lacking is only a way of saying that it is overcome by 

CiuD-Ra 236-3 (2023) 675-712



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO, OSA676

another greater fear or love that deactivates it, but does not eliminate it even 
in the martyrs. In his pastoral treatment, the bishop puts his listeners before 
this harsh reality from the perspective of faith, encourages them to overcome 
the fear of temporary death with the love of eternal Life, something that can 
only be possible if we have the grace and example of Jesus Christ that deac-
tivates fear, without eliminating it. In the third part, the thought of the saint 
is compared with that of the Stoics in relation to the passio of fear and the 
Christian martyrs with the heroes of pagan Rome, and the influence left on 
the subject by the controversies with Manichaeans, Donatists and Pelagians 
is valued.

Key words: Death, fear, nature, martyrs, life, grace, Jesus Christ, Stoics, 
heroes.

1.	I ntroducción

La máxima assueta vilescunt (lo muy conocido pierde valor, a lo 
habitual no se le da importancia)  1 parece no tener validez cuando 
se trata de la muerte. Nada hay más conocido, nada más frecuente 
que ella, contemplada lógicamente no en la persona concreta, sino en 
la sociedad y, más en general, en la naturaleza. No hay ser racional 
adulto que no la conozca, ni ser vivo que no acabe experimentándo-
la. No obstante, no puede decirse que no suscite, no ya interés, sino 
preocupación. Por muy habituado que el hombre esté a ella, no le es 
indiferente. Cabe que muestre indiferencia ante la muerte de otras 
personas o seres vivos, pero no ante la suya propia. Ante ella nadie 
puede situarse a distancia infinita, pues todo hombre se ve obligado 
a mirarla casi cara a cara, a sufrir su gélido aliento –sobre todo si se 
trata de un anciano (s. 344,4)– y a temerla. Cosa distinta es que la cul-
tura actual trate de ocultarla, de cerrar los ojos ante ella y de actuar 
como si no existiera.

Como ya indica el título, el tema objeto de estudio aquí es el temor 
del hombre a la muerte. Mas, por lo que acabo de indicar, procede se-
ñalar que el contenido de estas páginas tiene un alibi muy concreto: 
en cuanto al tiempo, los siglos IV y V de nuestra era; en cuanto al 

1  Cf. La idea aparece frecuentemente en la obra agustiniana. Cf. s. 17,3; 21,1; 
61,6; 105,3; 157,5; 352,6; In Io. eu. 41,3; en. Ps. 102,9; 103,1,18; 140,1; también uera 
rel. 102; doctr. chist. 1,42; 2,5; ciu. 21,4 {4]; mend. 24; c. Iul, 6,17.



EL TEMOR DEL HOMBRE A LA MUERTE EN LOS SERMONES DE SAN... 677

lugar, el África romana; en cuanto a la sociedad, la del tardo imperio; 
en cuanto al marco religioso, la fe cristiana ya extensamente implan-
tada pero no suficientemente arraigada; en cuanto al tipo de muerte, 
la física; en cuanto a la fuente, los sermones  2 de san Agustín, pastor 
que conocía bien los amores y temores de los fieles a los que servía.

Al predicador no le faltaron contextos que le podían conducir a 
reflexionar y a hablar sobre el temor a la muerte. Primero, su realidad 
natural e inevitable, que entonces se hacía sentir más por su habitual 
mayor precocidad y por el multiplicarse de sus causas. Luego, la ce-
lebración litúrgica de las fiestas de los santos mártires que planteaba 
en su cruda realidad la actitud no ante la inevitable muerte natural, 
sino ante una posible muerte testimonial. A la cita acudían también 
las controversias maniquea –si, según la secta, el cuerpo es en sí mis-
mo malo, ¿tiene sentido el temor a la muerte física?–, donatista –¿qué 
explicación cabe dar de que algunos se la procurasen a sí mismos?– y 
pelagiana –¿de dónde proviene el temor a la muerte?–. Además de 
una referencia suficientemente clara  3, en el trasfondo de algunos tex-
tos se puede percibir el saqueo de Roma por obra del godo Alarico en 
agosto del 410  4. En el mismo contexto, no hay que olvidar el peligro 
representado por los bárbaros que amenazaban las diversas fronteras 
del imperio y en los últimos años de la vida de Agustín la presencia 

2  Nos limitamos exclusivamente a los sermones ad populum, dejando de lado 
tanto los Tractatus sobre la primera carta de san Juan, como los Tractatus sobre el 
evangelio de san Juan y las Enarrationes sobre los salmos. Estas dos últimas obras 
fueran predicadas solo en parte.

3  Nos referimos al sermón 84. Amén del tono general, leemos en su primer 
parágrafo: «Los templos, las piedras, los mármoles, aunque bien sujetos con hierro 
y plomo, se derrumban…», referencia probable a la trágica caída de Roma. 

4  Cf. en ese contexto cabe entender la mención de una «tribulación tem-
poral» en s. 296,6ss. Por otra parte, como señala R. Dodaro, «en el libro I (de 
la ciudad Dios), el saqueo de Roma dio motivo a san Agustín para un discurso 
sobre el temor a la muerte… Para Agustín, el modo en que una persona, pagana 
o cristiana, afronta valerosamente la muerte indica la fuente y el fin teológico 
de su virtud” («Il timor mortis e la questione degli exempla virtutum: Agostino, de 
Civitate Dei I-X», en Alici, L.; Piccolomini, R., y Pieretti, A. (eds.), Il mistero 
del male e la libertà possibile (III): Lettura del De ciuitate Dei di Agostino. Atti del VII 
Seminario a Perugia, Roma 1996, 7-48: 18. Las páginas 7-17 tratan del temor a 
la muerte en los libro I-V, y en las páginas 18-28, en los libros VI-IX, y en las 
pp. 28-42, en el l. XIII, y en las páginas 42-47 ofrece una clave interpretativa.



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO, OSA678

de los vándalos en el África romana  5. Aunque en vida del santo no 
consta que se diera tal desastre, el temor a la muerte lo suscitaba de 
modo especial el peligro siempre presente de epidemias como la que 
se extendió en Cartago en tiempos de san Cipriano, que le llevó a 
escribir la obra De mortalitate. 

No es preciso que el santo mencione explícitamente del temor a 
la muerte para advertir que está hablando de él. No querer morir, re-
husar morir, huir de la muerte, tratar de evitarla, etc., son expresiones 
distintas que lo presuponen. Por otra parte, el temor a la muerte se 
hace acompañar de determinadas reacciones psicológicas y modos de 
actuar que lo manifiestan sin formulación explícita. Siendo la muerte 
el hecho primordial, circunstancias que la suelen acompañar pueden 
alterar la reacción ante ella. A modo de ejemplo, el temor a la muerte 
puede encubrirse como miedo al dolor, del tipo que sea, que en mu-
chos casos lleva asociado. Un caso especial es el del suicidio al que 
en la antigüedad incitaban los estoicos en determinadas situaciones 
de la vida, igual que quienes hoy aceptan y promueven la llamada 
eutanasia. Tal opción no puede presentarse sin más como argumento 
probatorio de que no se teme a la muerte. Quien se suicida no lo hace 
porque no tema la muerte, sino porque ese temor es nada comparado 
con la dificultad de asumir la calidad concreta de su vida. Significati-
vamente, en los sermones agustinianos el suicidio no aparece relacio-
nado ni con el miedo a la vida ni con el temor a la muerte.

El sentimiento que experimenta el hombre ante el hecho de la 
muerte lo expresa san Agustín en sus sermones con diversos térmi-
nos en sus formas sustantivadas o verbales: horror (s. 183,14; 280,3), 
trepidatio (s. 76,4; 183,14; 270,2; 273,1; 284,6; 296,8; 297,1), terror (s. 
330,4), timor (passim). Al hombre le horroriza la muerte, le produce 
escalofríos, le causa pánico, le suscita temor. Los tres primeros térmi-
nos, los que expresan mayor intensidad en la emoción, son más bien 
ocasionales en comparación con el tercero, el habitual y el que mejor 
expresa la realidad cotidiana.

5  De ellos hace mención explícita san Agustín en el sermón 344, que se 
supone predicado no antes del 428, dos años antes de su muerte. Este sermón 
será repetidamente citado en estas páginas.



EL TEMOR DEL HOMBRE A LA MUERTE EN LOS SERMONES DE SAN... 679

2.	L os datos

2.1.	Constataciones sobre el temor a la muerte

El temor a la muerte es solo el reverso del amor a la vida, a la vida 
presente. Detrás del miedo a morir está el enorme gozo de vivir (s. 
344,5; 280.4). Si no hubiera amor a esta vida tampoco habría temor 
a la muerte. La afirmación de que «no hay absolutamente ninguna 
cadena en esta vida que pueda sujetar a quien no se sienta atrapado 
por el amor a ella» (s. 280,4), se puede glosar de esta manera: «no 
cabe temor a la muerte en quien no se siente atrapado por el amor a 
esta vida». Se teme la muerte en cuanto mal que priva del bien raíz de 
todos los demás bienes, el de la vida. Dios prometió la vida a los hom-
bres por lo mucho que les agrada vivir y se la prometió eterna por lo 
mucho que temen morir (s. 127,2). El problema radica en que, de he-
cho, el paso a la vida eterna acontece a través de la muerte. El hombre 
quiere llegar a la vida eterna, pero no a través de la muerte, aun con-
tando con la resurrección; en otros términos, quisiera quedarse aquí 
y entrar en otra vida mejor sin desprenderse de la que tiene. El deseo 
de no morir nunca, primer deseo de todo hombre (s. 229H,3), explica 
el temor a la muerte que convierte la vida, para quien la ama, en un 
invierno diario, es decir, en tiempo de tribulación (s. 38,7). Así se ma-
nifiesta la sensibilidad humana (humanus affectus) (s. 359A,8; 127,2). 
El temor a la muerte punza particularmente cuando todo sonríe en la 
vida (s. 38,7); no obstante, aunque las condiciones en que se desarrolla 
sean calamitosas, la perspectiva de su fin llena de pánico al hombre (s. 
84,1). Ni siquiera en esa circunstancia pierde la vida su encanto y dul-
zura (s. 335B,2). Entre las súplicas humanas que con mayor frecuencia 
llegan a los oídos de Dios está la de vivir largo tiempo, aunque en la 
práctica signifique llevar una vida atormentada. El mundo acaricia de 
tal manera que nadie quiere poner término a esta vida, incluso desdi-
chada, y el hombre, en cuanto amante de ella, teme que se le quite (s. 
84,1-2). De hecho, no faltan quienes valoran más la vida en esta tierra 
que la felicidad misma, sea la presente temporal, sea incluso la futura 
eterna, estando dispuestos a renunciar a una y otra felicidad con tal 
de seguir viviendo por siempre aquí. La felicidad la determina tanto 
el dato positivo de vivir, como el negativo de no temer ya la muerte, 
inseparables el uno del otro (s. 150,10). El objeto primero del amor 



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO, OSA680

del hombre es la vida en sí y, solo en un segundo momento, una vida 
venturosa; prefiere una vida menos plena sin pasar por la muerte a 
una vida plena que siga a la muerte. Es la gran miseria del hombre en 
vida, pues no resulta equiparable la situación de un muerto que desee 
la vida de que carece a la del vivo que teme perderla (s. 229H,2). El 
temor a la muerte ratifica la afirmación de san Pablo (Ef 5,29) de que 
nadie ha tenido odio a la propia carne (s. 344,4). 

Que el temor a la muerte es esencialmente el reverso del amor a 
la vida lo manifiesta también el hecho de que el predicador no suela 
aducir otras causas para justificarlo. Sin que esté del todo ausente  6, el 
dolor, físico o moral, como justificación del temor a la muerte apenas 
aparece en los sermones. No obstante, el santo constata que, de hecho, 
al temor a la muerte se une a menudo el dolor, prevaleciendo alterna-
tivamente uno u otro (s. 280,4). No solo el dolor físico, pues la simple 
perspectiva de morir sin ver a la esposa e hijos llorando su partida de 
este mundo puede tapar el temor a morir del esposo (s. 264,3). Tam-
poco se encuentran otras contingencias de la vida que podrían expli-
carlo como, por ejemplo, el deseo de criar y educar personalmente a 
los hijos, de disponer de tiempo para poder reparar el mal causado a 
alguien, de concluir determinada obra, de prácticas filantrópicas, o 
de ponerse al servicio de Dios y del evangelio, etc. Desde una pers-
pectiva específicamente religiosa, al santo tampoco parece servirle 
el temor a la muerte como recurso psicológico para estimular, por 
ejemplo, la recepción del bautismo por parte de los catecúmenos, que 
constituían un grupo bien nutrido de los cristianos  7, o una conversión 
sincera de fieles extraviados. 

El hombre, pues, teme la muerte ante todo por su poder de des-
truir la vida. En realidad, sin embargo, la causa no es ese poder en 
cuanto tal –que podría quedarse en simple posibilidad– sino el que de 
hecho la destruye, sin que se pueda evitar. En terminología del santo 
la gravedad del caso no estaba en el poder morir (posse mori) sino en la 

6  En una obra del 412, escribe el santo: «Si la muerte careciese de grandes 
fatigas y amarguras no se celebraría como acto sublime de paciencia el soportarla 
o despreciarla por motivo de justicia» (pecc. mer. 2,54).

7  Entonces se consideraba también cristianos a los catecúmenos, no solo a 
los fieles, esto es, los ya bautizados.



EL TEMOR DEL HOMBRE A LA MUERTE EN LOS SERMONES DE SAN... 681

imposibilidad de no morir (mors non potest non esse o non posse non mori) 
(s. 359A,8). Ante la muerte quiebra el conocido principio escolástico: 
del posse al esse non valet illatio: aquí lo posible acaba siempre siendo 
real. Mientras la necesidad objetiva de morir se satisface indefecti-
blemente, el deseo de vivir por siempre, nunca (s. 306.6). El hombre 
siente la muerte como una imposición (mori cogimur) (s. 306,6; 296,3). 
Ese miedo es algo con lo que lucha todo hombre (s. 359A,8), que teme 
lo que no puede soslayar, lo que le llegará quiera o no, pues nada 
tiene más cierto que la muerte, al estar inseparablemente unida al he-
cho mismo de haber nacido (s. 279,9; 57,3; 229H,3; 359A,8; 229H,2). 
Quien nace contrae una enfermedad que lo llevará inevitablemente 
a la muerte, por mucho que trate de esquivarla (s. 344,4). Al respecto, 
no cabe sostener que la esperanza tenga alas cortas, sino que care-
ce de ellas. Puede que alguien –pagando lo que se le exige– celebre 
haber podido redimirse de los bárbaros y eludir la muerte, pero no 
podrá eludir que ella aparezca, incluso al instante de haber pagado el 
rescate (s. 344,4). El temor a ella ni siquiera halla compensación en el 
consuelo de una larga vida aquí, pues aunque, de hecho, uno acabe 
recorriendo todas sus etapas –de la infancia a la decrepitud– nunca las 
tiene aseguradas (s. 229H,3). El temor a la muerte es algo duro, moles-
to y triste; una entre las cosas que el hombre debe soportar, tolerar y 
llevar con paciencia (s. 359A,8; 313D,3). En ello consistió el combate 
supremo que tuvieron que afrontar los mártires (s. 335,1).

2.2.	¿Experimentaron el temor a la muerte san Pedro, san Pablo 
y Jesucristo mismo?

El temor a la muerte puede interpretarse como signo de debilidad 
o de necedad. Por ello cabe preguntarse si lo han sufrido también 
personas de una calidad inequívocamente superior a la del conjunto 
de los seres humanos; si ese temor es universal o admite alguna ex-
cepción. Ya más en concreto, ubicándonos en ámbito cristiano, ¿ex-
perimentaron ese temor personas como los apóstoles Pedro y Pablo y, 
por encima de ellos, Jesucristo mismo, Dios y hombre? La respuesta 
de san Agustín es positiva: los tres lo experimentaron. 

En cuanto a Pedro no cabe dudar. Es Jesús mismo quien lo afirma 
implícitamente al decirle junto al lago de Genesaret: «… cuando seas 



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO, OSA682

anciano, extenderás las manos y otro te ceñirá y te llevará a donde 
no quieras» ( Jn 21,18) (s. 229O,2). «A donde no quieras» es una alu-
sión clara al temor a la muerte que el apóstol iba a experimentar (cf. 
s. 299,8). El momento de esas palabras es significativo: ni siquiera el 
tener ante sus ojos, ya resucitado, a Jesús al que antes había visto pen-
der del madero fue suficiente para quitarle el temor (s. 147,3; 297,2). 
Se entendería su temor antes de ver a Cristo resucitado, pero ya no 
tanto después de verlo; y, sin embargo, lo sintió (s. 297,2). Significati-
vamente, en otro sermón, que se supone de la misma época, el predi-
cador afirma que el ver la carne del Señor ya resucitado solo sirvió a 
Pedro de prueba (exemplum) de que la muerte no debe ser tan temida 
(s. 296,3). 

Por otra parte, el predicador de Hipona se complace en enfatizar 
que el temor lo sentiría Pedro «incluso siendo anciano» (s. 229O,2; 
335B,3; 297,3), forma de indicar que no está ligado a ninguna edad, 
sino a la condición humana. Podría pensarse que se pierde al llegar a 
la vejez, cuando se tiene ya la certeza de que la muerte llegará pronto, 
pero no es el caso. Al contrario, cuando más cerca la ve, más pánico 
produce al hombre. Pedro, pues, no llegó por propia voluntad a la 
gracia enorme de padecer y morir por Cristo; superó, si, el temor a 
morir –de hecho murió por Cristo–, pero no del todo, pues perduraba 
en él (s. 335B,3). 

Pero es preciso volver atrás. Como respuesta a la triple pregunta 
que Jesús le había dirigido en relación con su amor, san Agustín pone 
en boca de Pedro estas palabras: «En mi corazón veo que te amo, y lo 
ves también tú; no puedes no ver mi actual amor, tú que viste mi te-
mor futuro» (s. 229O,2). Jesús, pues, ya había reconocido previamente 
el temor de Pedro a morir cuando lo negó en casa de Caifás, negación 
que surgió del miedo a tener que padecer lo mismo que él (s. 147,3), 
siendo este también el motivo por el que lo había sentido ya antes, 
en Cesarea de Filipo, cuando Jesús anunció a los apóstoles la propia 
pasión y muerte futuras (Mt 16,21-23). El temor a morir –comenta el 
santo– le impidió negarse a sí mismo como le pedía el Señor (cf. Mt 
16,24) y, amándose mal, lo negó a él (s. 330,4). Abandonado a sus 
fuerzas, se sintió horrorizado ante el tétrico anuncio. Pero san Agustín 
está atento a distinguir lo que en Pedro fue obra de la gracia –confesar 
que Cristo era el Hijo de Dios– y lo que fue obra de la naturaleza –el 



EL TEMOR DEL HOMBRE A LA MUERTE EN LOS SERMONES DE SAN... 683

temor a morir–. De lo uno y de lo otro dan razón sus dos nombres –
Simón y Pedro–; el temblor, el horror y el temor ante la muerte hay 
que atribuirlo a la naturaleza no a la gracia: procedían de Simón; su 
confesión de fe, de Pedro (s. 183,14). 

Dos pasajes de las cartas de Pablo (2 Cor 5,1-4; 2 Tim 4,6) per-
miten al obispo de Hipona afirmar, contra una primera impresión, 
que también el Apóstol temía la muerte. Cuando en el primer texto, 
el Apóstol expresa su deseo de despojarse de su vestido mortal –la 
carne en que vivía– y vestir el inmortal, está indicando también que 
no quiere abandonar el cadáver bajo el cual gime, que, recurriendo a 
un oxímoron, califica de «carga amargamente dulce». Lo que desea es 
llegar al lugar donde nadie muere, pero no a través de la muerte, sino 
adquiriendo, ya en esta vida, el cuerpo espiritual que recibirá después 
de la resurrección (s. 359A,8). No quiere, pues, morir, porque teme 
morir (s. 344,4). En el segundo texto el Apóstol sostiene que está ya 
a punto de ser inmolado y que se acerca el momento de su partida de 
este mundo. Palabras que, a primera vista, dejan la impresión de que 
se acerca gustoso a la pasión y muerte, a diferencia de Pedro al que 
iban a llevar a donde él no quería ir (cf. Jn 21,18). Interpretación que 
rechaza el obispo, al considerar que tales palabras son de alguien que 
sufre, no de alguien que se deleita, y así equipara a los dos apóstoles: 
«Si bien lo entendemos, quiere morir Pablo y quiere morir Pedro, y no 
quiere morir Pablo y no quiere morir Pedro», distinguiendo de nuevo 
entre la naturaleza (ninguno quiere) y la gracia (ambos quieren) (s. 
299,8)  8. La naturaleza está tocada por el temor a la muerte que la 
gracia permite superar, como se verá más adelante.

Pero ¿qué decir de Jesucristo que, además de hombre, es Dios? 
Se entiende que Pedro y Pablo sintieran temor a la muerte puesto 
que cargaban con la naturaleza pecadora heredada de Adán, pero 
¿también lo sintió Jesús que estuvo exento de pecado? ¿Qué temor 
podía experimentar él que declaraba tener poder para entregar su 
alma y para recuperarla de nuevo (cf. Jn 10,18)? En principio, al sos-

8  Pero no siempre se expresó de la misma manera. Por ejemplo, aunque no 
en un sermón, sino en la exposición de un salmo, el obispo de Hipona, apoyán-
dose en Flp 1,23-24, sostiene que san Pablo no experimentó temor a la muerte, 
al saber que iba a resucitar al fin del mundo (en. Ps. 93,19).



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO, OSA684

tener que la única posibilidad de no temer la muerte era excluirse del 
género humano (cf. s. 279,9), san Agustín no podía eximirlo del temor 
a la muerte. Algo que confirma el testimonio explícito de los textos 
evangélicos. De hecho, la tristeza ante la muerte y la petición al Padre 
de que pasara de él el cáliz de la pasión (Mt 26,38-39) son expresión 
de ese temor (s. 297,3; 344,3). Por supuesto, su temor es temor del 
hombre que él es. Las palabras: Padre, si es posible, pase de mí este cáliz 
son grito de la carne, no del espíritu (Mc 14,38), de su debilidad en 
cuanto hombre, no de su divinidad (s. 344,3). Su súplica en Getsemaní 
(cf. Mt 26,39) es el grito de la carne humana que tomó en beneficio 
del hombre (cf. Flp 2,7) (s. 299,8; 344,4). Tal grito nada tiene que ver 
con el poder que le permitía entregar su vida y luego recuperarla ( Jn 
10,18)  9. Su debilidad es la de los miembros del cuerpo del que él es la 
cabeza, debilidad que asumió personalmente (s. 305,4). No obstante, 
entre el temor de Jesucristo y el de los apóstoles y los demás hombres 
existe una gran diferencia: Cristo padeció el temor a la muerte, real 
sin duda, porque quiso, no como necesidad de una naturaleza peca-
dora, porque la suya no lo era. Si, como veremos, el temor a la muerte 
es, de facto, efecto residual del pecado original, al estar libre él de 
todo pecado, estaba libre del temor a la muerte. Pero libremente nos 
personificó en sí (s. 31,3; 305,4; 297,3: 299,8; 335B,3) y libremente 
asumió experimentar el temor a la muerte por compasión hacia noso-
tros (s. 313D,3); siendo fuerte en virtud de su majestad, se hizo débil 
por compasión hacia la humanidad (s. 264,3) y para exhortar con su 
ejemplo a los mártires a no temer la muerte (s. 335B, 2).

2.3.	Magnitud del temor a la muerte

Aunque se rompa un objeto hecho de vidrio, el vidrio se conserva 
y dura siglos. Se teme que se rompa un vaso de cristal, pero no que 
el cristal padezca la vejez o la fiebre. No es el caso del hombre, más 
débil y frágil que el cristal; puede, sin duda, salir indemne de varios 
golpes, es decir, puede retrasar la muerte, pero solo hasta cierto punto 
(s. 109,1). Sabe que no puede hacer nada contra ella, pero hace lo que 

9  De hecho, en otro momento, también en la exposisión de un salmo, no 
dudará en afirmar: « quien tenía poder para entregar su vida y poder para recu-
perarla de nuevo (cf. Jn 10,18) no temía la muerte» (en.Ps. 100,6).



EL TEMOR DEL HOMBRE A LA MUERTE EN LOS SERMONES DE SAN... 685

puede, valga la paradoja. No puede hacer nada definitivo, pero hace 
lo que puede provisionalmente; no puede conservar como nueva la 
prenda que tiene, y trata de ponerle remiendos, pero llegará el mo-
mento en que ya no haya tela a la que coserlos. El enorme esfuerzo 
y cúmulo de fatigas que se impone para diferir un poco la muerte es 
indicador del ingente temor que le suscita (s. 359A,8). El horror que 
causa a la naturaleza de cualquier ser vivo solo es comparable a la 
dulzura que produce esta vida calamitosa y limitada en el tiempo, que 
lleva al hombre a no escatimar esfuerzos para perdurar en ella lo más 
posible (s. 280,3). El predicador se complace en enumerar las incon-
tables fatigas que invierte en retrasar la muerte (cf. s. 280,3; 302,4  10; 
183,14; 279,9; 127,2  11; 343,2; 359A,4.8; 77A,4), poniendo de relieve 
la paradoja de que todas van encaminadas a que la muerte no acabe 
con ellas (s. 280,3).

En efecto, ante la certeza de que ha de morir más pronto que tar-
de –y precisamente por ello–, en vez de paralizar al hombre, el temor 
a la muerte lo vuelve sumamente activo; al no poder evitarla, hace 
todo lo que está en sus manos por diferirla (s. 343,2; 279,9). Lo mismo 
el joven que el anciano. «¡Cuánto no hace este por unos días que no 
tiene asegurados! ¡Qué no pasa por la cabeza de quien sabe que el 
fin de sus días está ya cercano! Con tal de vivir el hombre abandona 
incluso lo que le posibilita vivir» (s. 344,5). Tanto el que no espera 
nada para después de la muerte, como el que espera falsos placeres 
para la carne, o quien rectamente guiado por la fe, espera un descanso 
inefablemente tranquilo y feliz, esto es, quien sabe que por ella pasa a 

10  «¡Cuán grande es el temor a la muerte que tienen hombres que han de 
morir! Supón que estáis viendo a uno temblar, huir, buscar la oscuridad, procurarse 
una protección, suplicar, postrarse delante de alguien; entregar, si le es posible, 
cuanto tiene para que se le conceda vivir, para vivir un día más, para alargar 
durante algún tiempo la incierta duración de sus días! ¡Cuántas cosas no hacen 
los hombres!» (s. 302,4).

11  «¡Cuántos esfuerzos hace el hombre cuando la muerte llama a su puerta! 
Trata de huir, de ocultarse, da todo lo que posee para rescatarse, se fatiga, soporta 
indecibles dolores y molestias, acude a médicos y hace cuanto está en su poder. 
Ved que, tras haber agotado sus fuerzas y recursos, puede lograr conseguir un poco 
más de vida, pero no vivir por siempre. Por tanto, si se emplea tanta fatiga, tantos 
esfuerzos, tantos gastos, tanto tesón, tanto insomnio, tantos cuidados para alargar 
un poco la vida, ¡cuánto no habrá que hacer para vivir por siempre!» (s. 127,2).



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO, OSA686

una vida en la que ya le será imposible morir (s. 280,3). ¡Y todo ello, 
no para no morir, sino para morir poco después! (s. 359A,8). Librarse 
de morir de inmediato a manos del enemigo no es sino abrir la puerta 
para que entre poco más tarde, si no de inmediato, la fiebre (s. 161,7). 
Máxima actividad, pero con magros resultados. 

En medio de esa lucha desproporcionada en relación con el re-
sultado obtenido, el hombre grita a Dios pidiéndole que le alargue 
el plazo para pagar la deuda contraída con él –eso es la muerte– (s. 
343,3). El temor a la muerte lo expresa Agustín con la imagen de la 
parturienta que grita de dolor: de ello es prueba el que no se sirve del 
verbo pario¸ el que utiliza para expresar el gozo del nacimiento de una 
nueva vida, sino de parturio, del que se sirve para expresar el dolor 
que acompaña a ese nacimiento. El dolor aparece acompañando la 
vida, sea al nacer, sea por tener que morir (s. 57,3). En la mujer que 
da a luz, un dolor que produce una vida transitoria; en la persona que 
busca postergar su muerte, la fatiga por ganar un poco más de tiempo. 
No conviene, sin embargo, pasar por alto una diferencia significativa: 
la mujer se pone triste cuando le llega la hora del parto (cf. Jn 16,21), 
pero se alegra cuando el nacimiento de la criatura ha tenido lugar; 
el hombre, en cambio, se encuentra en un parto continuo: el haber 
conseguido un plazo de tiempo para la vida, no le exime de seguir 
intentando alumbrar, siempre en medio de dolores, otros espacios 
igualmente exiguos. El temor a la propia muerte se alarga hasta la 
muerte de los seres queridos que, cuando acontece, se transforma en 
tristeza (s. 172,1).

Si el esfuerzo que hace el hombre por diferir el momento de la 
muerte es buen indicador del temor que le produce, lo es también 
la alta valoración de quienes lo han superado. Y esto nos lleva a la 
muerte de los mártires. Su caso es especial, porque no se trata de 
la muerte natural, absolutamente ineludible, sino de una muerte en 
principio evitable. Les bastaba someterse a las condiciones de sus ver-
dugos para eludirla. Pero el aceptarla libremente no les eximía del 
temor a ella, sino que lo agrandaba. De ahí –comenta el santo– que 
no cause extrañeza el gran aprecio que merecidamente les tienen los 
fieles, pues superaron con fortaleza y por el reino de los cielos algo 
tan extremamente arduo y fatigoso como es el temor a la muerte y la 
muerte misma. En efecto, si la muerte no les hubiese resultado amar-



EL TEMOR DEL HOMBRE A LA MUERTE EN LOS SERMONES DE SAN... 687

ga, carecerían de la gloria que se les reconoce; si superar el temor a 
ella fuera cosa fácil, nada penoso soportaron a cambio de la muerte 
del Señor. Su grandeza, su excelencia, su corona más enflorada que la 
de los demás fieles son indicadores del gran temor que superaron (s. 
297,3; 299,8; 335B,2). Fueron grandes porque el temor a la muerte no 
les impidió pisotear la dulzura de este mundo. La muerte se la puede 
tolerar, nunca amar (s. 299,8). No cabe pensar que ellos amaran la 
muerte; lo que en verdad amaron y desearon fue la vida (s. 335B,2), 
pues no desear morir no implicaba que no deseasen recibir la corona 
prometida (s. 296,8). Si se pudiera amar la muerte, ninguna hazaña 
habrían hecho quienes, por su fe, superaron el temor a ella. El aprecio, 
ya mencionado, que les tienen los fieles es inseparable del gran amor 
que los llevó a superar el temor a la muerte, entregando su vida por 
Jesucristo (s. 299,8; 335B,1).

2.4.	«No temo, porque temo», «no temo, porque amo»

Junto a las repetidas afirmaciones del obispo de Hipona sobre el 
carácter universal del temor a la muerte por parte del hombre encon-
tramos otras que parecen limitarlo. En un texto llega a corregirse a sí 
mismo sobre la marcha en estos términos: «Todos o casi todos tememos 
morir» (s. 359A,8). ¿Se trata de una limitación sin más de lo afirmado 
habitualmente? En el texto no se indica quiénes representan esa ex-
cepción, pero del contexto cabe suponer que piensa en san Pablo o en 
los mártires (s. 183,14). De estos afirma explícitamente en otro sermón 
que no temieron ni la muerte ni el dolor (s. 280,4). Dejando de lado a 
estos cristianos cualificados, y refiriéndose al común de los mortales, 
el santo reconoce que el temor a la muerte punza más cuando todo va 
bien, pero que, cuando las cosas se tuercen y se ponen mal, no se la 
teme (s. 38,7) y que en los días malos se desea más bien la muerte que 
la vida (s. 84,1). 

¿Qué decir al respecto? Que quienes afirman no temerla lo dicen 
con la boca pequeña. De ello sería prueba que, cuando arrecian las 
dificultades de la vida, son muchos los que piden a Dios, sí, que les 
envíe la muerte y apresure el fin de sus días. Pero, si a esos mismos los 
visita una enfermedad grave, les falta tiempo para correr al médico 
y prometerle el oro y el moro si logra curarlos, acción que aprovecha 



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO, OSA688

la muerte –el predicador recurre aquí a la figura de la prosopopeya– 
para echarles en cara su incoherencia: «¿Por qué ahora quieres huir 
de mí?» (s. 84,1). Otros dejan entender asimismo que no tienen miedo 
a la muerte, pero poniendo sus propias condiciones; por ejemplo, mo-
rir en su propio lecho ante las lágrimas de la esposa e hijos (s. 264,3). 
Ya el mismo elegir un determinado modo de experimentar la muerte 
manifiesta cuanto les atormenta el temor a ella (s. 264,3), pues las con-
diciones indicadas no son sino un analgésico, que solo tiene sentido 
cuando hay dolor o, en este caso, temor.

De nuevo pasamos a los mártires por la especificidad antes indi-
cada. Su exclusión del número de los que no temen la muerte puede 
explicarse desde esta afirmación: «No temo, porque temo», que, a su 
vez, se entiende desde Mt 10,28-30. En el pasaje, Jesús invita a no 
temer a los que pueden dar muerte al cuerpo pero no al alma, sino a 
Dios que puede llevar a la perdición al cuerpo y al alma. En el contex-
to, el «no temo» hay que entenderlo en el sentido de que se acepta su-
frir la muerte del cuerpo –no temo– para no sufrir la muerte del alma 
–lo que temo–. Tampoco la afirmación «ni pensando en mi misma 
carne temo al que me amenaza con quitarme la vida», puesta en boca 
de quien afirma no temer, excluye el temor a la muerte del cuerpo, 
pues del eventual temor a quien puede procurarla da razón el temor a 
la muerte. Que este temor perdura aun en esa circunstancia resulta de 
la pregunta formulada poco después: «¿Por qué temo perder el cuer-
po yo que no perderé ni un cabello?» (s. 65,3). Pero que el temor a la 
muerte del cuerpo resulte incoherente en quien acepta esas palabras 
del Señor no anula su existencia, explícitamente afirmada. Fueron 
mártires, sí, pero también hombres (s. 335H,2) y como hombres te-
mieron la muerte. El predicador contempla, pues, dos temores, uno de 
los cuales se sobrepone al otro, eclipsándolo sin eliminarlo. Es lo mis-
mo que sucede, por ejemplo, a quien, por temor a perder la vida, se 
desentiende de sus bienes materiales. Tal actitud no presupone que no 
tema perderlos; solo indica que es superior su temor a perder la vida. 
El temor a perder algo de menor valor pierde fuerza ante el temor a 
perder algo más valioso (s. 161,7-8). Aunque el obispo de Hipona no lo 
hace, la misma concepción se puede formular en positivo: «no temo, 
porque amo», indicando así que el amor a la Vida –Jesucristo– es más 
fuerte que el temor real a la muerte. Es lo que se sobrentiende cuan-



EL TEMOR DEL HOMBRE A LA MUERTE EN LOS SERMONES DE SAN... 689

do el pastor de Hipona afirma que Pedro toleró la pasión –no temió 
morir– y amó lo que estaba detrás de ella; que amó el lugar a donde 
se dirigía, pero toleró el camino de muerte por donde iba (s. 299,8). 
Lo mismo expresa el predicador en otros términos, sosteniendo que 
es sentir común de cualquier cristiano. Sostiene que Pedro prefería se-
guir a Cristo a no morir y que, de hecho, si hubiera existido –hipótesis 
irreal– una vía más espaciosa para poder seguirlo sin tener que morir, 
nadie duda de que habría optado por ella (s. 297,3). Temía morir, sí, 
pero más fuerte que ese temor era el deseo de seguir a Cristo y por eso 
aceptó morir. Cuando el predicador, en referencia a Sal 125,5, afirma 
que la siembra en invierno es dura y que, por eso, los mártires echaron 
su semilla entre lágrimas, alude a su temor a la muerte. Aunque era 
tarea ardua, la llevaron a cabo en la esperanza de cosechar con alegría 
(s. 313D,3). El superior amor a un bien –la cosecha de gloria junto al 
Señor– atenuó el temor a perder un bien inferior –la vida física–. De 
nuevo, no temió porque amó.

Idéntica concepción se puede advertir, aunque de forma menos 
clara, en la afirmación de que los mártires despreciaron con admira-
ble valor el enorme gozo de vivir y el miedo a morir, pues dieron la 
espalda a las promesas y amenazas del mundo, al poner su mirada en 
lo que tenían delante (cf. Flp 3,13), animados por un amor sincero, 
una esperanza segura y una fe auténtica. Sostener que no temieron 
perder la vida –«despreciaron el temor a la muerte»– porque amaban 
la vida futura con Cristo, equivale a decir que, aunque temieron la 
muerte, amaron más la vida (s. 280,4). Solo en ese sentido no temie-
ron. La fe en la resurrección de Jesús hizo que ellos no temieran morir 
y, sin embargo, temieran la muerte. Por temor a una muerte más gra-
ve –negar a Cristo– asumieron la inevitable muerte del cuerpo –no la 
temieron– (s. 229H,3).

En síntesis, las afirmaciones más o menos explícitas de que al-
guien, especialmente los mártires, no temieron la muerte, no anulan el 
hecho de la universalidad del temor al último enemigo (1 Cor 15,26). 
Los textos que parecen excluirla han de ser entendidos adecuadamen-
te. En concreto, han de ser comprendidos en un marco comparativo: 
«no temer algo» equivale a «temerlo menos» que otra cosa, y solo 
en comparación con ese otro temor mayor ha de entenderse ese «no 
temer». «No temo, porque temo» es la abreviación de una afirmación 



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO, OSA690

como esta: «No me domina el temor a la muerte física porque me 
domina el temor a la muerte eterna del alma». El temor a la muerte 
física de quien eso afirma existe, pero no condiciona sus decisiones 
fundamentales, y en ese sentido es como si no existiese. El término de 
comparación puede ser también un amor. En este caso, afirmar «No 
temo, porque amo» sería la abreviación de una afirmación similar 
a la anterior: «No me domina el temor a la muerte física porque me 
domina el amor a la Vida eterna». También en este caso el temor a la 
muerte física existe, pero tampoco es él el que condiciona las decisio-
nes fundamentales del sujeto, y en ese sentido es como si no existiese. 
El temor a la muerte física no se puede eliminar porque va asociado a 
la naturaleza humana. De eso trata el siguiente apartado.

2.5.	El temor del hombre a la muerte, condición de la naturaleza 
humana

El temor a la muerte no lo experimenta solo el hombre sino todo 
animal; de hecho no hay ninguna especie de seres animados que no 
la tema y rehúya (s. 280,3; 299,8; 297,3; 172,1). También en ellos se 
da el instinto de conservación. Es la misma naturaleza la que la teme 
y la rehúye (s. 297,2). No es un simple dato de facto (vis consuetudi-
nis), sino que representa una condición de su naturaleza (modus natu-
rae), como su voz (s. 299,8.9). Esta idea la expresa el santo también 
en relación con el primero de los apóstoles, al indicar que, al temer 
sufrir la pasión, Pedro manifestaba su naturaleza, no solo una dis-
posición personal (s. 299,8). Matizando aún más, vuelve sobre ella 
cuando sostiene que quien propiamente temió no fue Pedro –nombre 
sobrevenido asociado a la gracia recibida– sino Simón –nombre ori-
ginal asociado a la naturaleza– (s. 183,14). El pánico a la muerte no es 
una simple opinión, sino que brota de la naturaleza  12 (s. 172,1; 280,3; 
297,3). Tampoco es la falta de fe o la desconfianza de alcanzar la sal-
vación lo que suscita el temor a la muerte, ni cabe que un fiel dude de 
pertenecer a Cristo por el simple hecho de sentirse turbado ante ella 

12  Aquí san Agustín se opone a san Ambrosio que lo desvincula de la na-
turaleza (cf. De bono mortis 8,31). Cf. Rebillard, E., In hora mortis. Évolution de la 
pastorale chrétienne de la mort aux IVe et Ve siècles dans l’occident latin (Rome 1994), 45.



EL TEMOR DEL HOMBRE A LA MUERTE EN LOS SERMONES DE SAN... 691

(s. 31,3; 305,4)  13. Es la naturaleza misma la que la teme; la que, por 
propio impulso, lucha por no morir. 

El temor a la muerte, repetimos una vez más, es resultado del 
amor a la vida. Con el aparecer de la naturaleza, es decir, con el na-
cer de la vida, apareció también la posibilidad y el miedo a perderla, 
esto es, el temor a la muerte. Una cosa es la muerte y otra el temor a 
la muerte. Si la muerte es consecuencia del pecado original, el temor 
a ella es previo. Esta constatación permite entender el actuar astuto 
del tentador en el paraíso. Su astucia le llevó, no a tratar de conven-
cer a los primeros padres de que la muerte no es un mal y que, por 
consiguiente, no tenían motivo para temerla, sino a garantizarles 
que no iban a sufrirla, en el caso de que desobedeciesen a Dios (Gén 
3,4). No les indujo a despreciar la muerte, sino que les dio seguridad 
de que seguirían viviendo. Detrás del primer pecado no está, pues, 
la falta de temor a la muerte sino la certeza errónea de Adán y Eva 
de que, incluso si pecaban, no morirían. Si, según el santo, el temor 
a la muerte debería haberles impedido trasgredir el precepto del 
Señor, es porque considera ese temor como previo al pecado. El 
error de los primeros padres consistió en haber creído a la serpiente 
que los engañaba y no al creador que miraba por su bien (s. 335B,1). 
La serpiente, que conocía bien lo mucho que la naturaleza teme la 
muerte, hizo un uso artero de ese temor a la hora de planear la ten-
tación. Adán y Eva cayeron en ella no porque no temiesen la muerte, 
sino a pesar de temerla, porque creyeron que no les sobrevendría. El 
temor a la muerte es, sí, consecuencia del pecado original (s. 299,9), 
un residuo de él  14, pero solo de facto, pues ese temor existía ya antes 

13  Para entender cómo pudo surgir este pensamiento, cf. Rebillard, E., 
«Contexte local and prédication: Augustin et la détresse des mourants», en Cris-
tianessimo e specificità regionali nel Mediterraneo latino (sec. IV-VI), Studia Ephemeridis 
Augustinianum 46 (Roma 1994) 179-187. El mismo autor presenta el texto de s. 
305,4 como un ejemplo de cómo los oyentes influyen en el predicador (cf. «The 
Interaction between the Preacher and his Audience: The Case-Study of Augustine’s 
Preaching on Death», en Livingstone, E. A. (ed.), Studia Patristica, vol. xxxi, 
Peeters (Leuven 1997) 90-92.

14  Cf. Dodaro, R., «‘Christus iustus’ and Fear of Death in Augustine’s Dis-
pute wirh Pelagius», en Zumkeller (ed.), Signum Pietatis. Festgabe für Cornelius 
Petrus Mayer OSA zum 60. Geburtstag (Würzburg 1989), 341-361: 343.



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO, OSA692

de él, aunque no fuese suficientemente reflejo  15. Lo que causó el 
pecado fue llevar al hombre a experimentar la muerte, experien-
cia que acrecentó en él el temor a ella. Como es amarga la muerte, 
bebida que el hombre tiene que tomar como castigo de su culpa, 
también lo es el temor que suscita (s. 299,8). Contraída en Adán, es 
deuda que tiene atado a todo hombre, que no puede no pagarla. El 
que el hombre no quiera morir no hace que Dios, que se la impuso, 
se la condone, aunque le queda la posibilidad de solicitarle un plazo 
mayor de vida (s. 343,2).

El hombre comparte el temor a la muerte con el resto de seres 
animados, pero se trata de dos casos distintos. En efecto, la naturale-
za del ser animado irracional que teme la muerte es la originaria, en 
la que fue creado para morir; el hombre, en cambio, lo experimenta 
en una naturaleza sobrevenida, mortal, distinta de la originaria en 
la que fue creado para vivir por siempre, si respetaba la voluntad del 
creador, que le había amenazado con la muerte si le desobedecía. 
Antes del pecado, el hombre podía morir o no morir, dependiendo 
de su voluntad; después del pecado ya no puede no morir. El pecado 
de los primeros padres fue el causante de que su naturaleza, poten-
cialmente inmortal, pasara a ser ineludiblemente mortal. Adán no 
engendró a los restantes hombres en la condición en que fue creado 
él, sino en la que obtuvo con su pecado (s. 335B,1). Por eso, a diferen-
cia del caso de los animales, el temor a la muerte en el hombre tiene 
un carácter más trágico: en él el temor a perder la vida presente va 
unido a la memoria de la pérdida de otra vida que Dios le ofreció 
pero él rechazó.

15  E. Rebillard afirma que el temor a la muerte no proviene de la naturaleza 
–ex natura–, sino del castigo del pecado –ex poena– ( cf. «La détresse du mourant: 
sa valeur dans les sermons de saint Augustín»: Revue des études latines 60 (1991) 
147-165). Pero hay que distinguir. Que el hombre descendiente de Adán sienta 
temor a la muerte es ciertamente consecuencia del castigo del pecado original –ex 
poena–, no el temor a la muerte en sentido absoluto, pues proviene de la naturaleza 
–ex natura–. Su condición de criatura limitada dejaba abierta la posibilidad de la 
muerte, que lamentablemente se hizo realidad.



EL TEMOR DEL HOMBRE A LA MUERTE EN LOS SERMONES DE SAN... 693

3.	 Respuesta pastoral

Los sermones, fuente para estas páginas, son un producto pasto-
ral. Son obra de un pastor de la Iglesia católica en su función especí-
fica de ministro de la palabra. Tarea suya era orientar a su grey en su 
caminar hacia los pastos eternos, integrando en esa perspectiva todas 
las circunstancias de la vida, incluido el temor a la muerte, fuerza 
poderosa capaz de condicionar el obrar humano. ¿Cómo actuar ante 
él? ¿Ha de dejarse subyugar el hombre o ha de subyugarlo él? Creado 
libre por Dios, debe salvaguardar siempre su libertad, sin dejar que 
nada se la limite y, menos aún, se la anule en la práctica. 

3.1.	 Realismo desde la fe

Tónica general del predicador es instar a sus oyentes a instalarse 
en el más puro realismo; a asumir que el hombre ha de contar siempre 
con la muerte y con el temor que inevitablemente suscita. Ya el simple 
ver como se derrumban los templos con sus piedras y mármoles, bien 
sujetos con hierro y plomo, le ha de ubicar anímicamente en esa rea-
lidad (s. 84,1). Su única posibilidad de eludirla pasa por excluirse del 
género humano; posibilidad descartada para quien de hecho ya exis-
te como hombre (s. 279,9). La correcta actitud está definida en estos 
términos: «Teme morir, pero solo si puedes no morir» (en. Ps. 93,17). 

El predicador quiere librar a sus oyentes del autoengaño en que 
a menudo caen: valorar como logro lo que en realidad es una pérdi-
da. Solo la costumbre legitima hablar de que tenemos determinado 
número de años; se trata de un cálculo erróneo, pues, en realidad, se 
cuentan años ya consumidos (s. 84,2). La botella de la vida, con sus 
días contados, se va vaciando cada hora que pasa. Con la escena de 
las bodas de Caná en el trasfondo, formula esta pregunta: «¿te causa 
tristeza que disminuya el vino y te alegras si pierdes días?» (s. 84,2). 
Cierto, cada día vivido es una victoria sobre la muerte, pero haber 
sorteado el peligro una y otra vez no equivale a haberlo eliminado: 
quien cree haber vivido un día más, en realidad dispone de uno me-
nos (s. 229H,2). El simple postergar la muerte no resuelve el problema 
porque no elimina el temor. La muerte se disfraza de vida, pero solo 
para luego mostrarse más cruel e inmisericorde. 



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO, OSA694

Es realista quien toma viva conciencia de lo que depende y de lo 
que no depende de él. Quien gasta energías en lo que no depende de 
él lo que hace es malgastarlas; hace buen uso de ellas quien las emplea 
en lo que sí depende, al menos en parte, de él. Es una extraña aberra-
ción que un hombre tema lo que ni él ni ningún otro puede evitar y, en 
cambio, deje de hacer lo que puede hacer, aunque sea limitado. Una 
vez que ha hecho todo lo que puede para no morir, muestra ser sabio 
quien no se angustia por lo que no puede evitar (229H,3; 279,9); lo 
lógico sería asumir con naturalidad el hecho inevitable de la muerte. 
Mas, paradójicamente, el hombre que gime bajo el peso del cuerpo, 
lo considera una carga infelizmente dulce (s. 359A,8). Es asimismo 
realista quien, sabiéndose un exiliado en la tierra de los vivos (Sal 
118,19), asume con resignación que mora gratuitamente en territorio 
ajeno y que, en consecuencia, tendrá que abandonarlo cuando el pro-
pietario se lo ordene (s. 359A,8). La vida es siempre un don del que no 
se dispone a capricho. Es un absurdo pretender ganar un centímetro 
de terreno a un océano infinito que, por otra parte, con una simple ola 
puede llevarse al instante el fruto de mucho esfuerzo. En líneas gene-
rales, la lectura de sus textos deja la impresión de que el santo busca 
disminuir, más que acrecentar, el inevitable miedo a la muerte, hecho 
que sorprende a un autor  16. 

Es significativo que, para ayudar a superar el temor a la muerte, 
el predicador no contemple eventuales beneficios que esta pudiera re-
portar y que se resumen en poner término a todas las necesidades de 
las que ella es madre (cf. Heb 2,15) (s. 305A,7). En realidad, beneficios 
supuestos, más que eventuales, porque no puede aportar beneficio al-
guno lo que priva del primero de todos. Si llegara a faltar el bien de la 
vida, que hace posibles todos los demás, cualquier beneficio carecería 
de receptor y, por tanto, no tendría razón de ser. El santo no contem-
pla circunstancia o razón alguna para poder afirmar que la muerte en 
sí misma pueda verse como un bien que justifique no temerla al menos 
en algunas ocasiones; ni siquiera la posibilidad de que, con el tiempo, 

16  Cf. Geest, P. van, «Ante omnia igitur opus est Dei timore converti (doctr. 
christ. 2,7,9). Augustine’s evaluation of Fear», en Dupont, A.; Partoens, G., y 
Lamberigts, M. (ed.), Tractatio Scripturarum. Philological, Exegetical, Rhetorical and 
Theological Studies on Augustine’s Sermons. Ministerium Sermonis. Volume II, Brepols 
2012, 443-463: 448.



EL TEMOR DEL HOMBRE A LA MUERTE EN LOS SERMONES DE SAN... 695

la maldad pueda corromper el corazón (Sab 4,11)  17. Por ello, no cabe 
ni siquiera imaginar que alguna vez pasase por su mente escribir un 
tratado sobre De bono mortis, como su admirado san Ambrosio, con 
quien simpatizaban al respecto sus adversarios pelagianos. 	

Aun admitiendo que el temor a la muerte no encarna la situa-
ción ideal del hombre, el santo no lo presenta como algo de lo que 
el hombre tenga que sentirse culpable (s. 31,3); ni siquiera como algo 
negativo y humillante de lo que el hombre pueda o tenga que avergon-
zarse. En el plano puramente humano, el temor a la muerte no es sino 
manifestación del amor a la vida, como ya hemos indicado. Y ¿quién 
puede avergonzarse de amar la vida? Como es fácil de entender, para 
ayudar a sus oyentes a gestionar el temor a la muerte el obispo de Hi-
pona recurre siempre, implícita o explícitamente, a la fe cristiana. Son 
los textos sagrados leídos en la celebración litúrgica en que tiene lugar 
la predicación los que habitualmente le surten de argumentos. En ese 
contexto hay que entender su insistencia en que ese temor también 
lo sufrieron Pedro y Pablo y, sobre todo Jesucristo, que asumió las 
flaquezas del hombre para que este no se viese quebrado por la falta 
de esperanza  18 (s. 305,4). Al pastor no le quedaba, pues, sino tratar 
de obtener el máximo provecho del temor a la muerte, pastoralmente 
hablando. Y ello en dos perspectivas: en negativo, conseguir que el 
temor a la muerte corporal y temporal no llevase al cristiano a un 
comportamiento que, de hecho, significase renunciar a la vida eterna; 
en positivo, transformar el temor a la muerte corporal y temporal en 
amor a la vida eterna; considerar al primero, no como un obstáculo, 
sino como un trampolín hacia el segundo. Esto conlleva revalorizar 
el cuerpo que puede jugar su papel en el dinamismo que conduce a la 

17  Polemizando con Julián de Eclana, san Agustín dirá que, aunque la muerte 
sea buena para algunos muertos, y mala para otros, siempre es mala para todos 
los moribundos (c. Iul. imp. 6,27). No obstante, valora positivamente que su ma-
dre, poco antes de morir, dialogase con amigos de Agustín sobre el bien de la 
muerte (conf. 9,28).

18  El pastor de Hipona ve en Jesucristo en el huerto de Getsemaní menos 
alguien a quien imitar que alguien de quien acordarse en la hora de la muerte 
para hacer frente a la angustia (cf. Rebillard, E., In hora mortis, 70, y más am-
pliamente en el ya mencionado artículo «La détresse du mourant: sa valeur dans 
les sermons de saint Augustín».



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO, OSA696

salvación. El temor a la muerte es resultado de un apego legítimo al 
cuerpo del que el alma rechaza ser separada  19.

3.2.	Temor a la muerte y amor a la vida

Punto de partida del pastor de Hipona es que, como hemos re-
petido, el temor a la muerte no se puede erradicar; que lo más a que 
se puede aspirar es a desactivarlo, es decir, impedir que condicione 
negativamente la vida, compeliéndola a conductas inmorales (s. 16,4; 
280.4). En este contexto, lo que procede es permutar el grado del 
temor y del amor: temer más lo que se teme menos –o no se teme en 
absoluto– y temer menos lo que se teme más; y, al mismo tiempo, 
amar más lo que se ama menos –o no se ama en absoluto– y amar 
menos lo que se ama más. La propuesta se sostiene sobre el dato de fe 
de que hay dos tipos de muerte y dos tipos de vida: de una parte, están 
la muerte temporal del cuerpo y la muerte eterna del alma y, de otra, 
la vida temporal del cuerpo y la vida eterna del alma. Son como dos 
caras de una misma moneda. Unas veces el predicador enfatiza un 
aspecto, otras el otro. Pero no siempre contrapone directamente las 
dos clases de muerte o de vida, pues, a veces, las entrecruza.

a.  Temer menos lo que se teme más y temer más lo que se teme menos

El santo constata que muchos hombres, también fieles cristianos, 
suele temer más la muerte del cuerpo y menos la muerte del alma, 
incluida la eterna. De hecho, el gran temor a la muerte antes señalado 
se refiere sólo a la muerte del cuerpo. Esta constatación da origen a 
la pregunta repetidamente formulada: ¿por qué el hombre hace tanto 
por retrasar la muerte temporal que está fuera de su poder, y tan poco 
por evitar su muerte definitiva, que tiene en sus malos conseguir? (s. 
344,3.5; 127,2; 359A,8; 84,1; 302,4; 57,3; 161,7)  20. De hecho, son po-
cos los que, para no morir nunca, aceptan que Cristo les prive de sus 
bienes (s. 302,5); asimismo los que no quieren morir dudan en ponerse 

19  Cf. Rebillard, E., In hora mortis, 65.
20  La misma idea la formula el santo de esta manera: «¿No son quienes 

así aman la vida temporal los que más os incitan a amar la eterna?» (s. 344,5). 
O en forma más personal: «¿Hacemos otro tanto por la vida eterna?» (s. 344.5).



EL TEMOR DEL HOMBRE A LA MUERTE EN LOS SERMONES DE SAN... 697

a salvo de la muerte definitiva, tomando su cruz y siguiendo al Señor 
(cf. Mt 16,24) (s. 344,4). No hay desdicha mayor que sufrir la muerte 
(del alma) por miedo a la muerte (del cuerpo) (s. 101,3). Por ello, si 
cabe elegir ya en vida no morir para siempre, no es sensato anteponer 
a cualquier otra cosa diferir la muerte temporal (s. 279,9). Si tanto se 
esfuerzan los hombres por morir lo más tarde posible, ¡qué empeño 
deberían poner en no morir nunca! Pero en ello nadie quiere pensar 
(s. 108,4). El predicador no duda en afirmar que, de forma extraña, el 
hombre parece no temer la muerte eterna (s. 77A,4). Frente a tal cons-
tatación, sostiene que es preferible la muerte física a llevar una vida 
que conduzca inevitablemente a la muerte eterna; que el fiel no ha de 
temer aquí tanto una mala muerte (física), como una mala vida (mo-
ral), cuyo término sea la muerte eterna (s. 229H,3). La idea le lleva al 
pasado más remoto: si en el paraíso Dios ordenó al hombre no pecar 
para no morir, ahora puede pedirle morir para no pecar  21; entonces el 
pecado llevaba a la muerte (física), ahora la muerte (física) puede ser 
camino a la vida, pues la pena del pecado se convirtió en instrumento 
al servicio de la virtud (s. 335B,2).

El fiel cristiano, pues, ha de elegir entre la muerte temporal y 
la muerte eterna –o entre la muerte temporal y el castigo eterno (s. 
279,9)–, teniendo en cuenta qué depende de la propia voluntad, al 
menos en cierto grado, y qué no. Es la báscula de la justicia la que ha 
de indicarle qué debe elegir (s. 305,2).

b.  Amar menos lo que se ama más y amar más lo que se ama menos

Cristo vino a cambiar nuestro amor; a hacer del hombre, amante 
de la vida terrena, un amante del cielo (s. 344,1). De hecho, de modo 
similar a lo que acontece en relación con la muerte, es fácil constatar 
que el hombre manifiesta amar más la vida del cuerpo y menos la 
vida del alma, incluida la eterna. Habida cuenta de que la muerte y 
la vida son realidades opuestamente correlativas, se trata solo de una 
presentación diferente de lo dicho en el anterior apartado. Si el temor 
a la muerte es el reverso del amor a la vida, el amor a la vida temporal 
–correlativo en positivo al temor a la muerte temporal– se desacti-

21  La afirmación tiene su sentido en el contexto de las persecuciones como 
palabra dirigida al futuro mártir.



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO, OSA698

va potenciando el amor a la vida eterna –correlativo en positivo a la 
muerte eterna–. El resultado es un cambio a mejor (s. 344,4). Siempre 
teniendo en cuenta que la vida eterna de que se trata no es una vida 
puramente espiritual, sino también «encarnada» en el cuerpo, pero 
ya transfigurado. No hay. pues, desprecio alguno del cuerpo. Cuando 
el mártir deja de mirar por su cuerpo –aún corruptible– es cuando en 
verdad mira por él –ya espiritualizado– (s. 277,3  22). Usando la ima-
gen paulina (2 Cor 5,4), aunque el hombre se vea despojar del vestido 
de carne, sabe que recibirá un vestido mejor (s. 344,4). Lógicamente, 
se habla de desactivar en el caso en que ese amor se convierta en 
impedimento para la vida cristiana. La afirmación tiene su máximo 
valor en el contexto del martirio. En efecto, la propuesta del perse-
guidor enemigo del cristiano: «niega y no morirás» es semejante a la 
del diablo, tentador del primer hombre: «Toca y no morirás» (cf. Gén 
3,1-5); similar es también su resultado. Solo similar porque obedecer 
al perseguidor permite librarse de la muerte del cuerpo a costa de la 
vida del alma, mientras que obedecer al tentador conllevó perder la 
vida tanto del cuerpo como del alma (s. 335B,3). Solo quien perdió o 
tiene debilitada su fe cae en la insensatez de perder la vida eterna, que 
es segura, por temer perder la vida presente, insegura y en todo caso 
breve (s. 344,5). El predicador expresa la duda de si realmente ama la 
vida quien se limita a temer la muerte física (s. 344,5). La alternativa 
correcta la ofrece el salmista (Sal 125) cuando habla de que al arrojar 
la semilla entre lágrimas –derramar la sangre– sigue el traer con gozo 
la gavilla –recibir la corona en la vida eterna– (s. 313D,3); la muerte y 
la vida aparecen revestidas respectivamente de tristeza y de gozo. El 
santo presenta la alternativa en términos de sensatez y necedad. En 
efecto, si se considera sensatos a quienes recurren a todos los medios 
para vivir unos pocos días más, esforzándose en diferir la muerte, 
¡cuán necios hay que juzgar a los que viven de tal modo que pierden 
la vida eterna! (s. 127,2); si tan alto es el precio pagado por prolongar 
esta vida, ¡cuánto habrá que pagarse por la exención de la muerte en 
la vida futura! (s. 280,3). Todo ello, sin olvidar el criterio de la utili-

22  La diferencia entre uno y otro estado del mismo cuerpo la expone en 
este mismo sermón más adelante (s. 277,4ss).



EL TEMOR DEL HOMBRE A LA MUERTE EN LOS SERMONES DE SAN... 699

dad, que se traduce en pasar del temor vano –temor a perder la vida 
temporal– al temor útil –temor a perder la vida eterna– (s. 161,7). 

El santo trata de ser preciso al señalar que, si la vida no es eter-
na, tampoco es vida. Tal era el problema del joven rico del evangelio 
que se encontraba atrapado entre la necesidad de morir y el deseo de 
vivir, que le llevó a preguntar al Señor cómo podía alcanzar la vida 
(Mt 19,17) (s. 306,6-7)  23. Preciso también al señalar que lo en verdad 
apetecible no es una vida eterna, sino una vida eterna feliz. De hecho, 
la vida eterna no siempre es objeto de deseo, hasta el punto de que, 
en determinada circunstancia, en vez de temer su pérdida, se deseará. 
Es el caso de los condenados que, en medio de los tormentos, querrán 
morir, pero ya no podrán (s. 127,2). En definitiva, para desactivar el 
temor a la muerte, como mínimo se ha de amar la vida eterna como se 
ama la vida terrena (s. 344,3), aunque lo lógico es amarla más.

3.3.	Contando siempre con la gracia

El temor a la muerte temporal no puede ser eliminado, pero sí 
desactivado, ya por el temor mayor a la muerte eterna, ya por el amor 
mayor a la vida también eterna. El recurso funciona tanto a la hora de 
aceptar la muerte que sobreviene al hombre sin que entre en acción 
su libertad –en caso de enfermedad o de ancianidad–, como, sobre 
todo, la muerte en que sí entra en juego –por ejemplo, en el caso de los 
mártires–. Pero una cosa permanece cierta: aunque el hombre tiene 
su parte en esa desactivación, por si solo es incapaz de lograrla. Como 
era de esperar, el predicador de Hipona también se manifiesta a este 
respecto como doctor de la gracia. Gracia tanto más necesaria cuanto 

23  Como ejemplo «evangélico» de temor a la muerte, san Agustín presenta 
también al joven rico del evangelio (cf. Mt 19,16-22). Según el santo, en medio de 
su opulencia, lo interpelaba el temor a la muerte. Temía morir y se veía obligado 
a ello, sin poder evitarlo. Acorralado ante la necesidad de morir y el deseo de 
vivir, se acercó al Señor y le preguntó qué tenía que hacer para conseguir la vida 
eterna, la que realmente le interesaba, porque, como matiza el Señor en su con-
trapregunta, no puede hablarse propiamente de vida si no es eterna. Acuciado a 
diario por el temor de la muerte, buscaba la vida eterna. A su entender –comenta 
el obispo– poseía ya la vida feliz, pero le faltaba que fuera eterna; de ahí su temor 
a la muerte. El predicador resume su deseo en estos términos: «No quiero más, 
a condición de que lo que ya poseo se perpetúe eternamente» (s. 306,6; 38,7).



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO, OSA700

mayor y más universal es el mal sufrido; gracia que adquiere la forma 
de rescate del temor a la muerte que tiene esclavizado al hombre. 
Como es comprensible, la mirada del pastor se vuelve al redentor, 
Jesucristo  24.

Punto de partida no podía ser otro que la encarnación del Hijo 
de Dios, que, al asumir la condición de siervo, asumió tanto la muerte 
como el temor a ella, para librar al hombre de ambos males. Jesucristo 
personificó en sí al hombre temeroso de la muerte y, si manifestó de-
bilidad ante ella (Mt 26,39), fue para otorgarle fortaleza a él (s. 297,3; 
344,4). El temor a la muerte que experimentó Cristo tiene valor de 
gracia concedida al hombre, pues quiso consolarlo haciendo suyas 
la debilidad y flaqueza humanas. El misterio pascual resume la obra 
redentora de Jesucristo: al asumir el temor a la muerte y la muerte 
misma, asume libremente lo que el hombre teme; al resucitar muestra 
al hombre por qué el temor a la muerte no debe condicionar negati-
vamente las opciones acordes con la fe. El que, tras haber encontrado 
la muerte, haya vuelto a encontrar la vida, significa que el temor a la 
muerte es cosa del pasado (s. 330,4). Por lo que se refiere al cristiano, 
en su muerte tiene la tarea asignada –la pasión– y en su resurrección 
el premio prometido –la resurrección–. Esa tarea que realizaron los 
mártires ha de realizarla todo cristiano con la piedad si no puede con 
la pasión pues, aunque el morir sobreviene a todos, no a todos les 
acontece poder sufrir y morir por Cristo (s. 375B,1).

Jesucristo se encarnó para dar fortaleza a los hombres con su pa-
labra y con su ejemplo, a fin de que no temieran la muerte (s. 335B,2), 
pero ¿consiguió el objetivo? El santo usa términos que, a primera vis-
ta, apuntan en esa dirección, pues habla de aniquilar (peremptio) ese 
temor, de eliminarlo (auferre) (s. 147,2; 229G,1) y de hacerlo desapa-
recer (delere) (s. 363,3); sin embargo, no parece ser esa su opinión. La 
afirmación requiere ser matizada, si no se quiere hacer inútil la obra 
del Señor.

Con su gracia, el Señor ayuda al hombre a hacer frente al temor 
a la muerte. Sin ella, los mártires –el ejemplo más cualificado– no 

24  Cf. Kotila, H., «Mors, mortalitas», en Augustinus-Lexikon, vol. 4, Schwabe 
Verlag, Basel, Schweiz, 2018, 92-93 (4. The fear of death and the death of Christ).



EL TEMOR DEL HOMBRE A LA MUERTE EN LOS SERMONES DE SAN... 701

habrían podido despreciar, por la verdad y la vida eterna, la dulzura 
de la vida presente (s. 296,8; 335B,4-5). Esa ayuda va más allá de su 
palabra, con que él mismo infunde temor a un determinado tipo de 
muerte (cf. Mt 10,28-31; Lc 12,4-5) (s. 156,8), y de su ejemplo. Por otra 
parte, la fuerza de su ejemplo es limitada en cuanto que, contra lo que 
pudiera parecer, su plena imitación no está al alcance ni siquiera de 
los mártires. La razón es que, a diferencia de él, el hombre no puede 
disponer libremente de su vida y de su muerte (cf. Jn 10,18). De ahí 
la ayuda que presta al cristiano el ejemplo de los apóstoles a la hora 
de imitar a Cristo, pues los siente más cercanos. El santo obispo com-
para el temor a la muerte con zarzas punzantes que se encuentran en 
el camino, pero que ya no se temen al haberlas triturado el paso de 
otros viandantes. Aunque solo menciona explícitamente a Pedro y a 
la Piedra (cf. Mt 16,16) (s. 297,3), podía haber mencionado también a 
los demás apóstoles.

Ahora bien, ni los apóstoles ni los mártires posteriores amaron la 
muerte; se limitaron a tolerarla (s. 299,8; 359A,8; 335,1; 84,1). Unos y 
otros hubieran querido seguir viviendo si les hubiera sido posible sin 
traicionar la fe (335B,32), pero superaron el temor a morir. Al aceptar 
la exhortación a no temer la muerte que les dirigió el Señor (cf. Mt 
10,28-31; Lc 12,4-5), se comportaron distintamente a Adán: si este 
mereció la muerte por no temerla  25, ellos no la temieron, para escapar 
de ella (s. 335B,2). Alentados por las palabras del Señor, vencieron el 
temor a la muerte y el dolor porque no los temieron. El doctor de la 
gracia aparece de inmediato al matizar que quien venció fue quien 
moraba en ellos y que lo hizo mostrándoles deleites espirituales para 
que no sintiesen los dolores corporales, pero solo en la medida sufi-
ciente para someterlos a prueba, sin que llegasen a sucumbir (s. 280,4). 
El Señor ayuda, pero no suple. En todo caso, la victoria del mártir es 
siempre una victoria en Cristo.

Volvamos a la afirmación del santo de que Jesucristo eliminó el 
temor a la muerte. Si ello fuera realidad, ¿cómo afirmar que es natu-
ral? Es necesario, pues, interpretar el sentido de los verbos de que se 

25  En el sentido indicado previamente, de que no temieron que les sobreven-
dría (s. 335B,1).



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO, OSA702

sirve el santo para referir la obra de Cristo en relación con el temor 
a la muerte. En realidad, Cristo no lo eliminó; lo que hizo fue desac-
tivarlo, privarlo de su fuerza coactiva. Por seguir con el ejemplo de 
los mártires, en ellos persiste latente, pero sin poder ejercer su poder 
esclavizante. En la práctica, privado de su fuerza es como si no exis-
tiera; deja de ser obstáculo para alcanzar la Vida. La prueba de que 
el temor no es destruido sino solo desactivado es que, rota la relación 
con Jesucristo, vuelve a manifestarse; que, si el hombre pierde la fe, el 
temor vuelve a mostrarse nefastamente activo en él. 

En efecto, la desactivación del temor a la muerte que hace efectiva 
el misterio pascual llega al fiel por medio de la fe, inseparable de la 
esperanza y la caridad (s. 280,3-4). La fe le otorga la certeza de que 
ninguna criatura sujetará a un muerto ante la voz del creador vivo, 
pues todos los que estén en los sepulcros oirán su voz y saldrán ( Jn 
5,28) (s. 344,4). La fe hace que el fiel no tema perder su vida, dado 
que Jesús le asegura que no perderá ni un solo cabello (cf. Mt 10,29-
30; Lc 21,18). La fe le asegura también que el cuerpo mortal será 
devuelto a quien no temió entregar su vida, aceptando su muerte. Ni 
siquiera, pues, pensando en la carne puede el cristiano temer a quien 
le amenaza con quitarle la vida (s. 65,2). Inseparablemente unida a la 
fe, también la esperanza tiene su papel: fundada en la resurrección 
del Señor, quita al fiel cristiano el motivo para seguir temiendo lo que 
temía (s. 229H,3; 335B,1; 363,3; 147,3; 217,6). De ahí que el Apóstol 
exhortase a los tesalonicences a no entristecerse como los que, por no 
tener esperanza (1 Tes 4,13), sufren la angustia de la muerte. Si la po-
sibilidad de la muerte produce angustia, la esperanza y la fe consuelan 
y levantan el ánimo; la condición humana es capaz de sobreponerse 
gracias a la promesa divina (s. 172,1). Cristo libra al fiel de la desdicha 
de caer en la muerte eterna por temor a la muerte temporal, pues no 
hay peor preocupación por la vida que la que impide llegar a la Vida. 
Destinado al hórreo, el fiel no ha de temer que se arranquen las zarzas 
(s. 101,3). En manos del cristiano está hacer algo para nunca morir: si 
teme la muerte, ame su Vida, esto es, Dios, Cristo y el Espíritu Santo 
(s. 161,7). El temor al dolor, a la humillación y a la muerte que perse-
guían al hombre fueron sepultados en las aguas del bautismo como 
los guías de los carros del Faraón (s. 363,2).



EL TEMOR DEL HOMBRE A LA MUERTE EN LOS SERMONES DE SAN... 703

4.	 Observaciones contextuales

4.1.	 El «sabio» cristiano

El temor es una pasión del alma. Ahora bien, el tema de las pa-
siones del alma fue objeto de reflexión frecuente por parte de los filó-
sofos de la antigüedad. Platón y Aristóteles dejaron su propia palabra 
al respecto, pero fueron los estoicos los que más reflexionaron sobre 
el tema. Los primeros sostienen que el sabio puede experimentar las 
pasiones, luego sometidas a la razón; los segundos, que las consideran 
un juicio intelectual irracional –en definitiva un vicio de la mente–, 
defienden la apatheia como condición para el ejercicio de la virtud y 
rehúsan admitir que el sabio esté sujeto a ellas. Cierto, admiten que el 
sabio puede soportar determinadas pasiones causadas por imprevis-
tas circunstancias externas, pero siempre conservando con la firmeza 
del espíritu una adecuada valoración de lo que se debe desear o evitar 
conforme a la razón; con otras palabras, esas pasiones ni oscurecen 
con el error ni eliminan con la culpa la sabiduría que hace sabio al 
hombre. Pueden hacerse sentir en la parte inferior del alma, pero no 
se imponen a la razón del sabio, que las domina  26. Como principales 
pasiones consideraban el deseo y el temor, el gozo y la tristeza  27. 

San Agustín estaba al corriente de los planteamientos de las dis-
tintas escuelas filosóficas, y en la Ciudad de Dios entra en el debate  28. 
Pero su reflexión no se apoya en la autoridad limitada de los filósofos, 
sino en la suprema de la Escritura. Asume que la mente está sometida 
al orden y a la ayuda de Dios, y las pasiones, a la medida y al límite de 
la mente, para que se pongan, cuando sea posible, al servicio de la jus-
ticia, del bien. La pasión no es necesariamente un vicio, pudiendo ser 
buena o mala. Lo que interesa, pues, no es si el ánimo se encoleriza, si 

26  Ciu. 9,4. San Agustín aduce la opinión de Cicerón, según el cual la dife-
rencia entre las distintas escuelas filosóficas es más de palabras que de conceptos. 
Unos y otros sostienen que la facultad espiritual del sabio se mantiene libre del 
dominio de las pasiones.

27  Ciu. 14,3.
28  Sobre el estoicismo en la obra de san Agustín, cf. Colish, M. L., The 

Stoic Tradition from Antiquity to the Early Middle Ages. II. Stoicism in Christian Latin 
Thought through the Sixth Century. Brill, Leiden 1990, 142-238.



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO, OSA704

está triste o teme, sino la causa del hecho  29. Solo a partir de ahí cabe 
valorar una pasión como buena o no. Tomando como referencia prin-
cipal a san Pablo y a Jesucristo, contradice a los filósofos del Pórtico. 
El obispo de Hipona sostiene que incluso los santos que viven según 
Dios en esta vida –los «sabios» cristianos, se podría decir– experimen-
tan esas pasiones, pero en ningún modo cabe considerarlas como un 
vicio, siempre que tras ellas haya un recto amor, la laudable caridad. 
Sostener una apatheia absoluta carece de sentido porque implicaría 
excluir la compasión y la misericordia del alma del sabio, por el sim-
ple hecho de tratarse de pasiones; más todavía, excluir de la felicidad 
futura el amor y el gozo sería el peor de los vicios; por otra parte, 
en relación con el tiempo presente, la carencia de pasiones que van 
contra la razón y perturban la mente, va unida a la desaparición de 
todo pecado en el hombre, algo que no se da en esta vida  30. Esta apa-
theia, pues, solo cabe esperarla en la vida futura. Frente a la apatheia 
estoica, el santo contemplaba, para el tiempo presente, una eupatheia 
cristiana  31. El sabio no puede, ni debe eliminar todas las pasiones, 
pero si someterlas a la razón y orientarlas al bien. Que Cristo se com-
padeciese del temor del hombre a la muerte y lo asumiese él mismo es 
argumento suficiente para no condenarlas todas sin más.

Como ya indicamos, cuanto precede sobre el temor a la muerte 
está tomado de los Sermones al pueblo del obispo de Hipona, palabra 
de un pastor a sus oyentes en su gran mayoría fieles –es decir, bauti-
zados– o simples catecúmenos. No hay, pues, que esperar toparse con 
explícitos planteamientos filosóficos, ni adversarios de esa categoría 
con los que el predicador confrontase sus puntos de vista  32. No obs-
tante, tampoco cabe imaginar que él renunciase a presentar, aunque 
«en modo sermón», su pensamiento al respecto. De hecho, el plan-

29  Ciu, 9,5.
30  Cf. particularmente Ciu. 14,9.
31  Cf. Colish, M. L., The stoic Tradition, 222.
32  Hay, no obstante, excepciones; una es el s. 150. Después de citar Hch 17,18, 

que presenta a algunos filósofos estoicos y epicúreos debatiendo con el Apóstol, 
comenta: “Sin duda, muchos de vosotros desconocen quiénes son o fueron unos y 
otros, es decir, qué pensaban en qué ponían la verdad y qué buscaban con su filo-
sofía; mas, puesto que hablamos en Cartago. hay muchos que lo saben” (s. 150,3). 
Cf. también s. 156,8; 348,3.



EL TEMOR DEL HOMBRE A LA MUERTE EN LOS SERMONES DE SAN... 705

teamiento teórico referido sostiene su catequesis sobre el temor a la 
muerte en los sermones, comenzando por la afirmación explícita de 
que el temor es una pasión (s. 299,8), pero no siempre entendida sin 
más como un juicio intelectual irracional, pues admite que hay pa-
siones que pueden ser intrínsecamente buenas. Sobre el presupuesto 
de que toda pasión lo es de la mente, la reiterada afirmación de que 
todo hombre –incluido, por tanto, el «sabio»– experimenta el temor 
a la muerte, sin considerarlo por sí mismo un vicio, es una refutación 
de la enseñanza estoica. En efecto, si el alma racional del sabio no 
experimenta ninguna pasión –así los estoicos– y si todo hombre ex-
perimenta el temor a la muerte sin que le abandone nunca –así san 
Agustín–, solo cabría concluir que, para él, el sabio que propugna el 
estoicismo no existe. Además, experimentar o no el temor a la muerte 
no depende ni de la propia virtud, ni del conocimiento adecuado, sino 
de la naturaleza; se trata de un sentimiento humano (humanus affectus) 
(s. 359A,8; s. 127,2), no de una carencia de sabiduría.

Pedro, Pablo y el conjunto de los mártires  33–por señalar solo a 
los fieles de más categoría– pueden ser considerados sabios, según 
la terminología filosófica, pero no como los sabios estoicos. Por una 
parte, ellos experimentaron el temor a la muerte, pero, en lugar de 
dejarse dominar por él, lo dominaron, sometiendo a un orden y medi-
da ese temor, experimentado en su mente, no en la parte inferior del 
alma; por otra parte, la causa última de ese temor la ve el santo en la 
naturaleza humana, sin olvidar las consecuencias al respecto deriva-
das del pecado original; en tercer lugar, el variado fundamento de la 
superación del temor: la sustitución de un temor –la pérdida de la vida 
presente– por otro –la pérdida de la vida futura–; la sustitución de un 
amor –a la vida presente– por otro –el amor a la Vida en Dios– no se 
debe a la propia virtud o no exclusivamente a la propia virtud, sino 
a la gracia de Dios, en la que están incluidos la palabra y el ejemplo 
de Jesucristo. Es, por tanto, la gracia la que, sin eliminar el temor, lo 
desactiva: en ella está la vía cristiana a la felicidad, no en el orgullo 

33  En adelante nos fijaremos fundamentalmente en los mártires, no porque 
hayan sido los únicos que han superado el temor a la muerte, sino porque lo han 
hecho en unas circunstancias excepcionales. En efecto, no es lo mismo aceptar 
la muerte inevitable a causa de una enfermedad o de la una avanzada edad, que 
aceptarla cuando se podría evitar cediendo a las exigencias del perseguidor de turno.



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO, OSA706

de los estoicos (s. 150,10); en cuarto lugar, la voluntad de Jesucristo de 
personificar en sí al hombre, asumiendo la debilidad de su temor a la 
muerte, es fuente de fortaleza para él.

Un último aspecto: en el temor a la muerte de los mártires no hay 
que contemplar solo el aspecto de debilidad –considerado un vicio 
por los estoicos–, sino también su servicio a la caridad. Es el caso, por 
ejemplo, de los pastores que se enfrentan victoriosamente al miedo a 
la muerte: al pasar antes los «carneros» por la aspereza de la muerte, 
las ovejas pudieron entrar también por ese camino (s. 296,3; 297,3). Es-
tamos ante lo que el santo afirmaba en la Ciudad de Dios: el temor a la 
muerte puede convertirse en ejercicio de misericordia para con otros.

4.2.	El «héroe» cristiano

Siempre en la Ciudad de Dios, san Agustín menciona repetidamen-
te a determinados varones ilustres (viri optimi) en la historia de Roma, 
ejemplos de virtud. Entre ellos cuenta a los Mucios, los Curcios, los 
Decios o los Régulos  34, a los que los paganos consideraban héroes 
por haber dado pruebas de una excepcional fortaleza al no haber te-
mido la muerte y, de hecho, haberla aceptado, aunque podían haberla 
evitado. Todo ello por amor a la patria terrena y a la gloria humana. 
El obispo de Hipona los compara con los apóstoles y los mártires cris-
tianos en el aspecto específico de la superación del temor a la muerte, 
tema que ocupa un rol importante en la estructura argumentativa de 
la primera mitad de la gran obra apologética agustiniana  35. Sobra 
decir que, en opinión de san Agustín, los apóstoles y los mártires su-
peran a los héroes paganos. Superioridad que testimonian las varias 
diferencias que señala. Una, que, mientras los paganos se infligieron 
a sí mismos las torturas, los cristianos soportaron, «con fortaleza más 
auténtica, con espíritu religioso más verdadero» las que les infligieron, 
en número incontable (ciu. 5,14-20); otra, que, detrás del desprecio del 

34  Cf. Ciu. 1,24; 2,9; 5,14. A ellos podrían añadirse los habitantes de Sagunto 
que prefirieron morir, procurándose ellos mismos la muerte, antes que entregarse 
a los cartagineses y quebrantar la fidelidad a los romanos (ciu. 3,20).

35  Al respecto, cf. Dodaro, R., «Il timor mortis e la questione degli exempla 
virtutum...», 17.46.



EL TEMOR DEL HOMBRE A LA MUERTE EN LOS SERMONES DE SAN... 707

temor a la muerte por parte de los cristianos, no se hallaba el amor por 
la gloria terrena, como era el caso de los héroes paganos, sino el amor 
a la verdad y a la gloria fundada en Dios; una tercera, que, mientras 
los paganos atribuían a la propia virtud la superación del temor a la 
muerte, los cristianos la atribuían al hecho de imitar a Jesucristo  36, y 
a la gracia y misericordia divinas  37. De hecho, en la segunda parte del 
libro noveno de la obra, san Agustín propone la mediación de Cristo 
como única posibilidad de liberación el temor a la muerte  38.

En ninguno de los textos de predicación examinados, compara 
san Agustín a los mártires cristianos con los héroes romanos, ni los 
presenta explícitamente como héroes. El hecho se puede explicar por-
que no cabe pensar que, en su conjunto, los oyentes del predicador 
conocieran la historia de Roma hasta el punto de poder utilizarla él 
como término de comparación para sus objetivos. La razón principal, 
sin embargo, es la misma por la que tampoco los designó como tales en 
la Ciudad de Dios¸ según nos refiere él mismo: no lo admitía el lenguaje 
eclesiástico  39. Pero sí lo hizo de forma implícita. De hecho, el modo 
de hablar de ellos deja entender que los consideraba auténticos héroes. 
Nos referimos al lenguaje de contienda, exaltación y de triunfo, asocia-
do específicamente al hecho de haber superado el temor a la muerte, 
y no a cualesquiera otras hazañas. Lenguaje de contienda es presentar 
su martirio como un gran combate (certamen) (s. 280,3; 335,1); lenguaje 

36  Al respecto cf. Dodaro, R., «’Christus iustus’…».
37  En este contexto, la discusión de ciu. 10,22 hay que entenderla no solo 

en polémica antiporfiriana en relación con la vía de la purificación sino también 
en polémica antiromana en relación con el concepto de virtus en general y en 
particular el valor frente a la muerte, que distingue al mártir cristiano del héroe 
romano. El mártir cristiano, como el cristiano común, vive del perdón en esta vida. 
Esto significa que la virtud del mártir deriva de la gracia y de la misericordia de 
Dios, y que será perfeccionada solo después de esta vida (R. Dodaro, «’Christus 
iustus»’…», 30-31). Abundando en la misma idea, la virtud del mártir se distingue 
de la del vir optimus romano por el hecho de que la muerte del pagano ‘le con-
sigue luego la recompensa de una gloria humana –una especie de inmortalidad 
subrogada (ib., 43).

38  Cf. Dodaro, R. «‘Christus iustus’…», 18); Straw, C., «Timor mortis», 
en Fitzgerald, A. (dir.), Diccionario de san Agustín. San Agustín a través del tiempo, 
Monte Carmelo (Burgos 2001), 1275-1277.

39  Cf. Ciu. 10,21.



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO, OSA708

de exaltación es la mención de su grandeza, de su excelsitud (s. 297,3; 
299,8), de su gran fortaleza (s. 65,3); lenguaje de triunfo es no solo la 
mención explícita del triunfo obtenido (s. 280,4), sino también la refe-
rencia a la victoria (s. 280,4), a la corona recibida, más enflorada que 
la de demás fieles  40 (s. 297,3; 335B,2; 299,8; 65,3; 147,3), al honor y 
a la gloria sublimes (s. 280,4; 335,1; 335B,3;). De forma implícita apa-
rece también cuando, después de señalar todo lo que distingue a los 
mártires, el predicador se pregunta: «¿Quién puede mostrar algo igual 
con un ejemplo tomado de esta tierra?» (s. 280,4). De igual manera, el 
repetido indicar el motivo por el que vencían el temor a la muerte y la 
insistencia en lo que les otorgaba la fortaleza para superarlo permite 
advertir esa comparación implícita, habida cuenta también de que los 
sermones en que aparecen son considerados como contemporáneos de 
la composición de la primer aparte de la Ciudad de Dios. Lógicamente, 
tratándose de sermones, este modo de presentar a los mártires no es 
tanto apologética, como ejemplarizante  41.

4.3.	Rotura con una primera etapa, continuidad básica posterior

Lo que hemos hecho ha sido una lectura «sincrónica» con referen-
tes externos: el sabio estoico, el héroe romano. Pero también cabe ha-
cer una lectura «diacrónica», comparando los textos según el momen-
to en que fueron predicados, que se solapa con el sucederse de las tres 
grandes controversias en que participó el santo: con los maniqueos, 
con los donatistas, con los pelagianos  42. La comparación no es fácil 
por razones vinculadas a la cronología de los sermones. La primera, 
porque, de los que hemos citado, hay muchos a los que los estudiosos 
no han conseguido asignar una fecha de predicación; luego, porque, 
cuando se la han asignado, a menudo es grande la disparidad de opi-

40  La mención de la corona tiene su lugar en el contexto del otorgamiento 
del premio en la tradición romana, pero conviene no olvidar que tiene también 
base bíblica en 2 Tim 4,8 y 1 Pe 5,4.

41  Cf. Luis Vizcaíno, P. de, «Los mártires, argumento en la Ciudad de Dios 
(l. 1I-X)», en Dos amores fundaron dos ciudades. XV Jornadas Agustinianas, Centro 
teológico san Agustín, Madrid 2012, pp. 321-354.

42  Aunque no trata específicamente de los sermones, cf. Rebillard, É., In 
hora mortis, 84-92; 43-45.



EL TEMOR DEL HOMBRE A LA MUERTE EN LOS SERMONES DE SAN... 709

niones entre ellos. No obstante tales problemas, es posible aportar 
algunos datos.

El primero de todos es que, en relación con el temor a la muerte, 
el Agustín predicador está ya muy lejos de opiniones vertidas en sus 
primeros escritos, cuando estaba excesivamente influenciado por la 
tradición filosófica  43. En efecto, recién convertido, en Casiciaco sos-
tenía que, por confesión unánime, la más alta cima de la filosofía con-
siste en la total indiferencia frente al dolor y a la muerte, a la vez que 
reconocía que es algo muy difícil incluso para los hombres más doctos 
(ord. 1,11.32; cf. también b. uita 4,24). En los sermones, en cambio, la 
virtud no la muestra la indiferencia ante el dolor, considerada imposi-
ble, sino la capacidad de superarlo merced a la gracia de Dios  44.

En la misma línea, poco después, siendo ya presbítero, en réplica 
al maniqueo Adimanto, escribía que el cristiano, sujeto libre, no temía 
ningún género de muerte, como la temía el judío, sujeto esclavo, sien-
do esta la razón por la que se había escrito: Maldito todo el que pende de 
un madero (Mt 21,23; Gál 3,13) (c. Adim. 14). Asumiendo que habla de 
no temer la muerte física, como se deriva de la cita bíblica, este modo 
de pensar se aparta también de lo sostenido después en los sermones. 
De hecho, en la predicación el tema del temor a la muerte no aparece 
de forma directa y clara en el debate de Agustín con sus antiguos 
correligionarios. Pero puede verse implícito en el mismo hecho de 
temer la muerte, entendida como separación del alma del cuerpo, en 
cuanto que significa una aceptación de este, mientras que la soterio-
logía maniquea tenía su fundamento en esa separación. Temer perder 
el cuerpo implica valorarlo positivamente y apreciar la vida humana, 
contra lo que pensaban los maniqueos  45.

43  Cf. Colish, M. L., The Stoic tradition, 221-223.
44  Aquí advierte E. Rebillard una cierta rotura. Aunque en relación con el 

temor a la muerte, no pueda hablarse en san Agustín de una evolución en línea 
recta, se da una coagulación o una cristalización de elementos que, en determinado 
momento, constituyen un nuevo discurso («The Interaction… », 87). 

45  Cf. Giraud, J.-M., La mort chez saint Augustin. Grandes lignes de l’evolution de 
sa pensée, telle qu’elle apparaît dans ses traités. Éditions universitaires Fribourg 1992, 
75; Straw, C., «Timor mortis», 1274.



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO, OSA710

La cuestión del temor a la muerte tuvo mayor presencia en el de-
bate del santo con los donatistas, no tanto por discrepancia en los prin-
cipios, sino por circunstancias debidas a la dureza de la convivencia 
entre ambos grupos cristianos. A modo de ejemplo, Petiliano, obispo 
cismático de Cartago, sostenía que una fe sólida excluye el temor a 
la muerte, temor que, según él, impulsaba el actuar de los católicos; 
sostenía asimismo que ellos –los donatistas–, gracias al temor de Dios, 
no temían ni los suplicios ni las muertes que les procuran los católicos, 
mostrándose así cumplidores de Mt 10,18. En su respuesta, san Agus-
tín le da en cierto modo la razón, remitiendo a los donatistas que se 
procuraban la muerte arrojándose a precipicios para ser tenidos por 
mártires, pero añadiendo que su no temer la muerte no había que atri-
buirlo a fortaleza, sino a pertinacia (cf. c. litt. Pet. 2,196-197; 225-226; 
229-230), o a la búsqueda de gloria humana (ep. 185,2,8). Por otra par-
te, que la fe bien arraigada excluye el temor a la muerte –sigue dicien-
do el obispo católico al donatista– es su convicción personal, siempre 
que se entienda en el sentido que hemos indicado previamente: no se 
trata de que no exista el temor, sino de que es superado por otro más 
fuerte. Los mártires de los que, en nuestro contexto temático, tan elo-
giosamente habla el predicador de Hipona en los sermones son aque-
llos que no temieron sufrir al muerte de manos de los enemigos de la 
fe, por temor a la muerte eterna y por amor a la vida eterna, no quienes 
no temieron sufrirla de sus propias manos para evitar ser integrados 
por la fuerza en la comunión católica (c. Gaud. 1,41)  46. En la insisten-
cia del santo en que los mártires murieron por la verdad y no por la 
gloria humana, que subyace al axioma tan repetido por el santo de 
que al mártir no lo hace el tormento que sufre, sino la causa por la que 
lo sufre  47, cabe ver no solo una comparación implícita con los héroes 
paganos, sino también con los tenidos como tales por los donatistas.

46  Cf. Straw, C., «Timor mortis», 1275.
47  Martyr no facit causa sed poena. Se trata de una afirmación que aparece 

muy frecuentemente en boca de san Agustín cuando habla de los mártires en el 
marco de la polémica antidonatista. Limitándonos a los sermones, cf. s. 53A,13; 
94A,1; 274; 275,1; 285,2; 306A,1; 335C,2; 335G. Es decir, ante Dios sólo es mártir 
el que tiene una causa justa: el que muerte por Cristo, por la fe, por la justicia. 
El hecho de haber padecido mucho no es criterio, sin más, para obtener o conce-
der el título de mártir, pues lo mismo que ha padecido un mártir puede haberlo 
padecido otro por una causa nefanda.



EL TEMOR DEL HOMBRE A LA MUERTE EN LOS SERMONES DE SAN... 711

En cambio, la controversia pelagiana sí dejó huellas, aunque no 
hayamos visto mencionados ni Pelagio ni sus secuaces. Pelagio nega-
ba toda vinculación entre la muerte física y el pecado original; por 
tanto desvinculaba también el temor de la muerte del pecado ori-
ginal  48. En realidad, en relación con el temor a la muerte, el monje 
bretón coincidía con san Agustín, pues ambos sostenían que es na-
tural, pero, al sostenerse esa coincidencia sobre presupuestos tan di-
versos, acababa en profunda divergencia. La divergencia estaba en 
que, según el hereje, Dios creó al hombre mortal, por lo que el temor 
a la muerte está vinculado a esa realidad, independientemente de la 
existencia o no del pecado original; según el santo, en cambio, al 
crear al hombre, Dios le dio la posibilidad de elegir entre la condición 
mortal y la inmortal, dependiendo de si obedecía a su precepto o no; 
por tanto, si hubiera obedecido a Dios, el hombre se había hecho in-
mortal, condición en la que no cabría temor alguno a la muerte, pero 
como, de hecho, le desobedeció, se hizo mortal y con la mortalidad 
llegó el inevitable temor a la muerte. En síntesis, según Pelagio, el 
hombre teme, de facto, la muerte porque fue creado mortal; según san 
Agustín, el hombre teme, de facto, la muerte porque, al desobedecer a 
Dios prefirió ser mortal a inmortal. Por otra parte, Pelagio, siguiendo 
planteamientos estoicos, asumía que el hombre podía superar por sí 
mismo el temor a la muerte; que puede ejercer control voluntario so-
bre su propio temor a la muerte, debido solo a una debilitación de la fe 
y la fortaleza  49; san Agustín, a su vez, fiel a su soteriología, asume que 
el hombre solo puede superar ese temor si recibe la ayuda de la gracia 
de Dios. La insistencia del predicador de Hipona en la universalidad 
de facto del temor a la muerte como consecuencia del pecado original 
y en la necesidad que, para desactivarlo, tiene todo hombre –inclui-
do el santo– de la gracia de Cristo, no solo de su ejemplo  50, hay que 

48  No obstante que la comprensión de Pelagio del temor a la muerte pre-
ocupó menos a san Agustín que otros aspectos de su teología (cf. Cf. Dodaro, 
R., «‘Christus iustus`… », 346. El autor se basa en el hecho de que no aparece en 
Gest. Pel. 35,61 en que el santo resume sus temas de debate con él.

49  Cf. al respecto, cf. Dodaro, R., «‘Christus iustus’...», 341-350; Straw, C., 
«Timor mortis», 1274.

50  Cristo solo puede ser imitado en su humildad, en su kénosis. La ejempla-
ridad de Cristo está, pues, limitada a la humildad por la que el hombre puede 
recibir (no generar) la virtud para afrontar valerosamente la muerte. Además, es 



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO, OSA712

considerarlo como consecuencia de la polémica antipelagiana. Según 
un autor, el discurso de san Agustín sobre el temor a la muerte sufrió 
cierto cambio en torno al 411-412. Pero no se trata de que le llevara 
a cambiar sustancialmente de opinión, sino solo de matices y de una 
mayor amplitud de horizontes  51. La frecuencia del tema en sermones 
asumidos como contemporáneos de la polémica es prueba también de 
la intensidad de la misma.

La frecuencia de que acabamos de hablar se vio favorecida tam-
bién, sin duda, por el hecho de la caída y saqueo de Roma por obra del 
godo Alarico en agosto del año 410. Con su río de sangre y muerte hizo 
palidecer no solo a los romanos sino también, aunque en distinto grado, 
a ciudadanos del imperio de las zonas limítrofes. Aunque fue un hecho 
puntual, que, además, tuvo lugar en Italia, no en África, sus secuelas de 
destrucción y muerte calaron en el ánimo de los ciudadanos del Áfri-
ca Romana, al tener viva descripción de ellas de boca de los muchos 
prófugos. No hay que valorar solo el hecho puntual, sino la sensación 
de inseguridad que se extendió por el Imperio y se diría que particular-
mente en el África romana donde buscaron y hallaron refugio numero-
sos prófugos. Buena parte de los sermones examinados son posteriores 
a la tragedia sufrida por la capital del Imperio. Significativamente uno 
de los sermones más citados en estas páginas es el 344, considerado no 
anterior al 428, predicado cuando los vándalos estaban ya a las puertas 
de Hipona. Es lógico que el temor a la muerte anidara en los corazo-
nes de los oyentes del predicador Agustín y es lógico asimismo que el 
pastor se preocupase de orientarlos en aquella terrible circunstancia  52.

Pío de Luis Vizcaíno, OSA

preciso reconocer que el modo como el hombre –en particular el mártir– que imita 
la muerte de Cristo afronta la suya no demuestra en él una virtud ya perfecta, 
sino aún en vía de perfección por medio de la experiencia del combate contra el 
miedo a la muerte (certamen fidei). La humildad con que el imitador de Cristo ante 
la muerte se conforma al ejemplo de Cristo consiste en el reconocimiento de la 
propia incapacidad moral de superar el miedo a la muerte. De ahí que el mártir 
cristiano se vea obligado a implorar la ayuda divina en el momento de la muerte 
para poder afrontarla (Dodaro, R., «Il timor mortis...», 40-41).

51  Rebillard, E., «The Interaction...», 92.
52  E. Rebillard, señala variantes, no de contenido, sino de matices entre un 

momento y otro (cf. «Interaction», 92,94).


