
Espirituales Españoles (*)

Con este título ha lanzado a la publicidad el benemérito editor: 
barcelonés, Juan Flors, una colección de autores ascéticos y místicos. ■ 
españoles, que va ya por el tomo VII, y a ritmo acelerado. La empresa 
es, sin duda, de gran importancia, así por el mérito de los autores 
como por la visión del problema espiritual en España, enteramente .■ 
nuevo y de secuencias trascendentales, literarias y místicas. Edito­
riales religiosas abundan en nuestra patria. Pero su fin hasta ahora 
parece no haber sido otro que atender a la devoción y piedad de los 
fieles con libros de instrucción y formación inmediata. Muy rara es 
la vez que se embarcan con obras de alta especulación ascética o mis- - 
tica, fuera de los autores clásicos ya conocidos, cuyo éxito está ase­
gurado de antemano. Pero aventurarse a una colección más o menos 
de altura, y de autores olvidados, aunque de gran voga y trascenden- · 
cia en sus días, esto ya es propio de editores que miran a la calidad 
e importancia de las obras y al bien público, más que al logro mo­
mentáneo y caduco. Y, sin embargo, ahí hay que dirigir la proa de la 
nao, si queremos hacer algo de provecho y abrir camino al estudio y > 
conocimiento de nuestra mística, hoy más necesarios que nunca. Si 
nos fijamos en la producción en esta materia en Alemania, en In­
glaterra y sobre todo, en Francia, veremos que mientras ellas cuentan 
por centenares las obras escritas de un siglo a esta parte, nosotros-

* Espirituales Españoles, Biblioteca patrocinada por el Centro de Estudios-· 
de Espiritualidad de la Universidad Pontificia de Salamanca, dirigida por 
Pedro Sainz Rodríguez y Luis Sala Balust. Comprende dos series: I, de Tex­
tos; Π, de Lecturas. Editor, Juan Flors, Vía Layetana, 53, Barcelona. Volú­
menes en 12.°, de 300 pp. aproximadamente. Con la colaboración de varios · 
especialistas nacionales y extranjeros.



' 90 P. A. C. VEGA

no las podemos contar más que por decenas. Algo se está haciendo al 
presente; y el éxito indiscutible que están teniendo tales obras arguye 
el ambiente propicio para esta clase de estudios. Recordemos sola­
mente la obra del Abate Bremond, en Francia, sobre el Sentimiento 
Religioso, que es en el fondo una historia de la espiritualidad fran­
cesa, y veremos que en España, con ser la cuna o madre de la mística 
católica, no tenemos nada semejante, ni de momento es fácil tenerla 
por falta de medios y trabajos monográficos previos.

A subvenir a esta necesidad, aunque sea en parte muy limitada, 
va encaminada esta Colección de Espirituales Españoles, llamada, por 
varias razones, a tener una fervorosa acogida y difusión. Sólo los siete 
volúmenes publicados ofrecen ya un panorama halagüeño y sorpren­
dente, que deja entrever la envergadura de la empresa y los frutos 
copiosos y óptimos que ha de dar. Convenzámonos de que el campo de 
la mística, así en filosofía como en teología, ofrece perspectivas in­
sospechadas y maravillosas, como campo que aun está por explorar. 

.En los demás, mejor o peor, estamos servidos. Aquí lo hecho hasta 
ahora más es para animarnos a trabajar que para satisfacernos y 
darnos por contentos.

De esperar es que la Historia de nuestra espiritualidad, amplia y 
bien documentado, que nos ha prometido y se ha comprometido a 
darnos en plazo no muy largo don Pedro Sainz Rodríguez, cuya ex­
cepcional capacidad, preparación y biblioteca sobre la materia es de 
todos conocida, nos ha de despejar el horizonte y abrir caminos y 
campos que faciliten el acceso al estudio de mil problemas que hoy 
ni sospechar siquiera podemos. Mil gracias, pues, merecen tanto el 
editor como los directores de esta Colección, que tan abnegadamente 
la llevan adelante. El mismo editor Flors se ha comprometido a la 
publicación de una especie de Suma Ascético-Mística bajo la direc- 

• cinó de don Baldomero Jiménez Duque y don Luis Sala Balust con 
la colaboración de sabios eminentes, en nueve volúmenes, que será, 
si se realiza, un acontecimiento literario.

La Colección de Espirituales Españoles aparece en volúmenes ma­
nejables y casi de bolsillo, hermosamente presentados y con un papel 

;y tipos tan claros y simpáticos, que realmente están invitando a la 
lectura. Es, desde luego, un acierto logrado el aspecto tipográfico. Hoy 
los volúmenes grandes asustan más que atraen. Pero al mérito tipo­
gráfico hay que añadir el técnico y literario. Se ha tenido gran cui- 

■ dado de conservar el texto primitivo “con su sabor de antigüedad”,



ESPIRITUALES ESPAÑOLES 91 
que diría fray Luis de León, modernizando la ortografía y la puntua­
ción, imprescindibles en esta clase de textos antiguos. Es decir, que 
se ha atendido al lector medjo y al crítico y técnico, prestando por 
igual a uno y otro el beneficio de un texto doble en realidad.

Otro mérito o acierto ha sido encargar a un especialista en cada 
caso de la edición, notas y prólogo o Introducción al texto. Cpmo no 
hay autor que se halle enteramente desligado de las circunstancias 
de lugar y tiempo, el estudio completo de cada uno viene a resultar 
un capítulo magistral de la Historia de la espiritualidad española, 
cuya luz trasciende de rechazo a otros muchos relacionados con él.

La Colección llevará, además, una segunda parte de textos extran­
jeros, pero que han tenido influencia decisiva en nuestros místicos, 
■como el Ps. Areopagita, y los místicos del Norte p escuela alemana; 
Ruysbroeck, Taulero, Suson, Herp, Palma y otros. Gracias a esta ini­
ciativa podremos disponer dentro de poco de un instrumental de tra­
bajo inapreciable. Y dicho esto, entremos en el análisis de cada vo­
lumen, aunque sea somera y brevemente.

1. El primero que abre marcha en la Colección es Camino del 
Cielo1, del agustino P. Luis de Alarcón, autor poco menos que igno­
rado entre lps agustinos españoles en vida y no muy bien tratado en 
muerte por algunos. Probablemente era sobrino del famoso reforma­
dor de la Orden en España, P. Juan de Alarcón, y ambos pertene­
cientes a la familia de noble alcurnia de los Alarcpnes, Señores de 
Alarcón, familia de gran ascendiente e influencia en la Corte Real, 
primero con Carlps V y luego con Felipe II. Como su presunto tío, 
vivió mucho tiempp en Italia, donde realizó gran parte de sus estu­
dios y terminó por afiliarse o incardinarse en la provincia religiosa 
■de la Apulia.

El P. Alarcón es de los que podíamos llamar “espirituales agusti- 
nianps primitivos”, esto es, anteriores a los grandes místicos espa­
ñoles y de la Ofden, fray Luis de Leqn, Beato Alonso de Orozco, Mon­
toya y Toscano. Interesa sobremanera conocerle, para explicar la 
•génesis de su mística y su orientación particular, si la tienen. El ha­
ber estado mucho tiempo fuera de España nos hacía suponer en él 
a un extrañad,o de las corrientes místicas que se advierten ep ella 
en esta época. Perp el examen de su libro arguye todo lo contrario.

τ Alarcón, P. Luis de, Camino del cielo. Y de la maldad y ceguedad del 
mundo (Espirituales Españoles, 1). Edición y prólogo de Angel Custodio Ve­
ga, O. S. A., de la Real Academia de la Historia, Juan Flors Editor, Barcelo­
na 1959, 290 pp., 16,50 X 11 cm.



92 P. A. C. VEGA

En primer lugar, se notan en él contactos literarios y reminiscencias 
ideológicas con Santo Tomás de Villanueva, sobre todo con su Opúscu­
lo De la lección, meditación, oración y contemplación. Alarcón publica 
su libro en Alcalá de Henares en 1547, dos años después de la muerte 
del Santo. No sabemos tampoco la fecha de redacción del citado 
Opúsculo. Que hay influencia del uno en el otro es evidente. Nosotros 
nos inclinamos a que es el Santo el que influye, y Alarcón el influido, 
a no ser que sean coincidencias de una fuente común a ambos, como 
es la Scala Paradisi, que uno y otro conocen y utilizan como si fuera 
obra de San Agustín. Más clara es la influencia del libro Via Spiritus, 
obra de un hermano lego franciscano, fray Bernabé de Sicilia o de 
Palma, que por esta época hace furor en todos o casi todos los centros 
de espiritualidad española, incluso en los mismos Jesuítas, cuyo cole­
gio de Gandía fue un caso resonante, en el que tuvo que intervenir 
la autoridad de la Compañía. No digamos de los franciscanos y otras 
Ordenes, que lo tuvieron como verdadero guía espiritual. Sobre este 
autor puede verse el libro reciente de P. Sáinz Rodríguez, Espiritua­
lidad Española. En cambio, no se hallan vestigios de la influencia de 
Orozco, a pesar de que al venir a España escogió la casa de Medina 
del Campo, donde estaba éste de superior. El libro de Alarcón, que 
tuvo dos ediciones, una la de Alcalá en 1547 y otra en Granada tres 
años después, en 1550, las dos dedicadas a Felipe II, apenas tuvo in­
fluencias en los escritores inmediatos, si se exceptúa a fray Luis de 
León, que, sin citarle, parece utilizarle en algún pasaje de los Nom­
bres de Cristo. No tendría nada de extraño, pues tal vez era pariente 
suyo por la línea materna. El hecho es que desaparece inmediata­
mente de la memoria su libro y persona, y en los historiógrafos de la 
Orden ni siquiera es citada su obra, siendo el primero de ellos en re­
señarla un extranjero, el P. Osinger, quien tomó la noticia sin duda 
de Nicolás Antonio. De este precioso libro quedan al presente sólo dos 
ejemplares conocidos, los dos en la Biblioteca Nacional de Madrid.

La distribución de Camino del cielo es la misma que la del citado 
opúsculo de Santo Tomás de Villanueva. Sin embargo, llama la aten­
ción que no trate de la última parte, o la contemplación. Esto puede 
atribuirse a dos cosas: o a que Alarcón se dirige a los grandes del mun­
do y a los que viven envueltos en sus negocios, a los cuales holgaría esta 
materia, o a las severas medidas de la Inquisición por estos tiempos, 
enemiga declarada de teorías y libros de mística, que juzgaba ser 
causa de tantos trastornos y desviaciones espirituales, como se ad-



ESPIRITUALES ESPAÑOLES QJ
vertían en todas partes con el nombre de alumbrados e iluministas; 
medidas que hacían andar a los escritores místicos con gran temor y 
cautela. Pocos fueron los Santos y Místicos que se libraron de la in­
tervención y fiscalización de tan temible tribunal, o de sus adverten­
cias serias, al menos. Santo Tomás de Villanueva no publicó su Opús­
culo, como otros muchos; pero Orozco observó la misma cautela, no 
entrando en el terreno de la contemplación, sino de un modo muy 
ligero y sin compromisos, a pesar de que en los prólogos de la mayor 
parte dé sus obras de oración y contemplación promete ocuparse de 
ésta y sus clases, dudando mucho por esto que la contemplación de que 
él habla sea otra que la llamada hoy “contemplación adquirida”.

Sea de ello lo que fuere, aun con esta supresión el libro de Alarcón 
es un excelente tratado sobre la oración, muy filosófico, muy teoló­
gico y, sobre todo, muy práctico. Su estilo no es comparable con el de 
fray Luis de León ni Malón de Echaide. Pero, ¿cuántos se le pueden 
comparar en la Orden misma? Es claro, castizo, ingenioso, a veces 
elegante, sin embargo, de propio intento rehuye el tono retórico, que 
él cree indigno de tan alta y sagrada materia. De verdadera joya li­
teraria ha sido considerado este libro por Severo Catalina y por cuan­
tos han ojeado sus páginas, y realmente lo es en todos los sentidos, 
no desmereciendo en nada, ni en estilo ni en doctrina, de los de 
su hermano de hábito el Beato Alonso de Orozco, compañero y coe­
táneo suyo. Nada tiene de extraño que el buen catador de esencias 
espiritualistas, D. Padre Sáinz Rodríguez, lo eligiese para abrir marcha 
en esta hermosa Colección de Espirituales Españoles.

2. El segundo volumen está dedicado a los Avisos para los predi­
cadores del Santo Evangelio, de fray Agustín Saludo, dominico2 El 
estudio preliminar o Introducción, así como la edición, notas y apén­
dices, son del P. Alvaro Huerga, de la misma Orden. El P. Huerga 
lleva mucho tiempo dedicado al estudio de los Espirituales Dominicos 
de Andalucía, particularmente del P. Salucio, hoy personaje casi des­
conocido, pero predicador y escritor de muchas campanillas y fama 
-en su tiempo. La larga Introducción que pone a este su escrito (126 
páginas) es un trabajo capital, que esclarece no sólo la figura de su 
biografiado, sino muchos puntos de la espiritualidad andaluza de su

a salucio, Fr. Agustín, O. P., Avisos para los predicadores del Santo 
Evangelio (Espirituales Españoles, 2). Estudio preliminar, edición y apéndices 
por Alvaro Huerga, O. P., Juan Flors Editor, Barcelona 1959, 265 pp., 16,5 X 
X 11 centímetros.



94 P. Α· C. VEGA

tiériipó, especialmente là dé los dominicos, que, precedidos del inmor­
tal fray Lilis dé Granada, logran crear uria escuela importante de 
éspifituálidád. Salüció escribió mucho y bien. Su formación clásica y 
téológicá, Stí ingenio andaluz, chispeante y un poco socarrón, hacen 
que Su plúma córra elegante, ligera, llena dé gracia y ocurrencias, que 
hacen sü obra, la presénte, amenísima e instructiva. Los predicadores 
dé su tiempo, como lös dél nuestro, cometían mil defectos, que él trata 
de corregir,p óniéndóles delante los éféctos contrarios que producían 
en el público, totalmente opuéstós a lo que ellos intentaban. A pro­
pósito de este libró, séaños lícito citar un manuscrito de la Biblioteca 
Nacional de Madrid, ñúm. 3.620, perteneciente a algún agustino de 
Andalucía, donde se recogen los pareceres de los predicadores más 
eminentes de España, algunos, como el del famoso Estella, muy largo 
y yá publicado, qué bien meréciari la lúz pública y un estudio dete­
nido sobre la elocuencia sagrada española del siglo xvi-xvn, aún no 
hecho debidamente. El P. Huerga divide su estudio en tres partes: El 
Hombre, la obra literaria y la Doctrina. No es menester entrar en 
detalles de ninguna de estas tres partés. Baste saber que Salucio 
pertenece plenamente al siglo de Oro de nuestras letras (1523-1601), y 
que destaca en la escuela de los grandes escritores místicos castella­
nos, sin desmerecer al lado de fray Luis de Granada y fray Luis de 
León, cóñ quienes entronca en piedad, ciencia teológica y clasicismo. 
Hablando de sus clásicos, de los que parece tuvo más de alguna vez 
escrúpulos, dicé: “Ño sé bien si ando atinado eñ juzgar que la Teolo­
gía, desamparada de lo que llamamos buenas letras, nó está bien 
acompañada, como su hidalguía merece. Quien tiene salud y tiempo, 
en ninguna cosa los puede mejor gastar, después de las que son para 
el alma necesarias, que en conversar con aquellos grandes ingenios 
que en los siglos pasados fueron dignos de que en éstos se conserva­
sen sus memorias.” Y líheás antes había hablado y citado, entre otros, 
a Tito Livio, Sálustio, Tácito, Virgilio, Horacio, etc. Esta comprensión 
amplia y generosa del predicador sagrado por la antigüedad clásica 
le hacé fiel discípulo de Sañ Agustín, quien en su obra De doctriná 
Christiana, éxhofta a sus colegas a entrar à saco en la filosofía y cien­
cias paganas para servir con sus despojos al triunfo del Evangelio EL 
libro presente, magníficamente escrito y lleno de doctrina y sugeren­
cias preciosas, merece ser leído por todos, especialmente por los pre­
dicadores; que no les pesará.

3. Falconi, el mercedario fray Juan Falconi Bustamante, es un



espirituales españoles 95·

gran mistico; sin duda el más destacado e influyente de todos los, 
de su Orden, juntamente con su maestro de espíritu, el P. Villarroel. 
A pesar del apellido, de origen o forma italiano, es español dé pura 
cepa, nacido en Fiñana, a 70 kilómetros de Almería, en las estriba­
ciones de las Alpujarras, en 1596, muriendo en Madrid en 1638. In­
clinado én un principio a los estudios teológicos, llegó a ser profesor- 
de la Universidad de Alcalá con gran aplauso y renombre. Mas cortó 
de repente la carrera de la docencia por orden de su superior mayor, 
dedicándose a la cura de almas y a la predicación en su iglesia de 
Madrid. Pronto aquí comenzó a destacarse por el fervor y unción de­
sús sermones, por la acertada dirección espiritual que se disputaban 
nobles y plebeyos, eclesiásticos y seglares, logrando formar escuela 
con numerosos discípulos. Su vida de oración y recogimiento le dio 
pronto fama de santo.

El P. Elias Gómez, mercedario también, ha sido el encargado de 
preparar la edición de su obra maestra, a la que ha acompaañdo de 
un extenso e interesante prólogo o introducción. Nadie más indicado· 
que él, puesto que había hecho la tesis doctoral sobre sus escritos. 
Nos hallamos, como en el caso anterior, con un espécialista qué no 
sólo nos da una edición esmerada y crítica de Camino derecho para 
ir al cielo, obra principal de Falconi, en la que resume toda la doc­
trina de sus escritos anteriores y lá perfecciona ÿ alimenta notable­
mente, sino una síntésis de la doctrina mística profesada en la Orden, 
en este siglo y en los siguientes. Lo extraño es que ni en el Proceso 
de canonización, instruido, ni él autor dé Vida Anónihia, ni él Procu­
rador de la Cáusa citen esta obra como de Falconi, ni la recojan, si­
quiera cómo dudosa para su examen. Los argumentos y testimonios 
que alega el P. Gómez son tantos, tan indiscutibles y claros, que de­
jan fuera de toda duda su autenticidad. En la B. N. Μ. se conserva 
un códice, juntamente con “el examen o elogio en su favor de los- 
Padres del religiosísimo convento del Calvario de la orden de Nues­
tro Padre San Francisco, fray Lucas de San Buenaventura y fray 
Balthasar de íá Concepción”, los cuales declaran el nombre del autor 
y la rázón dé su elogio. Camino fue editado en 1873 por fray Pedro 
Esteban Menéndez, después de una serie de intentos interminables, 
y seculares de imprimirse, no se sabe por qué. Se edita, al fin, pero-

s Falconi, Fr. Juan, O. de Μ., Camino derecho para el cielo (Espirituales: 
Españoles, 3). Edición e introducción de Elias Gómez, O. de Μ., Juan Flors. 
Editor, Barcelona 1960, 325 pp., 16,5 X 11 cm.



• 9ό P. A. C. VEGA

no se vuelve a reimprimir, sin saber tampoco por qué. Hoy que po­
demos leer a nuestro gusto la obra de Falconi, no se comprende ni 

Lias dudas ni los temores con que se la rodeó desde el primer momento.
El autor de la edición presente, P. Gómez, se ocupa en el prólogo 

no sólo de reseñar las demás obras del venerable Falconi, particular­
mente sus Cartillas, sino también de las que indebidamente se le 

. han atribuido, como, por ejemplo, el famoso Compendio breve de la 
eminentísima perfección cristiana, obra calcada en los escritos de 

. San Juan de la cruz (a veces copiados literalmente, como las máximas 
o sentencias de la Subida al Monte Carmelo), algo oscura y de corte 
misterioso, a pesar de su brevedad extrema. El P. Gerardo de San Juan 
de la Cruz, que la editó a continuación de las obras del Santo, la cree 
de tendencia quietista, incluída en el índice apenas apareció, en él 
ha permanecido hasta que la han sacado en 1900. Aunque en el có-

■ dice 7.083 se le atribuye a Falconi, realmente no lo es. En el 6.895 
de la B. N. Μ. se atribuye a San Juan de la Cruz. En el 2.201 de la 
misma se le adjudica a un tal Fernando Mata.. Otros se la cuelgan 
a Gregorio López. Y López Navarro, amigo y discípulo de Falconi, se 
la atribuyó a sí mismo, publicándola en su Mística Teología, Madrid, 
1651. Modernamente ha estudiado este opúsculo el P. Viller, S. J., en 
el Dictionnaire de Spiritualité, t. I, cc. 1940-1942, llegando a la con­
clusión de que semejante obra fue escrita entre los años 1584 y 1594

■ por Isabel Lomazzi o Bellinzaga y redactado bajo la dirección del 
jesuíta Aquiles Gagliardi. No nos parece probable una semejante atri­
bución, por no poderse conciliar fácilmente las fechas con la utiliza­
ción de los escritos sanjuanistas. Pero no es ésta la ocasión para 
discutir este problema, ni nos interesa tampoco de momento.

La doctrina de Falconi en esta obra, dice él de sí, “consiste en la ■ 
; imitación de Cristo y sus virtudes; en vestirnos de El, como dice San 
Pablo; en parecemos en todos nuestros actos a Cristo; en ser real­
mente otros Cristos por la transformación en El. El cristiano debe 
preguntarse constantemente: ¿Cómo comería, bebería, vestiría... 

'^Cristo? Pues de esta suerte he de procurar obrar yo”. Como se ve, 
es doctrina totalmente cristocéntrica o cristológica y enteramente 
paulina, la más común entre nuestros místicos del siglo xvi. El pri­

mmer editor suprimió algunos párrafos y capítulos, que el actual pone 
en apéndice para curiosidad del lector, pues edita la obra íntegra, tal 
cual salió de las manos del venerable. Y baste lo dicho para informa­
ción del lector. El libro de Falconi, Camino derecho, está escrito pul-



ESPIRITUALES ESPAÑOLES 97

cramente, y más pulcramente es ahora presentado, invitando a su 
lectura y a entrarse por sus páginas confiado y seguro, sin “necesi­
dad de las glosas y aclaraciones”, que muchos de su Orden creían 
necesarias para su recta interpretación. La verdad es que su doctrina 
no puede ser más llana, más ortodoxa y más al alcance de todos.

4. El cuarto volumen4, dedicado al P. Baltasar Alvarez, de la 
Compañía de Jesús, es doble en páginas que los demás (740 págs.), aun­
que para no desentonar en tamaño de sus compañeros, le han puesto 
papel biblia. Su editor y comentador es el conocidísimo e indiscutible 
maestro en espiritualidad jesuítica, a la que ha consagrado su talento 
y su laboriosidad tantos años, el P. Camilo Abad. El P. Baltasar Al­
varez ha constituido su anhelo de por vida, por lo que este tomo suyo 
representa su obra maestra más lograda y perfecta. Viene después 
de los estudios hechos sobre el P. La Puente, imprescindibles para 
entender al P. Baltasar, de quien recibió doctrina, orientación y aún 
espíritu en abundancia de fervor.

La Introducción es larga y exhaustiva: 200 páginas de letra bien 
metida. El venerable P. Baltasar fue más hombre de acción que de 
pluma. No obstante, los escritos que nos ha dejado no son tan pocos 
ni tan sin importancia, como lo revelan los que en este tomo se pu­
blican. El P. Baltasar Alvarez debe su fama mundial y popular a 
haber sid< confesor de Santa Teresa y a ser citado con elogio por 
San Ligorio en su libro de Visitas al Santísimo Sacramento. El presen­
te volumen está hecho para los estudiosos de nuestra mística y espi­
ritualidad. Santa Teresa hace de él, en las pocas frases que le dedica, 
un retrato de cuerpo entero. Sin duda, era un santo, y un santo de 
gran talla. Pero era algo tímido y escrupuloso, y a fuerza de extre­
mar la prudencia se hacía indeciso y vacilante. La Santa no lograba 
entenderse con él, ni él entender a la Santa. Esta lo atribuye a que 
como “Dios no le llevaba por aquel camino, hallaba miedo en todo”. 
En parte era esto, sí; pero el principal defecto radicaba en su excesivo 
temor de equivocarse; y como los juicios de los que andaban a su 
alrededor no eran nada favorables, aunque su corazón le daba que 
era espíritu bueno y del Señor el de la Santa, luego volvía a sus 
dudas y vacilaciones. Con todo, Santa Teresa declara que fue “uno 
de los confesores que más bien le hizo”, y ciertamente el afecto y

* Alvarez, P. Baltasar, S. J., Escritos Espirituales (Espirituales Españo­
les, 4). Introducción biográfica y edición por Camilo Μ.* Abad, S. J., y Faus­
tino Boado, S. J., Juan Flors Editor, Barcelona 1961, 740 pp., 16,5 x 11 cm.

La Ciudad de Dios. Vol. CLXXV. . 7



98 P. A. C. VbGA
agradecimiento que le profesó siempre fue singular y perdurable. 
También el P. Baltasar se lo profesó a la santa y la ayudó siempre y 
en todo lo que pudo, como sucedió con la fundación de Medina.

El insigne jesuíta tuvo un gran discípulo, que llegó casi a eclipsarle 
en doctrina y santidad: el venerable P. Luis de la Puente, quien es­
cribió su Vida interior de santidad y publicó los escritos más intere­
santes del mismo. El P. Baltasar era un asceta inteligente y fervo­
rosa como pocos; y, en este terreno, un director insuperable. Puede 
decirse que lo más florido de España en virtud, nobleza y saber pasó 
por su confesonario y dirección. Su epistolario lo da bien a entender, 
a pesar de que se ha perdido mucho de él, y que, naturalmente, no 
todos los dirigidos tuvieron correspondencia epistolar con él. No es 
posible en una reseña bibliográfica entrar en la exposición doctrinal 
de su sistema, ni discutir su orientación en el asunto de su método 
de oración, tan tajante y tan fuertemente contradicho por el Vi­
sitador de la Compañía, P. Avellaneda, y luego por el mismo General, 
Padre Mercuriano. El P. Abad sabe tratar estos temas y asuntos es­
pinosos con comprensión, talento y delicadeza, sin censurar parece­
res, que tenían fuertes razones para ello; aunque, vista la cosa hoy, 
parezca que era coartar demasiado la libertad y los caminos del Se­
ñor. Todas las medidas que en este sentido se tomaron por estos años 
iban inspiradas por un temor de dispersión y anarquismo espiritual 
en la Compañía. El P. Cordeses, con los de. la Casa de Gandía, se 
dieron a la lectura y práctica de Via Spiritus; los de Avila y Sala­
manca se hallaban contagiados de espíritu carmelitano; los de Por­
tugal mostraron también su tendencia. La unificación se imponía a 
todo trance.

Y para terminar, una pregunta; En la página 75, hablando de 
San Juan de la Cruz en su encuentro en Medina con la Μ. Santa 
Teresa de Jesús, escribe: “Recordemos que fue en esta ocasión cuan­
do la Santa, después de hablar con fray Antonio de Heredia y con 
el joven fray Justo de Santo Matía, antes Juan de Yepes, etc.”. ¿Es 
errata lo de “fray Justo” o es una rectificación?

Ha sido, pues, un gran acierto que el P. Abad se haya encargado de 
la presentación de los escritos del P. Baltasar Alvarez; porque si la 
Introducción es un arsenal de noticias interesantísimas y bien aqui­
latadas, los escritos del venerable son de una trascendencia singular 
para esclarecer mil problemas de la historia de la espiritualidad es­
pañola en su período más floreciente y brillante, especialmente de



ESPIRITUALES ESPAÑOLES QC>

la Compañía. Gracias a el, podremos en adelante entenderle y go­
zarle plenamente y sin peligro.

5. El libro de la venerable Μ. Antonia de Jesús, llamado Edifi­
cio Espiritual, ocupa el volumen V de la Colección5. No entraba en 
la lista primera de espirituales, pero bien es que se le haya dado 
entrada, por su importancia excepcional y por ser obra inédita aún. 
La edición e Introducción son del P. Isidoro de San José, C. D., que 
hizo su tesis doctoral hace algunos años sobre esta gran figura del 
Carmen y su doctrina mística. La Μ. María Antonia de Jesús tiene 
una vida totalmente legendaria y extraña. Mujer casada, con hijos, 
enferma, sin saber leer ni escribir, tiene un día una rara revelación 
en la que le dice el Señor que "será fundadora de un convento”. Pa­
san los años y siente vocación al claustro. Pide licencia a su marido 
para ello y le es negada rotundamente por éste. Mas, pasado algún 
tiempo ,es tocado éste también milagrosamente por Dios, y no sólo 
le otorga la licencia pedida, sino que él mismo entra también religio­
so: el uno en los carmelitas y la otra en las monjas de la misma 
Orden, en Alcalá de Henares, haciendo los dos cónyuges la profe­
sión religiosa el mismo día y hora, el 19 de marzo de 1734. Milagrosa­
mente aprende a leer y escribir y comienzan de nuevo, y con gran 
frecuencia, los fenómenos místicos. Cuatro años después de su pro­
fesión recibe la orden terminante de su confesor, fray Antonio de la 
Cruz, muy pronto provincial de la provincia carmelitana de Castilla 
la Vieja, de que escriba su vida y sus revelaciones y gracias extraor­
dinarias con la mayor fidelidad y pormenor. En poco menos de un 
año le entrega al citado padre un grueso manuscrito, hermosamente 
escrito en el doble sentido de la palabra, conteniendo su vida interior. 
La fundación del convento de carmelitas de Santiago de Compostela 
se lleva a cabo, y la Μ. María Antonia, su fundadora, es elegida Su­
periora y como tal venerada, no sólo por las religiosas que hacen la 
profesión en sus manos, sino por las pocas que la acompañaron desde 
Alcalá. En adelante será siempre la Madre Fundadora. Ella las mira 
a su vez como a hijas y toda su solicitud será darles alimento espi­
ritual con sus escritos, al modo como lo hacía la Santa Fundadora del 
Carmelo Descalzo, Santa Teresa de Jesús, escribiendo este libro, resu­
men de su vida interior.

5 María Antonia de Jesús, Ven. Madre, C. D., Edificio espiritual (Espiri­
tuales Españoles, 5). Introducción y edición por Fr. Isidoro de San José C. D., 
Juan Flors Editor, Barcelona 1961, 310 pp., 16,5 x 11 cm.



ΙΟΟ P. A. C. VECA

Como puede suponerse, la Μ. María Antonia no ha tenido ni tiene 
más lecturas que las de los grandes maestros del Carmelo. Su orienta­
ción e inspiración es netamente, totalmente teresiana y sanjuanista. 
Sin embargo, su doctrina no puede decirse que sea una copia o calco 
de la de éstos, más o menos libre. Como Santa Teresa no es San 
Juan de la Cruz, la Μ. María Antonia no es ni el uno ni la otra, 
aunque sea hermana gemeal místicamente de ellos. La Santa Funda­
dora del convento de Santiago de Compostela muere en olor de san­
tidad el 10 de marzo de 1760, en pleno siglo xvni. Con todo, sus es­
critos, en cuanto al estilo y al fondo, son de pleno siglo xvi.

Durante dos siglos, esta gran alma mística apenas ha sido cono­
cida más que dentro de los muros de su convento y de algún inves­
tigador de la Orden de cosas espirituales. Hoy ya no es una desco­
nocida. En 1931 publicaba el P. Evaristo de la Virgen del Carmen el 
primer tomo de su Autobiografía, y en 1948, el segundo, en edición 
esmerada y fiel. Hoy nos regala el P. Isidoro de Jesús con esta nueva 
obra suya, inédita, institulada Edificio Espiritual, porque realmente 
toda ella va encaminada a formar en el alma de sus hijas en religión 
el edificio de la santidad. En realidad, viene a ser como una fusión 
de la Vida y del Camino de la gran doctora mística. Hasta se sirve 
con frecuencia de sus símiles para indicar los diferentes modos de 
oración. Del presente tratado dice el editor: “No desmerece en nada 
este tratado (el Edificio Espiritual) al lado de los mejores de nues­
tros tiempos clásicos; no digo sólo de autoras, siquiera las mismas 
Moradas teresianas ni el Cántico espiritual de San Juan de la Cruz.” 
El elogio parecerá algún tanto exagerado a muchos, pero es un car­
melita descalzo quien lo dice, testimonio en este caso bien abonado 
y, sobre todo, desinteresado.

Con muy buen acuerdo el editor no sólo nos da una reseña breve 
pero certera y acabada de la vida y doctrina de la venerable, con 
un esquema detallado de la estructuración interna del Edificio Espi- 
ritual, sino también de la producción literario-mística de aquélla, 
juntamente con la bibliografía que existe de la misma, no muy abun­
dante, pero sí lo suficiente para poder informarnos detalladamente de 
su importancia y de la documentación que puede aún consultarse.

6. Fray Hernando de Talavera6, monje Jerónimo, primer obispo

e Talavera, Fr. Hernando de, O. S. H., Católica impugnación (Espirituales 
Españoles, 6). Estudio preliminar de Francisco Márquez, Prof, en la Univer­
sidad de Harvard, U. S. A.; edición y notas de Francisco Martín Hernán-



ESPIRITUALES ESPAÑOLES ΙΟΙ

de Granada después de la Reconquista, hombre de muchas virtu­
des, escritor de primer orden en su época, gran teólogo y moralista:: 
todavía no ha tenido el biógrafo y editor modernos que hagan justi­
cia a sus méritos y destaque su figura como conviene a su grandeza. 
Aquí, en la Biblioteca Real de El Escorial, se hallan varios códices del 
siglo XV, contemporáneos suyos, amén de los que se hallan en Madrid 
y otras bibliotecas, que ofrecen material magnífico, en parte aún 
inédito, para una edición crítica completa de sus obras. Pero no sé 
qué mala estrella parece que le alumbra, que todos los intentos han 
fracasado hasta el presente. El que hoy nos ofrece la Colección de 
Espirituales Españoles, titulado Católica Impugnación, es un impre­
so, pero de una rareza tal, que no se conoce más que un solo .ejem­
plar en la Biblioteca Vallicellana de Roma. Gracias a D. Francisco 
Márquez, profesor en la Universidad de Harvard, y a D. Francisco· 
Martín Hernández, de la Universidad Pontificia de Salamanca, po­
demos gozar hoy de tan precioso escrito, el más fogoso y el mejor 
escrito, tal vez, de los suyos, de carácter apologético. Ocúpase el 
primero de la introducción, y el segundo, del texto y notas adjuntas. 
La labor de ambos es digna de todo aplauso, por la originalidad 
y por la técnica de sus respectivos trabajos.

El origen del presente libro, en síntesis, es el siguiente: Hallándo­
se la Reina Católica en Sevilla en los años 1477-78, y juntamente con 
ella el ilustre y ya célebre jerónimo, consultor y tal vez confesor de 
la misma, tuvo un judío la osadía y mala ocurrencia de escribir un 
folleto o “libelo” contra la religión católica, de modo tan descarado 
y soez, que indignó a la Reina y a cuantos con ella estaban, rogando 
ésta a fray Hernando que escribiese inmediatamente una refuta­
ción de aquel impío y desdichado libelo. No necesitaba fray Her­
nando más que una palabra de ruego de la Reina para poner manos 
a la obra, pues habiendo en Sevilla Arzobispo, a la sazón el Cardenal 
Mendoza, y sujetos muy doctos, no se hubiera atrevido jamás a im­
ponérseles, ni aun adelantárseles, máxime siendo él de fuera. Fray 
Hernando púsose, pues, a escribir, y tal prisa se dio, que la terminó y 
la imprimió estando aún la Reina en la ciudad del Betis. Fray Her­
nando era hombre de mucha cultura: bien lo revela esta obra. Había 
estudiado en Salamanca bajo el patrocinio de D. García Alvarez de 
Toledo, III señor de Oropesa. Conocía, pues, a fondo la teología y la 

dez, Prof, en la Universidad Pontificia de Salamanca, Juan Flors Editor, Bar­
celona 1961, 243 pp., 16,5 X 11 cm.



102 P. A. C. VEGA

filosofía. Era, además, excelente escritor, y de tal tenía fama ya 
entonces. Tal vez era de origen judío, lo que le permitiría un conoci­
miento muy certero de las doctrinas y alegatos de su adversario. El 
hecho es que la Católica Impugnación resultó una obra maestra y 
contundente que fue aplaudida por todos, en especial por la Reina. 
Es, además, tal vez la mejor obra literaria suya. Está escrita con tal 
agilidad y soltura, con tal fuego y entusiasmo, que se le adivina ner­
vioso, entusiasta y posesionado del tema a través de sus páginas, plu­
ma en ristre, sin trabas en la lengua ni dificultades en el pen­
samiento. La obra, como hemos dicho, tuvo una resonancia indiscu­
tible y una aceptación unánime. Pero andando el tiempo, y muerta 
la Reina Católica, su gran protectora y admiradora, las cosas cam­
biaron totalmente, y la Inquisición no sólo puso en su Indice este 
libro ad cautelam, sino como libro “integralmente prohibido": Sunt 
fata libellis!

El prologuista presenta a estudio y discusión los puntos siguien­
tes: I. Fray Hernando de Talavera; II. Fray Hernando y los orígenes 
de la Inquisición; III. Defensa de los conversos; IV. El libelo; V. Las 
razones de fray Hernando; VI. Problema religioso de los conversos. 
Como se ve, un programa completo y bien ceñido al tema sobre la 
vida y apostolado del insigne varón, desarrollado, además, con inte­
rés, con cariño y solicitud, y escrito con competencia y elegancia. 
Mas de todos los puntos propuestos hay dos de singular interés e 
importancia: el de la inquisición y el del método de conversión de 
los moriscos y judíos.

La cuestión de la Inquisición es siempre tema candente y apasio­
nante, aun después de haber sido aquélla suprimida. No le han fal­
tado, ni le faltan, ni creo le faltarán nunca, ni amigos ni enemigos, 
porque su actuación da para panegíricos y detracciones. Por, lo que 
a nosotros afecta, ni sentimos amor ni odio contra ella. Su supresión 
no nos da gloria ni pena. Sin duda que cometió errores, y muy gran­
des, como todo tribunal humano. ¿Qué tribunal de justicia no los 
ha cometido y comete? También es cierto que trajo grandes bienes, 
como la unidad de fe y de raza, y la paz interior del país, beneficios 
que nunca podremos bastante agradecerle. ¿Que los medios fueron 
a veces demasiado drásticos? ¿Demasiado radicales y demasiado ti­
ránicos y crueles? Conformes. Pero esto pasa igualmente en el orden 
civil, siempre que la unidad de la nación y la paz de los ciudadanos 
se halla en peligro. En cuanto al caso presente, sabido es que la



eSPlRITUALES ESPAÑOLES 103
Inquisición fue implantada por los Reyes Católicos como un medio, 
no sólo de reprimir las audacias y provocaciones de los judíos y mo­
riscos, sino también de tener a raya dentro de la fe a los cristianos 
levantiscos, amigos de novedades teológicas, si ya no de herejías. 
Fray Hernando de Talavera se negó a implantar la Inquisición en 
Granada, confiando en su valor apostólico para convertir a los 
moriscos y judíos, que se contaban allí por miles. Frente a él se 
levantó un fuerte partido, capitaneado por el Cardenal Cisneros. Con 
Talavera estaba la Reina; con Cisneros, el Rey. Mientras aquélla vi­
vió, Talavera se sostuvo y defendió. Pero, una vez muerta, todo se 
vino abajo y comenzó una verdadera persecución contra él y sus 
métodos de evangelizar, llegándose hasta perseguir y encarcelar a 
sus mismos familiares por sospechas absurdas.

Dígase lo que se quiera, Talavera era un sabio de cuerpo entero y 
de unas intenciones rectísimas. No merecía la persecución que sufrió, 
ni obraron bien con él. Sin duda, en su actuación de consejero de la 
Reina, debió tronchar muchas ambiciones de nobles y eclesiásticos, 
que a la hora del desquite afloran y actúan secretamente. También 
se dice que el Rey Fernando estaba muy quejoso y resentido con él 
por las reprimendas que le dió en el tiempo que fue confesor suyo. 
No creemos que esto sea verdad; pues ni Fernando era hombre de 
confesión y comunión frecuentes, ni estaba obligado a confesarse con 
él si no le placía. Fernando era, ante todo y sobre todo, un político, 
y como político miraba el problema religioso en España. Sin disimular 
un ápice los testimonios alegados por el docto prologuista, quizá haya 
que contraponer la documentación y razones del partido opuesto, 
pues a Cisneros y los suyos se les puede tener por equivocados, pero no 
por capaces de injusticias manifiestas. Un hombre de ideas y de 
acción, pero no perverso y maquiavélico. El Sr. Márquez tiene un 
gran mérito en haber planteado con toda claridad y precisión un 
problema hondo y oscuro como es éste, y, hasta cierto punto, en haber 
puesto las premisas para su solución definitiva. ¡No es poco!

El otro punto es el de los métodos de conversión de los moriscos. 
Talavera estaba convencido que la paciencia y la persuación eran 
el camino más rápido y seguro. No sólo formó un equipo de predi­
cadores que dominaban el árabe y podían predicarles en su lengua, 
sino que él mismo se dio a esta tarea, por lo que los moriscos, moros 
integrales, le llamaban el sufi santo, el sufi cristiano. Desde el punto 
de vista católico, no cabe duda que Talavera era el exponente del



<104 P. A. C. VEGA

sentir verdadero y eclesiástico, pues jamás la Iglesia ha aprobado 
las conversiones obligadas, bien por miedo a la persecución, bien por 
temor al destierro. Pero Cisneros y los que estaban con él tenían 
razones de orden psicológico y práctico, a través de las cuales veían 
la conversión de los judíos y moriscos poco menos que infinita y 
llena de peligros para la nación con su presencia y unidad racial 
y religiosa. El hecho es que el pueblo español vio con buenos ojos la 
expulsión, primero de los judíos, y luego de los moriscos. Es la eter­
na cuestión racial. En pequeña escala lo estamos viendo en la tole­
rante Yanquilandia, donde los crímenes y luchas raciales surgen con 
excesiva frecuencia. Toda nación tiene derecho a defenderse y sal­
vaguardar la paz interior de sus súbditos. La expulsión de elementos 
extraños, cuando éstos la ponen en peligro, es un derecho sagrado, 
que nos parecería abusivo y condenable cuando no lo ofrecen. Hoy a 
nadie, judío ni moro, se le prohibe morar en España, y de hecho son 
muchos los miles que moran. Pero a fines del siglo xv y principios 
del XVI, la situación política era muy distinta, y antes de llegar a 
un extremo como al que se llegó, los gobernantes tuvieron que car­
garse de razón y optar por el mal menor. Sin duda que todo esto 
no empece, ni macula en lo más mínimo, ni la buena intención, ni la 
santidad, ni la rectitud de los métodos apostólicos de Talavera, que 
fue víctima de las circunstancias y de una tendencia política o visión 
práctica del problema, que tal vez escapaba a su comprensión y celo. 
Sin disminuir en un ápice las afirmaciones del prologuista ni la verdad 
de los testimonios alegados, y aun otros muchos que pudieran exhu­
marse en favor de Talavera; aun dándole toda la razón desde el 
punto de vista católico, la solución del problema, como problema de 
conciencia y problema político, tal vez haya que enfocarle desde esos 
dos puntos para llegar a una solución comprensiva y menos absoluta 
que la que comúnmente suele presentarse por un lado o por el otro.

Lo que no cabe duda es que el Sr. Márquez y el Sr. Martín Her­
nández nos han prestado un gran servicio con la publicación de la 
Católica Impugnación, y que nos dejan con el gusto e ilusión de ver 
pronto sus otras obras en letra de imprenta moderna y en edición 
asequible y grata. Nadie mejor ni más preparados que ellos.

7. Este volumen7, como el quinto, no es de la lista primera, y hay

? Vela y Cueto, D.* Maria, O. C., Autobiografia, y Libro de las Mercedes 
(Espirituales Españoles, 7). Introducción y edición de Olegario González Her­
nández, Prof, del Seminario de Avila, Juan Flors Editor, Barcelona 1961, 
404 pp., 16,5 X 11 cm.



ESPIRITUALES ESPAÑOLES IOS, 
que alegrarnos de ello, porque la obra que nos ofrece merece los ho­
nores de una publicación como ésta. Se trata de la Vida y escritos de 
la monja cisterciense del convento de Santa Ana de Avila llamada 
D.a María Vela y Cueto. El prólogo o introducción es del profesor del· 
seminario de Avila D. Olegario González y Hernández. Es larga, docu­
menta e interesante, a pesar de que dice al principio que es “una 
síntesis biográfica y crítica ligera. Toda ella improvisada”. Además· 
maneja con destreza y elegancia la pluma, lo que hace sobremanera 
amena y sugestiva su narración.

El autor divide su estudio en los siguientes puntos: I. Biografía;
II. Historia; III. Personalidad; IV. Primer biógrafo. Cada uno de· 
ellos va subdividido en varios capítulos o apartados. El caso de la. 
Madre María Vela es un caso excepcional de la mística, que pudiéra­
mos llamar paradójico, porque ni sus confesores, ni hoy los críticos, 
y biógrafos más doctos y comprensivos, como es el actual, pueden, 
llegar con todoa seguridad a una conclusión pura y neta de que sean, 
todos fenómenos divinos. Doña María Vela y Cueto, como en dicha, 
época se llamaba esta clase de monjas, nobles y pudientes, pertenece 
a la familia de los Vela, cuyos miembros ocuparon altos puestos en el· 
gobierno del imperio español y de la Iglesia. Aunque nacida en Car- 
deñosa en 1561, aldea no lejos de Avila, vivió siempre en esta capital,, 
donde murió en 1617. Coge, por tanto, los años de más esplendor de 
santidad y fervor religioso de la ciudad de los Santos. Parece ser que· 
trató a Santa Teresa y que le ayudó en la fundación de Burgos, re­
comendándola al Arzobispo de allí, tío suyo carnal. Con todo, no 
entra en su reforma, aunque simpatiza con ella y querrá hacerse· 
luego eco de la misma entre las monjas de su convento. Por fortuna,, 
fue un gran bien para la reforma teresiana y su autora, pues los. 
fenómenos místicos que padeció hasta el fin de su vida la hubieran 
acarreado muchos disgustos y preocupaciones. Bastantes eran ya los· 
suyos. De los confesores que figuran en Avila en torno a Santa 
Teresa, casi todos giran también en torno a la Μ. María Vela. Y con. 
rara unanimidad, desconcertados infinitamente más que con la Ma­
dre Teresa, declaran que no es espíritu del Señor el que la mueve. 
Sobre todo, el P. Julián de Avila, que por su contacto y conocimiento“ 
de aquélla, y su trato con las carmelitas de San José, de las que era 
capellán, debía tener más conocimientos de la vida mística y sus fe­
nómenos extraños.

La preocupación de los confesores se aumentaba ante el temor de-



ΓΙθ6 Ρ. Λ. C. VEGA

que interviniera la Inquisición, y no sólo ella, sino también ellos re­
sultasen complicados. La vida de la Μ. María vela es intachable desde 
el punto de vista de observancia, pero es algo rara, muy rara. Cier-

■ to día aparece ante las demás religiosas con un hábito de paño de 
-Astudillo y con unas alpargatas en los pies, a estilo de las carmelitas 
.reformadas. Alborotóse enormemente la Comunidad ante un hecho 
insólito como éste; pero lo cierto es que al día siguiente se presenta­
ron asi la Superiora y otras cuatro más, proclamando el retorno a la 
observancia antigua. Toda su vida fue un tormento inexplicable. En 
los últimos años gozó de verdadera paz, desapareciendo casi todos 
aquellos fenómenos extraordinarios y extraños. La lectura de los

1 libros que nos ha dejado, Autobiografía y Libro de las Mercedes, dan 
la impresión de un espíritu equilibrado y de que su alma gozó del don 
místico. Su estilo es sencillo, pero correcto y pulcro. Algo extraña 
que cite con bastante frecuencia a San Gregorio Magno y a San Ber­

nardo en latín, aunque tal vez pudo tener una formación literaria
■ esmerada, dada su alcurnia. También pueden ser citas hechas por su 
confesor, el confesor que la entendió y declaró ser espíritu de Dios

• el que la movía. Don Miguel González Vaquero fue quien recogió sus 
papeles a su muerte y escribió su Vida y milagros. Parece que éste

• debió tomarse algunas libertades en la redacción de la biografía y en 
la interpretación de sus papeles. Ignoramos si el doctor Vaquero re-

■ tocó en algo su último libro, el Libro de las Mercedes.
El prologuista termina su estudio haciéndose esta pregunta peren­

toria: “¿Estamos realmente ante una santa?” El Sr. González Her- 
..nández, en el transcurso de sus páginas introductoras, se muestra 
vacilante, aunque al fin de las mismas se inclina por la afirmativa. 
Hay santos cuya santidad se ha deslizado suave y tranquila, sin pro­
blemas ni complicaciones. Hay otros que han pasado por caminos 
complicados y llenos de escollos, en los que no es tan fácil distinguir 

’.lo divino de lo diabólico, y aun lo meramente psicopático: ejemplo, la 
misma Santa Teresa. Hay otros, finalmente, en los que lo maravillo- 

. so aparece tan exagerado y tan extraño, que ni confesores doctos ni 
. maestros de espíritu consumados atinan a ver claro. Y éste parece ser 
el caso de D.* María Vela.

“Hay almas—escribe el docto prologuista—a las que Dios pone fren­
te a los hombres como blanco de contradicción, pidiéndolas un género 
de vida extraordinario. Suscita la admiración hacia ellas. Todos gol­
pean sobre sus rarezas, en parte queridas por Dios, como sobre hierro



ESPIRITUALES ESPAÑOLES 10/

en el yunque. Ellas sufren, hasta convertirse en puro fuego a fuerza 
de golpes... A veces ellas mismas echan indirectamente leña para au­
mentar el fuego y el dolor de quemarse vivas. De éstas fue D.* María 
Vela.”

Aun después de muchos años de muerta (1617), y aun después 
de disminuido notablemente su renombre de santidad con el correr 
de los siglos y el olvido de los hombres, es lo cierto que la vida de esta 
alma impresiona vivamente e invita a su estudio y comprensión. No 
importa para el caso que su santidad no haya sido solemnemente 
confirmada por la Iglesia. Hay muchos estigmatizados, muchas almas 
.santas, y aun santísimas, que no están canonizadas. Para nosotros, 
este refrendo de la Iglesia sería la garantía mejor de su santidad 
y de la sobrenaturalidad de sus fenómenos místicos. Pero, para Dios, 
esto es accidental, y aun para los santos mismos, que es lo que cons­
tituye en ellos su gloria externa o accidental. Cuando la comprensión 
.humana no logra un juicio claro de la santidad de un alma, de esta 
alma en concreto, no queda otro criterio seguro que el que nos dejó 
■Cristo en su Evangelio: Ex fructibus eorum cognoscetis eos. Sus vir­
tudes y su vida santa mientras vivió, el juicio que de ella se forma- 
Ton los y las que la conocieron, y sus escritos (aquí su Autobiografía, 
-el presente Libro de las Mercedes y su Correspondencia, desgraciada­
mente perdida en su mayor parte). Por lo que afecta a nosotros, de­
cididamente, aunque no absolutamente, pues en cosas de santidad 
sólo la Iglesia tiene el fallo definitivo, nos inclinamos por su santi­
dad, sean del género que sean muchos de sus fenómenos psíquico- 
místicos.

Muy pronto tendremos el gusto de leer la Vida de Sor María de la 
Visitación, la célebre “monja de Lisboa”, por el P. Granada, uno de 
los grandes hombres en ciencia y santidad engañado. Obra literaria­
mente maravillosa, tal vez lo mejor que salió de su pluma; pero que 
nos revela la cautela con que hay que andar en cuestión de santidad 
y no fiarse del juicio propio y menos presumir de discreción de 
«spiritus, cuando media un afecto admirativo o el honor de hábito 
o familia. Entre tanto, felicitemos muy cordialmente al editor y di­
rectores de esta Colección, que tan buenos servicios va a prestar, y 
■está ya prestando, a la cultura religiosa y a la espiritualidad española.

P. A. C. Vega, o. s. a.


