Espirituales Espaiioles ()

Con este titulo ha lanzado a la publicidad el benemérito editor:
barcelonés, Juan Flors, una coleccion de autores ascéticos y misticos..
espaifloles, que va ya por el tomo VII, y a ritmo acelerado. La empresa...
es, sin duda, de gran importancia, asi por el mérito de los autores .
como por la visién del problema espiritual en Espafia, enteramente :
nuevo y de secuencias trascendentales, literarias y misticas, Edito-
riales religiosas abundan en nuestra patria. Pero su fin hasta ahora
parece no haber sido otro que atender a la devocion y piedad de los
fieles con libros de instruccion y formacién inmediata. Muy rara es.
la vez que se embarcan con obras de alta especulacién ascética o mis- -
tica, fuera de los autores clasicos ya conocidos, cuyo éxito est4 ase-
gurado de antemano. Pero aventurarse a una coleccién mas o menos .
de altura, y de autores olvidados, aunque de gran voga y trascenden- -
cia en sus dias, esto ya es propio de editores que miran a la calidad
e importancia de las obras y al bien publico, mas que al logro mo-
mentaneo y caduco. Y, sin embargo, ahi hay que dirigir 1a proa de l1a
nao, si queremos hacer algo de provecho y abrir camino al estudio y-
conocimiento de nuestra mistica, hoy mas necesarios que nunca. Si
nos fijamos en la produccidon en esta materia en Alemania, en In-
glaterra y sobre todo, en Francia, veremos que mientras ellas cuentan .
por centenares las obras escritas de un siglo a esta parte, nosotros-.

* Espirituales Espafioles, Biblioteca patrocinada por el Centro de Estudios--
de Espiritualidad de la Universidad Pontificia de Salamanca, dirigida por
Pedro Sainz Rodriguez y Luis Sala Balust. Comprende dos series: I, de Tex-
tos; II, de Lecturas. Editor, Juan Flors, Via Layetana, 53, Barcelona, VolGa--
menes en 12.°, de 300 pp. aproximadamente. Con la colaboracién de varios -
especialistas nacionales y extranjeros.



Q0 P. A. C. VEGA

no las podemos contar mas que por decenas. Algo se esta haciendo al
_presente; y el éxito indiscutible que estan teniendo tales obras arguye
€l ambiente propicio para esta clase de estudios. Recordemos sola-
.mente la obra del Abate Bremond, en Francia, sobre el Sentimiento
-Religioso, que es en el fondo una historia de la espiritualidad fran-
cesa, y veremos que en Espafia, con ser la cuna o madre de la mistica
lcatélica, no tenemos nada semejante, ni de momento es facil tenerla
_por falta de medios y trabajos monograficos previos.

A subvenir a esta necesidad, aunque sea en parte muy limitada,
va encaminada esta Coleccion de Espirituales Espafioles, llamada, por
“varias razones, a tener una fervorosa acogida y difusién. Sélo los siete
“volimenes publicados ofrecen ya un panorama halagueiio y sorpren-
-dente, que deja entrever la envergadura de la empresa y los frutos
~copiosos y 6ptimos que ha de dar. Convenzamonos de que el campo de
la mistica, asi en filosofia como en teologia, ofrece perspectivas in-
sospechadas y maravillosas, como campo que aun estd por explorar.
-En los demas, mejor o peor, estamos servides. Aqui lo hecho hasta
.ahora mdas es para animarnos a trabajar que para satisfacernos y
-darnos por contentos.

De esperar es que la Historia de nuestra espiritualidad, amplia y
"bien documentado, que nos ha prometido y se ha comprometido a
-darnos en plazo no muy largo don Pedro Sainz Rodriguez, cuya ex-
~cepcional capacidad, preparacion y biblioteca sobre la materia es de
todos conocida, nos ha de despejar el horizonte y abrir caminos y
campos que faciliten el acceso al estudio de mil problemas que hoy
‘ni sospechar siquiera podemos. Mil gracias, pues, merecen tanto el
editor como los directores de esta Coleccidn, que tan abnegadamente
la llevan adelante. El mismo editor Flors se ha comprometido a la
publicacién de una especie de Suma Ascélico-Mistica bajo la direc-
+¢ind de don Baldomero Jiménez Duque y don Luis Sala Balust con
la colaboraeién de sabios eminentes, en nueve voliimenes, que sera,
.81 se realiza, un acontecimiento literario.

La Coleccion de Espirituales Espafioles aparece en volimenes ma-~
nejables y casi de bolsillo, hermosamente presentados y con un papel
-y tipos tan claros y simpéticos, que realmente estan invitando a la
.lectura. Es, desde luego, un acierto logrado el aspecto tipografico. Hoy
1os voluimenes grandes asustan mas que atraen. Pero al mérito tipo-
~grafico hay que afiadir el técnico y literario. Se ha tenido gran cui-
«dado de conservar el texto primitivo “con su sabor de antigiiedad”,



ESPIRITUALES ESPANULES Q1

que diria fray Luis de Ledn, modernizando la orfografia y la puntua-
«cion, imprescindibles en esta clase de textos antiguos. Es deecir, que
se ha atendido al lector medio y al critico y técnico, prestando por
igual a yno y otro el beneficio de un texto deble en realidad.

Otro _méritp o acierto ha sido encargar a un especialista en cada
caso de la edicién, notas y prélogo o Introduccion al texto. Como no
hay autor que se halle enteramente desligado de las circunstancias
de lugar y tiempo, el estudio completo de cada uno viene a resultar
un capitulo magistral de la Historia de la espiritualidad espaﬁola,
cuya luz trasciende de rechazo a otros muchos relacionados con 6L

La Coleccidn llevaré, ademés, una segunda parte de textos extran-
jeros, pero que han tenido influencia decisiva en nuestros misticos,
«como el Ps. Areopagita, y los misticos del Norte o escuela alemana;
Ruysbroeck, Taulero, Suson, Herp, Palma y otros. Gracias a esta ini-
ciativa podremos disponer dentro de poco de un instrumental de tra-
bajo inapreciable. ¥ dicho esto, entremos en el andlisis de cada vo-
lumen, aunque sea somera y brevemente.

1. El primero que abre marcha en la Coleccion es Camino del
Cielo1, del agustino P. Luis de Alarcdn, autor poco menos que igno-
rado entre los agustinos espafioles en vida y no muy bien tratado en
‘muerte por algunos. Probablemente era sobrino del famoso reforma-
dor de la Orden en Espaiia, P. Juan de Alarcon, y ambos pertene-
cientes a la familia de noble alcurnia de los Alarcones, Sefiores de
Alarcon, familia de gran ascendiente e influencia en la Corte Real,
primero con Carlos V y luego con Felipe II. Como su presunto tio,
vivio mucho tiempg en Italia, donde realiz6 gran parte de sus estu-
dios y terminéd pdr afiliarse o incardinarse en la provincia religiosa
-de la Apulia.

El P, Alarcén es de los que podiamos llamar “espirituales agusti-
nianos primitivos”, esto es,l anteriores a los grandes misticos 4espa—
noles y de 1a Orden, fray Luis de Ledn, Beato Alonso de Orozco, Mon-
toya y Toscano. Interesa sobremanera conocerle, para explicar la
génesis de su mistica y su orientacién particular, si la tienen. El ha-
ber estado mucho tiempo fuera de Espafia nos hacia suponper en él
a yn extrafiado de las corrientes misticas que se advierten en ella
en esta época. Pero el examen de su libro _z_u_'guye todo lo contrario.

T ALARCON, P. Luis de, Camino del cielo. Y de la maldad y ceguedad del
mundo (Espirituales Espafoles, 1). Edicién y prologo de Angel Custodio Ve-
g2, O. S. A, de la Real Academia de la Historia, Juan Flors Editor, Barcelo-
na 1959, 290 pp., 16,50 X 11 cm.



02 P. A. C. VEGA

En primer lugar, se notan en él contactos literarios y reminiscencias
ideolégicas con Santo Toméas de Villanueva, sobre todo con su Opuscu-
lo De la leccion, meditacion, oracién y conitemplacion. Alarcén publica
su libro en Alcald de Henares en 1547, dos afios después de la, muerte
del Santo. No sabemos tampoco la fecha de redaccién del citado
Opusculo. Que hay influencia del uno en €l otro es evidente. Nosotros
nos inclinamos a que es el Santo el que influye, y Alarcén el influido,
a no ser que sean coincidencias de una fuente comin a ambos, como.
es la Scala Paradisi, que uno y otro conocen y utilizan como si fuera
obra de San Agustin. Mds clara es la influencia del libro Via Spiritus,
obra de un hermano lego franciscano, fray Bernabé de Sicilia o de
Palma, que por esta época hace furor en todos o casi todos los centros
de espiritualidad espafiola, incluso en los mismos Jesuitas, cuyo cole-
gio de Gandia fue un caso resonante, en el que tuvo que intervenir
la autoridad de la Compaiiia. No digamos de los franciscanos y otras
Ordenes, que lo tuvieron como verdadero guia espiritual. Sobre este
autor puede verse el libro reciente de P. Siinz Rodriguez, Espiritua-
lidad Espafiola. En cambio, no se hallan vestigios de la influencia de
Orozco, a pesar de que al venir a Espaila escogio la casa de Medina
del Campo, donde estaba éste de superior. El libro de Alareén, que
tuvo dos ediciones, una la de Alcal4d en 1547 y otra en Granada ftres
afios después, en 1550, las dos dedicadas a Felipe II, apenas tuvo in-
fluencias en los escritores inmediatos, si se exceptiia a fray Luis de
Leoén, que, sin citarle, parece utilizarle en algin pasaje de los Nom-
bres de Cristo. No tendria nada de extrafio, pues tal vez era pariente
suyo por la linea materna. El hecho es que desaparece inmediata-
mente de la memoria su libro y persona, y en los historiégrafos de la
Orden ni siquiera es citada su obra, siendo el primero de ellos en re-
sefiarla un extranjero, el P. Osinger, quien tomé la noticia sin duda
de Nicolas Antonio. De este precioso libro quedan al presente sélo dos.
ejemplares conocidos, los dos en la Biblioteca Nacional de Madrid.
La distribueién de Camino del cielo es la misma que la del citado
opusculo de Santo Tomas de Villanueva. Sin embargo, llama la aten~-
ci6on que no trate de la ultima parte, o la contemplacién. Esto puede
atribuirse a dos cosas: o 2 que Alarcon se dirige a los grandes del mun-
doy a los que viven envueltos en sus negocios, a los cuales holgaria esta
materia, 0 a las severas medidas de la Inquisicion por estos tiempos,
enemiga declarada de teorias y libros de mistica, que juzgaba ser
causa de tantos trastornos y desviaciones espirituales, como se ad-



ESPIRITUALES ESPANOLES 93

vertian en todas partes con el nombre de alumbrados e iluministas;
medidas que hacian andar a los escritores misticos con gran temor y
-cautela. Pocos fueron los Santos y Misticos que se libraron de la in-
tervencion y fiscalizacién de tan temible tribunal, o de sus adverten-
«cias serias, al menos. Santo Tomés de Villanueva no publicé su Opis-
.culo, como otros muchos; pero Orozco observd la misma cautela, no
entrando en el ferreno de la contemplacion, sino de un modo muy
ligero y sin compromisos, a pesar de que en los prélogos de la mayor
parte dé sus obras de oracion y contemplacién promete ocuparse de
£sta y sus clases, dudando mucho por esto que la contemplacién de que
€l habla sea otra que la llamada hoy “contemplacion adquirida”.

Sea de ello 1o que fuere, aun con esta supresion el libro de Alarcon
‘es un excelente tratado sobre la oracién, muy filoséfico, muy teold-
gico y, sobre todo, muy practico. Su estilo no es comparable con el de
fray Luis de Le6én ni Malén de Echaide. Pero, ¢cuintos se le pueden
comparar en la Orden misma? Es claro, castizo, ingenioso, a veces
elegante. Sin embargo, de propio intento rehuye el tono retorico, que
€] cree indigno de tan alta y sagrada materia. De verdadera joya li-
‘teraria ha sido considerado este libro por Severo Cafalina y por cuan-
‘tos han ojeado sus paginas, y realmente lo es en todos los sentidos,
no desmereciendo en nada, ni en estilo ni en doctrina, de los de
su hermano de habito el Beato Alonso de Orozco, compaifiero y coe-
taneo suyo. Nada tiene de extrafio que el buen catador de esencias
espiritualistas, D. Padre Sainz Rodriguez, lo eligiese para abrir marcha
en esta hermosa Coleccion de Espirituales Espafioles.

2. El segundo volumen esti dedicado a los Avisos para los predi-
cadores del Santo Evangelio, de fray Agustin Salucio, dominico? El
-estudio preliminar o Introduceién, asi como la edicidén, notas y apén-
dices, son del P. Alvaro Huerga, de la misma Orden. El P. Huerga
lleva mucho tiempo dedicado al estudio de los Espirituales Dominicos
de Andalucia, particularmente del P. Salucio, hoy personaje casi des-
conocido, pero predicador y escritor de muchas campanillas y fama
en su tiempo. La larga Introduceion que pone a este su eserito (126
paginas) es un trabajo capital, que esclarece no sé6lo la figura de su
biografiado, sino muchos puntos de la espiritualidad andaluza de su

2 Sarvcio, Fr. Agustin, O. P. Awvisos para los predicadores del Santo
Evangelio (Espirituales Espafioles, 2). Estudio preliminar, edicién y apéndices
por Alvaro Huerga, O. P, Juan Flors Editor, Barcelona 1959, 265 pp., 16,5 X
X 11 centimetros.



94 P. A, C, VEGA
tiertipo, especialmente 1a de los dominicos, que, precedidos del inmor-
tal fray Litis dé Graradd, logran crear una escuela importante de
éspifitualidad. Sdlicio eseribi¢ miicho y bien. Su formacién clasica y
tévlégica, $u irigenio andaluz, chispeante y un poco socarrén, hacern
que su phima corra elégante, ligera, llena de gracia y ocurrencias, que
hdcen 8ii obid, la preseite, dimenisima e instructiva. Los predicadores:
dé $u tiénipo, coio 1os dEl nuestro, cometian mil defectos, que él trata.
de corregir,p oniéndoles delahte los efectos contrarios que producian
én el publico, totalmente opnestos a lo que eilos intentaban. A pro-
pésito de este 1ibro, séanos Iicito citar un manuscrito de la Biblioteca
Nacional de Madrid, him. 3.620, perteneciente a algin agustino de
Andalucia, donde se recogen los pareceres de los predicadores mas
eminéntes de Espafia, algunos, como el del famoso Estella, muy largo
y ya publicado, qué bien merecian la luz pablica y un estudio dete-
nido sobre la elocuencia sagrada espafiola del siglo xXvi-xvir, ain no
hecho debidamente. El P. Huerga divide su estudio en tres partes: El
Hombre, la Obra literaria y la Doctrina. No es menester entrar en
detalles de ninguna de estas tres partes. Baste saber que Salucio
pertenece plenamente al siglo de Oro de nuestras letras (1523-1601), y
que destaca en la escuela de los grandes escritores misticos castella-
nos, sin desmerecer al lado de fray Luis de Granada y fray Luis de
Lébh, coni dlilehes enhtronca en piedad, ciencia teolégica y clasicismo.
Hablando de sus clasicos, de los que parece tuvo mas de alguna vez
eSeriipiilos, dice: “No sé bien &1 ando atinado en juzgar que la Teolo-
gia, desamparada de lo que llamamos buenas letras, no esti bien
acompaifiada, como su hidalguia merece. Quien tiene salid y tiempo,
en ninguna cosa los puede mejor gastar, después de las que son para.
el alina necesarias, que en conversar con aquellos grandes ingenios
que en los siglos pasados fueron dignos de que en éstos se conserva-
sen siis memorias.” Y lineas antes habia hablado y citado, entre ofros,
a Tito Livio, Salustio, Tacito, Virgilio, Horacio, etc. Esta comprension
amplia y generosa del predicador sagrado por la antigiiedad cldsica
le hace tiel discipulo de San Agustin, quien en su obra De doctring
christiana, éxhorta a sus colegas a entrar a saco en la filosofia y ¢ien-
cias paganas para servir con sus despojos al triunfo del Evangelio El
libro presente, magnificamente escrito y lleno de doctrina y sugeren-
c¢ia$ preciosas, merece ser leido por todos, especialmenté por los pre-
dicadores; qué no les pesara.

3. Falconi, el mercedario fray Juan Falconi Bustamante, es un



ESPIRITUALES ESPANOLES 05

gran mistico; sin duda el mas destacado e influyente de todos los-
de su Orden, juntamente con su maestro de espiritu, el P. Villarroel.
A pesar del apellido, de origen o forma italiano, es espafiol de pura
cepa, nacido en Fifiana, a 70 kilémetros de Almeria, en las estriba-
ciohes de las Alpujarras, en 1596, muriendo en Madrid en 1638. In--
clinado en un principio a los estudios teologicos, llegé a ser profesor:
de la Universidad de Alcald con gran aplauso y renombre. Mas cortd-
de repente la carrera de la docencia por orden de su superior mayor,
dedicandose a la cura de almas y a la predicacion en su iglesia de
Madrid. Pronto aqui comenzé a destacarse por el fervor y uncion de-
sus sermones, por la acertada direccidon espiritual que se disputaban.
nobles y plebeyos, eclesidsticos y seglares, logrando formar escuela
con nunierosos discipulos. Su vida de oracién y recogimiento le dio-
pronto fama de santo.

El P. Elias Gomez, mercedario también, ha sido el encargado de:
preparar la edicién de su obra maestra, a la que ha acompaafido de
un extenso e interesante prélogo o Introduccion. Nadie méas indicado-
que él, puesto que habia hecho la tesis doctoral sobre sus escritos.
Nos hallamos, como en el caso anterior, con un especialista quée no-
s6lo nos da una edicién esmerada y critica de Camino derecho para.
ir al cielo, obra principal de Falconi, en la que resume toda la doc-
trina de sus escritos #nteriores y 1a perfecciona y atimerita nbtablés-
mente, sino una sintesis de la doctrina mistica profesada en la Orden.
en este siglo y en los siguientes. Lo extrafio es que ni en el Proceso
de canonizacion, instruido, ni €l autor dé Vida Andnima, ni &l Procu=
rador de la Cadusa citen esta obra como de Falconi, ni 1a recojan, si-
quiera. como dudosa para su examen. Los argumentos y testimonios.
que alega el P, Gémez son tantos, tan indiscutibles y claros, que de-
jan fiuera de toda duda su autenticidad. En la B. N. M. se conserva
un eddice, juntamente con “el examen o elogio en su favor de los.
Padres del religiosisimo convento del Calvario de la Orden de Nues-
tro Padre San Francisco, fray Lucas de Sdn Buenaventura y fray
Balthasar de Id Concepcidn”, los cuales declaran el nombre del autoi-
y la razdn de su elogio. Camino fue editado en 1873 por fray Pedro
Esteban Menéndez, después de una serie de intentos interminables.
y seculares de imprimirse, no se sabe por qué. Se edita, al fin, pero-

3 FaucoNr, Fr. Juan, O. de M., Cainino derecho para el ciclo (Espirituales:
Espafioles, 3). Edicién e introduccién de Elias Géomez, O. de M., Juan Flors.
Editor, Barcelona 1960, 325 pp., 16,5 X 11 cm.



06 P. A. C, VEGA

no se vuelve a reimprimir, sin saber tampoco por qué. Hoy que po-
demos leer a nuestro gusto la obra de Falconi, no se comprende ni
~las dudas ni los temores con que se la rode desde el primer momento.
El autor de la edicién presente, P. Gomez, se ocupa en el prélogo
" no s6lo de reseflar las demas obras del venerable Falconi, particular-
.mente sus Cartillas, sino también de las que indebidamente se Ile
. han atribuido, como, por ejemplo, el famoso Compendio breve de la
eminentisima perfeccion cristiana, obra calcada en los escritos de
».San Juan de la Cruz (a veces copiados literalmente, como las maximas
.0 sentencias de la Subida al Monte Carmelo), algo oscura y de corte
misterioso, a pesar de su brevedad extrema. El P. Gerardo de San Juan
de la Crugz, que la editoé a continuacion de las obras del Santo, la cree
de tendencia quietista. Incluida en el Indice apenas aparecis, en él
ha permanecido hasta que la han sacado en 1900. Aunque en €l co-
~dice 7.083 se le atribuye a Falconi, realmente no lo es. En el 6.895
de la B. N. M. se atribuye a San Juan de la Cruz. En el 2.201 de la
misma se le adjudica a un tal Fernando Mata.. Otros se la cuelgan
.a Gregorio Lopez. Y Lopez Navarro, amigo y discipulo de Falconi, se
“la atribuyd a si mismo, publicandola en su Mistica Teologia, Madrid,
1651. Modernamente ha estudiado este opusculo el P. Viller, S. J., en
el Dictionnaire de Spiritualité, t. I, cc. 1940-1942, llegando a la con-
clusiéon de que semejante obra fue escrita entre los aflos 1584 y 1594
“por Isabel Lomazzi o Bellinzaga y redactado bajo la direccidén del
jesuita Aquiles Gagliardi. No nos parece probable una semejante atri-
“bucién, por no poderse conciliar facilmente las fechas con la utiliza-
cion de los eseritos sanjuanistas. Pero no es ésta la ocasiéon para
. discutir este problema, ni nos interesa tampoco de momento.
La doctrina de Falconl en esta obra, dice él de si, “consiste en la -
* imitacién de Cristo y sus virtudes; en vestirnos de El, como dice San
Pablo; en parecernos en todos nuestros actos a Cristo; en ser real-
mente otros Cristos por la transformacién en El. El cristiano debe
preguntarse constantemente: ¢Cémo comeria, beberia, vestiria...
Cristo? Pues de esta suerte he de procurar obrar yo”. Como se ve,
es doctrina totalmente cristocéntrica o cristolégica y enteramente
paulina, la mas comun entre nuestros misticos del siglo xvi. El pri-
~mer editor suprimié algunos parrafos y capitulos, que el actual pone
- en apéndice para curiosidad del lector, pues edita la obra integra, tal
~cual salié de las manos del venerable, Y baste lo dicho para informa-
..eién del lector. El libro de Falconi, Camino derecho, esti escrito pul-



ESPIRITUALES ESPANOLES 97

cramente, y mas pulcramente es ahora presentado, invitando a su
lectura y a enfrarse por sus paginas confiado y seguro, sin “necesi-
dad de las glosas y aclaraciones”, que muchos de su Orden creian
necesarias para su recta interpretacién. La verdad es que su doctrina
no puede ser mas llana, més ortodoxa y mas al alcance de todos.
4. El cuarto volumen+, dedicado al P. Baltasar Alvarez, de la
Compaiiia de Jesus, es doble en piginas que los demés (740 pags.), aun-
que para no desentonar en tamaifio de sus compaifieros, le han puesto
papel biblia. Su editor y comentador es €l conocidisimo e indiscutible
maestro en espiritualidad jesuitica, a la que ha consagrado su talento
¥y su laboriosidad tantos afios, el P. Camilo Abad. El P. Baltasar Al-
varez ha constituido su anhelo de por vida, por lo que este tomo suyo
-representa su obra maestra mas lograda y perfecta. Viene después
de los estudios hechos sobre el P. La Puente, imprescindibles para
. entender al P. Baltasar, de quien recibig doctrina, orientacion y atan
espiritu en abundancia de fervor.

- La Introduccién es larga y exhaustiva: 200 paginas de letra bien
metida. El venerable P. Baltasar fue mas hombre de accién que de
pluma. No obstante, los escritos que nos ha dejado no son tan pocos
ni tan sin importancia, como lo revelan los que en este tomo se pu-
blican. El P. Baltasar Alvarez debe su fama mundial y popular a
haber sidt confesor de Santa Teresa y a ser citado con elogio por
San Ligorio ¢n su libro de Visitas al Santisimo Sacramento. El presen-
te volumen est4d hecho para los estudiosos de nuestra mistica y espi-
ritualidad. Santa Teresa hace de él, en las pocas frases que le dedica,
un retrato de cuerpo entero. Sin duda, era un santo, y un santo de
gran talla. Pero era algo timido y escrupuloso, y a fuerza de extre-
mar la prudencia se hacia indeciso y vacilanfe. La Santa no lograba
entenderse con él, ni él entender a la Santa. Esta lo atribuye a que
como “Dios no le llevaba por aquel camino, hallaba miedo en todo”.
En parte era esto, si; pero el principal defecto radicaba en su excesivo
temor de equivocarse; y como los juicios de los que andaban a su
alrededor no eran nada favorables, aunque su corazén le daba que
era espiritu bueno y del Sefior el de la Santa, luego volvia a sus
dudas y vacilaciones. Con todo, Santa Teresa declara que fue “uno
de los confesores que mas bien le hizo”, y clertamente el afecto y

¢+ Arvarez, P, Baltasar, S. J., Escritos Espirituales (Espirituales Espaiio-
les, 4). Introduccion biografica y edicién por Camilo M.* Abad, S. J., y Faus-
tino Boado, S. J., Juan Flors Editor, Barcelona 1961, 740 pp., 16,6 X 11 cm.

La Cludad de Dios. Vol, CLXXV. . 7



o8 P. A. C. VEGA

agradecimiento que le profes6 siempre fue singular y perdurable.
También el P. Baltasar se lo profesé a la Santa y la ayudo siempre y
en todo lo que pudo, como sucedidé con la fundacion de Medina.

El insigne jesuita tuvo un gran discipulo, que llegé casi a eclipsarle
en doctrina y santidad: el venerable P. Luis de la Puente, quien es-
cribié su Vida inierior de santidad y publicé los escritos mas intere-
santes del mismo. El P. Baltasar era un asceta inteligente y fervo-
rosa Como pocos; y, en este terreno, un director insuperable. Puede
decirse que lo més florido de Espafia en virtud, nobleza y saber pasé
por su confesonario y direccion. Su epistolario lo da bien a entender,
a pesar de que se ha perdido mucho de él, y que, naturalmente, no
todos los dirigidos fuvieron correspondencia epistolar con él. No es
posible en una resefia bibliografica entrar en la exposicién doctrinal
de su sistema, ni discutir su orientacion en el asunto de su método
de oracion, tan tajante y tan fuertemente contradicho por el Vi-
sitador de la Compaiiia, P. Avellaneda, y luego por el mismo General,
Padre Mercuriano. El P. Abad sabe tratar estos temas y asuntos es-
Pinosos con comprension, talento y delicadeza, sin censurar parece-
res, que tenian fuertes razones para ello; aunque, vista la cosa hoy,
parezca que era coartar demasiado la libertad y los caminos del Se-
fior. Todas las medidas que en este sentido se tomaron por estos afios
iban inspiradas por un temor de dispersion y anarquismo espiritual
en la Compaifiia. El P. Cordeses, con los de la Casa de Gandia, se
dieron a la lectura y practica de Via Spiritus; los de Avila y Sala-
manca se hallaban contagiados de espiritu carmelitano; los de Por-
tugal mostraron también su tendencia. La unificacién se imponia a
todo trance.

Y para terminar, una pregunta: En la pégina 75, hablando de
San Juan de la Cruz en su encuentro en Medina con la M. Santa
Teresa de Jesis, escribe: “Recordemos que fue en esta ocasiéon cuan-
do la Santa, después de hablar con fray Antonio de Heredia y con
el joven fray Justo de Santo Matia, antes Juan de Yepes, etc.”. ¢Es
errata lo de “fray Justo” o es una rectificaciéon?

Ha sido, pues, un gran acierto que el P. Abad se haya encargado de
la presentacion de los escritos del P. Baltasar Alvarez; porque si la
Introduccién es un arsenal de noticias interesantisimas y bien aqui-
latadas, los escritos del venerable son de una trascendencia singular
para esclarecer mil problemas de la historia de la espiritualidad es-
paficla en su periodo madas floreciente y brillante, especialmente de



ESPIRITUALES ESPANOCLES 90

la Compaiija. Gracias a €1, podremos en adelante entenderle y go-
zarle plenamente y sin peligro.

5. El libro de la venerable M. Anfonia de Jests, llamado Edifi-
cio Espiritual, ocupa el volumen V de la Coleccion 5. No entraba en
la lista primera de espirituales, pero bien es que se le haya dado
entrada, por su importancia excepcional y por ser obra inédita aun.
La edicion e Introduccién son del P. Isidoro de San José, C. D., que
hizo su tesis doctoral hace algunos afios sobre esta gran figura del
Carmen y su doctrina mistica. La M. Maria Antonia de Jesis tiene
una vida totalmente legendaria y extrafia. Mujer casada, con hijos,
enferma, sin saber leer ni escribir, tiene un dia una rara revelaciéon
en la que le dice el Sefior que “seri fundadora de un convento”. Pa-
san los afios y siente vocacidn al claustro. Pide licencia a su marido
para ello y le es negada rotundamente por éste. Mas, pasado algin
tiempo ,es tocado éste también milagrosamente por Dios, y no sélo
le otorga la licencia pedida, sino que €l mismo entra también religio-
so: el uno en los carmelitas y la otra en las monjas de la misma
Orden, en Alcala de Henares, haciendo los dos conyuges la profe-
sion religiosa el mismo dia y hora, el 19 de marzo de 1734. Milagrosa-
mente aprende a leer y escribir y comienzan de nuevo, y con gran
frecuencia, los fenémenos misticos. Cuatro afios después de su pro-
fesién recibe la orden terminante de su confesor, fray Antonio de la
Cruz, muy pronto provincial de la provincia carmelitana de Castilla
la Vieja, de que escriba su vida y sus revelaciones y gracias extraor-
dinarias con la mayor fidelidad y pormenor. En poco menos de un
afio le entrega al citado padre un grueso manuscrito, hermosamente
escrito en el doble sentido de la palabra, conteniendo su vida interior.
La fundacion del convento de carmelitas de Santiago de Compostela
se Heva a cabo, y la M. Maria Antonia, su fundadora, es elegida Su-
periora y como tal venerada, no s6lo por las religiosas que hacen la
profesién en sus manos, sino por las pocas que la acompafiaron desde
Alcala. En adelante serd siempre la Madre Fundadora. Ella las mira
a su vez como a hijas y toda su solicitud sers darles alimento espi-
ritual con sus escritos, al modo como lo hacia la Santa Fundadora del
Carmelo Descalzo, Santa 'Teresa de Jesus, escribiendo este libro, resu-
men de su vida interior.

5 Maria ANTONIA DE JESUS, Ven. Madre, C. D., Edificio espirilual (Espiri-
tuales Espafioles, 5). Introduccién y edicién por Fr. Isidoro de San José C. D.,
Juan Flors Editor, Barcelona 1961, 310 pp., 16,6 X 11 cm.



100 P. A, C. VECA

Como puede suponerse, la M. Maria Antonia no ha tenido ni tiene
m3as lecturas que las de los grandes maestros del Carmelo. Su orienta-
cidn e inspiracion es netamente, totalmente teresiana y sanjuanista.
Sin embargo, su doctrina no puede decirse que sea una copia o calco
de la de éstos, mas o menos libre. Como Santa Teresa no es San
Juan de la Cruz, la M. Maria Antonia no es ni el uno ni Ia otra,
aunque sea hermana gemeal misticamente de ellos. La Santa Funda-
dora del convento de Santiago de Compostela muere en olor de san-
tidad el 10 de marzo de 1760, en pleno siglo xvir. Con todo, sus es-
critos, en cuanto al estilo y al fondo, son de pleno siglo xvi.

Durante dos siglos, esta gran alma mistica apenas ha sido cono-
cida, mas que dentro de lIos muros de su convento y de algin inves-
tigador de la, Orden de cosas espirituales. Hoy ya no es una desco-
nocida. En 1931 publicaba el P. Evaristo de la Virgen del Carmen el
primer tomo de su Auiobiograjia, y en 1948, el segundo, en edicidén
esmerada y fiel. Hoy nos regala el P. Isidoro de Jests con esta nueva
obra suya, inédita, institulada Edificio Espiritual, porque realmente
toda ella va encaminada a formar en el alma de sus hijas en religion
€l edificio de la santidad. En realidad, viene a ser como una fusién
de la Vida y del Camino de la gran doctora mistica. Hasta se sirve
con frecuencia de sus similes para indicar los diferentes modos de
oracién. Del presente fratado dice el editor: “No desmerece en nada
este tratado (el Edificio Espiritual) al lado de los mejores de nues-
tros tiempos clasicos; no digo sélo de autoras, siquiera las mismas
Moradas teresianas ni el Cdntico espiritual de San Juan de la Cruz.”
El elogio pareceri algin tanto exagerado a muchos, pero €s un car-
melita descalzo quien lo dice, testimonio en este caso bien abonado
¥y, sobre todo, desinteresado.

Con muy buen acuerdo el editor no sélo nos da una resefla breve
pero certera y acabada de la vida y doctrina de la venerable, con
un esquema detallado de Ia estructuracién interna del Edificio Espi-
ritual, sino también de la produccién literario-mistica de aquélla,
juntamente con la bibliografia que existe de la misma, no muy abun-
dante, pero si lo suficiente para poder informarnos detalladamente de
su importancia y de la documentacién que puede ain consultarse.

6. PFray Hernando de Talavera ¢, monje jerénimo, primer obispo

¢ TaLAvERA, Fr. Hernando de, O. S. H., Catélica impugnacién (Espirituales
Espafioles, 6). Estudio preliminar de Francisco Marquez, Prof. en la Univer-
sidad de Harvard, U. S. A.; edicién y notas de Francisco Martin Hernan-



ESPIRITUALES ESPANOLES 101

de Granada después de la Reconquista, hombre de muchas virtu~
des, escritor de primer orden en su época, gran teélogo y moralista::
todavia no ha tenido el bidgrafo y editor modernos que hagan justi-
cia a sus méritos y destaque su figura como conviene a su grandeza.
Aqui, en la Biblioteca Real de El Escorial, se hallan varios codices del
siglo xv, contemporaneos suyos, amén de los que se hallan en Madrid
y otras bibliotecas, que ofrecen material magnifico, en parte ain
inédito, para una edicién critica completa de sus obras. Pero no sé
qué mala estrella parece que le alumbra, que todos los intentos han
fracasado hasta el presente. El que hoy nos ofrece la Colecciéon de
Espirituales Espafoles, titulado Catdlica Impugnacién, es un impre-
so, pero de una rareza tal, que no se conoce mas que un solo ejem-
plar en la Biblioteca Vallicellana de Roma. Gracias a D. Francisco
Marquez, profesor en la Universidad de Harvard, y a D. Francisco
Martin Hernandez, de la Universidad Pontificia de Salamanca, po-
demos gozar hoy de tan precioso escrito, el mas fogoso y el mejor
escrito, tal vez, de los suyos, de caracter apologético. Ocupase el
primero de la Introduccion, y el segundo, del texto y notas adjuntas.
La labor de ambos es digna de todo aplauso, por -la originalidad
y por la técnica de sus respectivos trabajos. ,

E] origen del presente libro, en sintesis, es el siguiente: Hallando-
se la Reina Catoélica en Sevilla en los afios 1477-78, y juntamente con
ella el ilustre y ya célebre jerénimo, consultor y tal vez confesor de
la misma, tuve un judio la osadia y mala ocurrencia de escribir un
folleto o “libelo” contra la religion catoélica, de modo tan descarado
y soez, que indigné a la Reina y a cuantos con ella estaban, rogando
ésta a fray Hernando que escribiese Inmediatamente una refuta-
cién de aquel impio y desdichado libelo. No necesitaba fray Her-
nando mas que una palabra de ruego de la Reina para poner manos
a la obra, pues habiendo en Sevilla Arzobispo, a la sazdén el Cardenal
Mendoza, y sujetos muy doctos, no se hubiera atrevido jamas a im-
ponérseles, ni aun adelantarseles, maxime siendo él de fuera. Fray
Hernando pusose, pues, a escribir. y tal prisa se dio, que la termino y
la imprimié estando aun la Reina en la ciudad del Betis. Fray Her-
nando era hombre de mucha cultura: bien lo revela esta obra. Habia
estudiado en Salamanca bajo el patrocinio de D. Garcia Alvarez de
Toledo, III seiior de Oropesa. Conocia, pues, a fondo la teologia y la

dez, Prof. en la Universidad Pontificia de Salamanca, Juan Flors Editor, Bar~
celona 1961, 243 pp., 16,5 X 11 cm.



102 P. A, C. VEGA

filosofia. Era, ademés, excelente escritor, y de tal tenia fama ya
entonces. Tal vez era de origen judio, lo que le permitiria un conoci-
miento muy certero de las doctrinas y alegatos de su adversario. El
hecho es que la Cafdlica I'mpugnacion resulté una obra maestra y
contundente que fue aplaudida por todos, en especial por la Reina.
Es, ademas, tal vez la mejor obra literaria suya. Estd escrita con tal
agilidad y soltura, con tal fuego y entusiasmo, que se le adivina ner-
vioso, entusiasta y posesionado del tema a través de sus paginas, plu-
ma en ristre, sin trabas en la lengua ni dificultades en el pen-
samiento. La obra, como hemos dicho, tuvo una resonancia indiscu-
tible y una aceptacién unianime. Pero andando el tiempo, y muerta
la Reina Catoélica, su gran protectora y admiradora, las cosas cam-
biaron totalmente, y la Inquisicién no s6lo puso en su Indice este
libro ad cautelam, sino como libro “integralmente prohibido”: Sunt
fata libellis!

El prologuista presenta a estudio y discusién los puntos siguien-
tes: I. Fray Hernando de Talavera; II. Fray Hernando y los origenes
de la Inquisicidn; III. Defensa de los conversos; IV. El libelo; V. Las
razones de fray Hernando; VI. Problema religioso de los conversos.
Como se ve, un programa completo y bien cefiido al tema sobre la
vida y apostolado del insigne vardn, desarrollado, ademas, con inte-
rés, con carifio y solicitud, y escrito con competencia y elegancia.
Mas de todos los puntos propuestos hay dos de singular interés e
importancia: el de la Inquisicién y el del método de conversion de
los moriscos y judios.

La cuestion de la Inquisicion es siempre tema candente y apasio-
nante, aun después de haber sido aquélla suprimida. No le han fal-
tado, ni le faltan, ni creo le faltaran nunca, ni amigos ni enemigos,
porque su actuacion da para panegiricos y detraceiones. Por lo que
a nosotros afecta, ni sentimos amor ni odio contra ella. Su supresién
1o nos da gloria ni pena. Sin duda que cometid errores, y muy gran-
des, como todo tribunal humano. ¢Qué tribunal de justicia no los
ha cometido y comete? También es cierto que trajo grandes bienes,
como la unidad de fe y de raza, y la paz interior del pais, beneficios
que nunca podremos bastante agradecerle. ;Que los medios fueron
a veces demasiado drasticos? g¢Demasiado radicales y demasiado ti-
ranicos y crueles? Conformes. Pero esto pasa igualmente en el orden
civil, siempre que la unidad de la nacién y la paz de los ciudadanos
se halla en peligro. En cuanto al caso presente, sabido es que la



€SPIRITUALES ESPANOLES 103

inquisicién fue implantada por los Reyes Catdlicos como un medio,
no sélo de reprimir las audacias y provocaciones de los judios y mo-
riscos, sino también de tener a raya dentro de la fe a los cristianos
levantiscos, amigos de novedades teolégicas, si ya no de herejias.
Fray Hernando de Talavera se negd a implantar la Inquisicién en
Granada, confiando en su valor apostdlico para convertir a los
moriscos y judios, que se contaban alli por miles. Frente a él se
levantd un fuerte partido, capitaneado por el Cardenal Cisneros. Con
Talavera estaba la Reina; con Cisneros, el Rey. Mientras aquélla vi-
vig, Talavera se sostuvo y defendié. Pero, una vez muerta, todo se
vino abajo y comenzé una verdadera persecuciéon contra él y sus
métodos de evangelizar, llegdndose hasta perseguir y encarcelar a
sus mismos familiares por sospechas absurdas.

Digase lo que se quiera, Talavera era un sabio de cuerpo entero y
de unas intenciones rectisimas. No merecia la persecucion que sufrio,
ni cbraron bien con él. Sin duda, en su actuacion de consejero de la
Reina, debié tronchar muchas ambiciones de nobles y eclesidsticos,
que a la hora del desquite afloran y actian secretamente. También
se dice gque el Rey Fernando estaba muy quejoso y resentido con él
por las reprimendas que le dié en el tiempo que fue confesor suyo.
No creemos que esto sea verdad; pues ni Fernando era hombre de
confesion y comunién frecuentes, ni estaba obligado a confesarse con
€l si ﬁo le placia. Fernando era, ante todo y sobre todo, un politico,
y como politico miraba el problema religioso en Espaila. Sin disimular
un apice los testimonios alegados por el docto prologuista, quiza haya
que contraponer la documentaciéon y razones del partido opuesto,
pues a Cisneros y los suyos se les puede tener por equivocadas, pero no
por capaces de injusticias manifiestas. Un hombre de ideas y de
accion, pero no perverso y magquiavélico. El Sr. Marquez tiene un
gran mérito en haber planteado con toda claridad y precision un
problema hondo y oscuro como es éste, y, hasta cierto punto, en haber
puesto las premisas para su solucion definitiva. ;No es poco!

El otro punto es el de los métodos de conversion de los moriscos.
Talavera estaba convencido que la paciencia y la persuacion eran
€l camino mas rapido y seguro. No s6lo formd un equipo de predi-
cadores que dominaban el Arabe y podian predicarles en su lengua,
sinc gue él mismo se dio a esta tarea, por 1o que los moriscos, moros
integrales, le llamaban el sufi santo, el sufi cristiano. Desde el punto
de vista catélico, no cabe duda que Talavera era el exponente del



104 P. A. C. VEGA

sentir verdadero y eclesidstico, pues jaméas la Iglesia ha aprobado
las conversiones obligadas, bien por miedo a la persecucion, bien por
temor al destierro. Pero Cisneros y los que estaban con €l tenian
razones de orden psicolégico y practico, a través de las cuales veian
la conversién de los judios y moriscos poco menos que infinita y
llena de peligros para la nacién con su presencia y unidad racial
y religiosa. El hecho es que el pueblo espaiiol vio con buenos ojos la
expulsion, primero de los judios, y luego de los moriscos. Es la eter-
na cuestiéon racial. En pequefia escala lo estamos viendo en la tole-
rante Yanquilandia, donde los crimenes y luchas raciales surgen con
excesiva frecuencia. Toda nacién tiene derecho a defenderse y sal-
vaguardar la paz interior de sus siubditos. La expulsién de elementos
extrafios, cuando éstos la ponen en peligro, es un derecho sagrado,
que nos pareceria abusivo y condenable cuando no lo ofrecen. Hoy a
nadie, judio ni moro, se le prohibe morar en Espafia, y de hecho son
muchos los miles que moran. Pero a fines del siglo xv y principios
del xvi, la situacién politica era muy distinta, y antes de llegar a
un extremo como al que se llegd, los gobernantes tuvieron que car-
garse de razoén y optar por el mal menor. Sin duda que todo esto
no empece, ni macula en lo mas minimo, ni la buena intencién, ni la
santidad, ni la rectitud de los métodos apostélicos de Talavera, gque
fue victima de las circunstancias y de una tendencia politica o visién
practica del problema, que tal vez escapaba a su comprension y celo.
Sin disminuir en un apice las afirmaciones del prologuista ni la verdad
de los testimonios alegados, y aun ofros muchos que pudieran exhu-
marse en favor de Talavera; aun dandole toda la razén desde el
punto de vista catélico, la solucién del problema, como problema de
conciencia y problema politico, tal vez haya que enfocarle desde esos
dos puntos para llegar a una solucién comprensiva y menos absoluta
que la que cominmente suele presentarse por un lado o por el otro.

Lo que no cabe duda es gue el Sr. Marquez y el Sr. Martin Her-
niandez nos han prestado un gran servicio con la publicacién de la
Catdlica I'mpugnacion, y que nos dejan con el gusto e ilusién de ver
pronto sus otras obras en letra de imprenta moderna y en edicion
asequible y grata. Nadie mejor ni mas preparados que ellos.

7. Este volumen ?, como el quinto, no es de la lista primera, y hay

7 Vera ¥ CuEeTOo, D.* Marfa, O. C., Aulobiografia y Libro de las Mercedes
(Bspirituales Espafioles, 7). Introduccion y edicion de Olegario Gonzilez Her-
nandez, Prof. del Seminario de Avila, Juan Flors Editor, Barcelona 1961,
404 pp., 16,5 X 11 cm.




ESPIRITUALES ESPANOLES 105.

que alegrarnos de ello, porque la obra que nos ofrece merece los ho-
nores de una publicacion como ésta. Se trata de la Vida y escritos de:
la monja cisterciense del convento de Santa Ana de Avila llamada
D.* Maria Vela y Cueto. El prélogo o introduccidn es del profesor del.
seminario de Avila D. Olegario Gonzilez y Hernandez. Es larga, docu-
menta e interesante, a pesar de que dice al principio que es “una
sintesis biografica y critica ligera. Toda ella improvisada”. Ademas:
maneja con destreza y elegancia la pluma, lo que hace sobremanera
amena y sugestiva su narracioén,

El autor divide su estudio en los siguientes puntos: I. Biografia;
II. Historia; III. Personalidad; IV. Primer bi(’)grafo.( Cada uno de:
ellos va subdividido en varios capitulos o apartados. El caso de Ia.
Madre Maria Vela es un caso excepcional de la mistica, que pudiéra-
mos llamar paraddjico, porque ni sus confesores, ni hoy los criticos.
y biégrafos mas doctos y comprensivos, como es el actual, pueden.
llegar con todoa seguridad a una conclusién pura y neta de que sean.
todos fenomenos divinos. Dofia Maria Vela y Cueto, como en dicha.
época se llamaba esta clase de monjas, nobles y pudientes, pertenece
a la familia de los Vela, cuyos miembros ocuparon altos puestos en el
gobierno del imperio espafiol y de la Iglesia. Aunque nacida en Car-
defiosa en 1561, aldea no lejos de Avila, vivié siempre en esta capital,.
donde murié en 1617. Coge, por tanto, los afios de méas esplendor de
santidad y fervor religioso de la ciudad de los Santos. Parece ser que:
traté6 a Santa Teresa y que le ayudo en la fundacion de Burgos, re-
comendandola al Arzobispo de alli, tio suyo carnal. Con todo, no-
entra en su reforma, aunque simpatiza con ella y querri hacerse:
Iuego eco de la misma entre las monjas de su convento. Por fortuna,.
fue un gran bien para la reforma teresiana y su autora, pues los.
fenémenos misticos que padeciéo hasta el fin de su vida la hubieran.
acarreado muchos disgustos y preocupaciones. Bastantes eran ya los.
suyos. De los confesores que figuran en Avila en torno a Santa
Teresa, casi todos giran también en torno a la M. Maria Vela. Y con.
rara unanimidad, desconcertados infinitamente mas que con la Ma--
dre Teresa, declaran que no es espiritu del Sefior el que la mueve.
Sobre todo, el P. Julian de Avila, que por su contacto y conocimienfto-
de aquélla, y su trato con las carmelitas de San José, de las que era
capellan, debia tener mas conocimientos de la vida mistica y sus fe--
nomenos extrafios.

La preocupacion de los confesores se aumentaba ante el temor de:



r106 P. A. C. VEGA

~que interviniera la Inquisicién, y no sélo ella, sino también ellos re-
. sultasen complicados. La vida de la M. Maria Vela es intachable desde
el punto de vista de observancia. Pero es algo rara, muy rara. Cier-
‘to dia aparece ante las demas religiosas con un héibito de paifio de
-Astudillo y con unas alpargatas en los pies, a estilo de las carmelitas
-reformadas. Alborotése enormemente la Comunidad ante un hecho
insé6lito como éste; pero lo cierto es que al dia siguiente se presenta-
.ron asi la Superiora y otras cuatro ma4s, proclamandb el retorno a la
observancia antigua. Toda su vida fue un tormento inexplicable. En
los ultimos afios gozé de verdadera paz, desapareciendo casi todos
aquellos fenémenos extraordinarios y extrafios. La lectura de los
Jlibros que nos ha dejado, Autobiografia y Libro de las Mercedes, dan
la impresién de un espiritu equilibrado y de que su alma gozo del don
mistico. Su estilo es sencillo, pero correcto y pulcro. Algo extrafia
-que cite con bastante frecuencia a San Gregorio Magno y a San Ber-
:nardo en latin, aunque tal vez pudo tener una formacioén literaria
-esmerada, dada su alcurnia. También pueden ser citas hechas por su
confesor, el confesor que la entendi6 y declaré ser espiritu de Dios
-el que la movia. Don Miguel Gonzilez Vaquero fue quien recogié sus
_papeles a su muerte y escribié su Vida y milagros. Parece que éste
+debié tomarse algunas libertades en la redaccion de la biografia y en
.la interpretacion de sus papeles. Ignoramos si el doctor Vaquero re-
vtocd en algo su Ultimo libro, el Libro de las Mercedes.

El prologuista termina su estudio haciéndose esta pregunta peren-
-toria: “¢Estamos realmente ante una santa?” El Sr. Gonzilez Her-
_nandez, en el transcurso de sus paginas introductoras, se muestra
-vacilante, aunque al fin de las mismas se inclina por la afirmativa.
~Hay santos cuya santidad se ha deslizado suave y tré.nquila, sin pro-
blemas ni complicaciones. Hay otros que han pasado por caminos
complicados y llenos de escollos, en los que no es tan facil distinguir
1o divino de lo diabdlico, y aun lo meramente psicopitico: ejemplo, la
:misma Santa Teresa. Hay otros, finalmente, en los que lo maravillo-
.50 aparece tan exagerado y tan extrafio, que ni confesores doctos ni
.maestros de espiritu consumados atinan a ver claro. Y éste parece ser
el caso de D.* Maria Vela.

“Hay almas—escribe el docto prologuista—a las que Dios pone fren-
-te a los hombres como blanco de contradiccion, pidiéndolas un género
de vida extraordinario. Suscita la admiracion hacia ellas. Todos gol-
_pean sobre sus rarezas, en parte queridas por Dios, como sobre hierro



ESPIRITUALES ESPANOLES 107

en €l yunque. Ellas sufren, hasta convertirse en puro fuego a fuerza
de golpes... A veces ellas mismas echan indirectamente lefia para au-
mentar el fuego y el dolor de quemarse vivas. De éstas fue D.* Maria
Vela.”

Aun después de muchos afios de muerta (1617), y aun después
de disminuido notablemente su renombre de santidad con el correr
de los siglos y el olvido de los hombres, es lo cierto que la vida de esta
alma impresiona vivamente e invita a su estudio y comprensién. No
importa para el caso que su santidad no haya sido solemnemente
confirmada por la Iglesia. Hay muchos estigmatizados, muchas almas
Santas, y aun santisimas, que no estin canonizadas. Para nosotros,
este refrendo de la Iglesia seria la garantia mejor de su santidad
Yy de la sobrenaturalidad de sus fendmenos misticos. Pero, para Dios,
esto es accidental, y aun para los santos mismos, que es lo que cons-
tituye en ellos su gloria externa o accidental. Cuando la comprension
humana no logra un juicio claro de la santidad de un alma, de esta
alma en concreto, no queda otro criterio seguro que el que nos dejé
Cristo en su Evangelio: Ex fructib’us eorum cognoscetis eos. Sus vir-
tudes y su vida santa mientras vivio, el juicio que de ella se forma-
ron los y las que la conocieron, y sus escritos (aqui su Autobiografia,
€l presenie Libro de las Mercedes y su Correspondencia, desgraciada-
mente perdida en su mayor parte). Por lo que afecta a nosotros, de-
cididamente, aunque no absolutamente, pues en cosas de santidad
56lo 1a Iglesia tiene el fallo definitivo, nos inclinamos por su santi-
dad, sean del género que sean muchos de sus fendmenos psiquico-
misticos.

Muy pronto tendremos el gusto de leer la Vida de Sor Maria de la
Visitacion, la célebre “monja de Lisboa”, por el P. Granada, uno de
los grandes hombres en ciencia y santidad engafiado. Obra literaria-
mente maravillosa, tal vez lo mejor que salié6 de su pluma; pero que
nos revela la cautela con que hay que andar en cuestién de santidad
¥ no fiarse del juicio propio y menos presumir de diserecién de
espiritus, cuando media un afecto admirativo o el honor de habito
o familia. Entre tanto, felicitemos muy cordialmente al editor y di-
rectores de esta Coleccién, que tan buenos servicios va a prestar, y
esta ya prestando, a la cultura religiosa y a la espiritualidad espafiola.

P. A. C. VEGA, 0. s. A.



