
Sobre la definición agustiniana del hombre

I

Poseemos un cúmulo de saberes sobre el hombre, aprendidos de la 
filosofía. La filosofía nos da, juntamente con eso, y antes que nada, 
una o varias definiciones de su realidad, más o menos consagradas. 
Puede decirse que el problema del hombre en estas circunstancias no 
existe. Existen problemas regionales en torno a lo humano; pero no 
el problema de lo humano. Dentro de las cosas de la creación, el hom­
bre se distingue por su dote racional; es decir, por poseer facultades 
de acción que le delatan superior a todas las demás cosas; es espíritu, 
semejante a los espíritus.

Pero queremos empezar subrayando esta situación: mientras se 
discuten los problemas particulares en torno al hombre, los relativos 
a su origen y destino, su cuerpo y su alma, no se discute, al menos 
de forma refleja, la noción de conjunto. La discusión, que afecta am­
pliamente a dimensiones de lo definido, no suele extenderse a la 
propia definición. Las varias definiciones del hombre se transmiten 
como herencia clásica, y se aceptan como algo consabido. Las definicio­
nes del hombre como “animal racional”, o como “imagen de Dios”, 
las saben hasta los niños; los que las saben apenas las saben mejor 
que los niños. Queremos decir que se trata de fórmulas convenciona­
les más que científicas. Se repiten sin discutirse; y se entienden con 
frecuencia sin valor terminológico. La filosofía toca en este punto



6 P. SATURNINO ALVAREZ TURIENZO

un capítulo señaladamente deudor del lenguaje vulgar. En las defi­
niciones del hombre nos expresamos, con máxima frecuencia, como 
el hombre de la calle. El hombre es cuerpo y alma, con lo cual le 
dejamos clasificado; pero no es seguro que a la vez esencialmente 
conocido. No es corriente ver en los tratados o manuales un capítulo 
en que se abra discusión sobre las razones de admitir una u otra de 
las definiciones consagradas. El término genérico hombre falta in­
cluso en ciertos diccionarios de filosofía, o su llamada no es central. 
La palabra hombre es, pues, un término de calle que, no merece o 
no necesita ser discutido ni tomado en cuenta reflejamente. En cam­
bio, esos mismos tratados, manuales o diccionarios, abrirán extensos 
y sutiles apartados en que se discuta la naturaleza del cuerpo y la 
naturaleza del espíritu; o las relaciones entre ambos.

La definición del hombre aparece, pues, como un hecho bruto 
consabido, por el que no tiene demasiado sentido preguntarse.

El saber que comportan definiciones de hombre como las aludidas: 
“animal racional”, “Imagen de Dios”, constituye uno de.los ejemplos 
clásicos de saber trivializado: fórmulas para decirlo todo, y que a la 
vez no dicen nada. Cuando hablamos de saber trivializado aludimos 
al que de tal manera se da por consabido que ahorra incluso el justi­
ficarse.

Pero justamente, el tema del hombre está pasando por una con­
moción interpretativa. La filosofía, ya desde hace un siglo, aunque 
particularmente la actual; y, con la filosofía, la propia literatura, 
han destrivializado de tal forma el problema, que la cuestión del 
hombre, que es la que hoy “ocupa al máximo al pensamiento”1 se 
ha transformado en cuestión pura: radicalizada pregunta a la que 
se ofrecen conatos de extrañas respuestas. Esta radicalización del 
problema ha surtido un primer efecto negativo, que es el de borrar, 
por insatisfactorio, todo aquel otro saber trivializado. Las preguntas 
actuales por el hombre han llegado al menos a esta conclusión: el 
hombre no tiene definición, en todo caso no tiene por definición las 
definiciones admitidas; definiciones de fines o fronteras, que, más 
que revelar la esencia humana, tenían la virtud de encubrirla, evi­
tando incluso la posibilidad de nuevas preguntas. La noción de hom­
bre está pasando por una revisión como no se había conocido en la

i Hessen, Johannes, Lehrbuch der Philosophie, München-Basel 1950, pá­
gina 210; cfr. Lersch, Philipp, El hombre en la actualidad, trad, de José 
Pérez Riesco, Madrid 1958.



SOBRE LA DEFINICIÓN AGOSTINIANA. . . /

Historia; superior incluso a la revisión que hubo de hacer el Cris­
tianismo. Esta situación está sirviendo a todos, al menos para ensayar 
entrar en contacto vivo con los saberes tradicionales, liberando la 
consideración de los tópika trivializados, restituyendo los consabidos 
al responsable saber.

La fórmula “animal racional” supone dado por resuelto el punto 
de la centralidad de la razón en el cuadro de elementos estructurales 
de la realidad hombre. Esta suposición responde a la circunstancia 
mental griega. Circunstancia mental de signo contemplativo: es la 
definición sedentaria del hombre, correspondiendo a un sentido se­
dentario de la vida. El . hombre como “animal racional” se diría que 
traduce el sentir de una mentalidad agraria, puesta a definir, entre 
las cosas, la cosa especial que llamamos hombre. El producto de esa 
mentalidad es el homo sapiens. Pero el homo sapiens, que se ha 
venido admitiendo como prototípico de lo humano, más aún, como 
expresión de la naturaleza humana, se ve rebasado hacia adelante y 
hacia atrás desde las perspectivas de la visión historicista, dialéctica 
o funcional de hoy. El homo sapiens tuvo predecesor y tiene sucesor. 
El ser de estas figuras desbordantes de hombre guarda relación con un 
quehacer de más amplitud, de más radicalidad que la racionalidad. 
Hoy se nos dice que no hay un específico quehacer humano, y que, 
desde luego, no lo es la operación de pensar; lo específico, si acaso, 
sería justamente su resolución en quehacer. Contra la figura del 
homo sapiens insurge la del hamo faber. La razón, al menos la forma 
clásica de ella: la razón natural por géneros y diferencias—razón 
sedentaria—, ha perdido su centralidad en la naturaleza humana. 
Al hombre le acontece razonar, pero entre otros acontecimientos de 
su vida. De fórma que en verdad su condición residirá en ser una 
realidad de acontecimientos, sin identificarse con ninguno.

Estas consideraciones nos acercan a ideologías entre las que po­
demos ver aludida directamente, por ejemplo, la de Ortega y 
Gasset2.

Ortega y Gasset se escandaliza de que siga vigente en la filosofía 
la noción de hombre en función de la racionalidad. Entiende que el 
ser humano no es naturaleza racional, como no es nada por natu-

i2 Ramírez, Santiago, O. P., La Filosofía de Ortega y Gasset, Barcelo­
na 1958; donde ofrece, al lado de un recuento de textos antropológicos de 
Ortega, la crítica de sus posiciones, desde el punto de vista escolástico, pá­
ginas 30 ss., 212 ss.



8 P. SATURNINO ÁLVAREZ TURIENZO

raleza. El hombre no tiene naturaleza. Es nuda salida a la existencia, 
construyéndose de nuevas en cada circunstancia. La racionalidad es 
una ocurrencia adventicia, en medio de otras, con la que el hombre 
cuenta para expresarse como es. No es término resolutivo, es un re­
curso. Por naturaleza, el hombre no es ni un cuerpo ni un alma; 
no es una cosa o una sustancia; es más bien una vida, y la vida es 
acontecimiento, drama o quehacer3.

En este supuesto, puede seguir usándose la definición “animal ra­
cional”; pero con alcance clasificatorio, no esencial. Descartes había 
hecho ya objeciones a la misma, basándose en que decir “animal ra­
cional” no implicaba esclarecimiento alguno; al contrario, era oscu­
recer más las cosas, o simplemente alejar la dificultad4.

Heidegger monta su análisis de la existencia humana sobre el 
derribo de las definiciones clásicas, sea en la versión griega de animal 
rationale, sea en la interpretación teológica de imago et similitudo

S Citemos, como muestra, dos pasajes del propio Ortega; uno, de las 
obras publicadas en vida, y el otro, de las “Obras inéditas” postumas. “El 
hombre no tiene naturaleza. El hombre no es su cuerpo, que es una cosa, 
ni es su alma, psique, conciencia o espíritu, que es también una cosa. El hom­
bre no es cosa ninguna, sino un drama: su vida, un puro y universal aconte­
cimiento que acontece a cada cual y en el que cada cual no es, a su vez, sino 
acontecimiento. Todas las cosas, sean las que fueren, son ya meras interpre­
taciones que se esfuerza en dar a lo que encuentra. El hombre no encuentra 
cosas, sino que las pone o supone. Lo que encuentra son puras dificultades 
y puras facilidades para existir. El existir mismo no le es dado hecho y rega­
lado como a la piedra, sino que... al encontrarse con que existe, al acontecerle 
existir, lo único que encuentra o le acontece es no tener más remedio que 
hacer algo para no dejar de existir. Esto muestra que el modo de ser de la 
vida, ni siquiera como simple existencia, es ser ya; puesto que lo único que 
nos es dado y que hay cuando hay vida humana, es tener que hacérsela cada 
cual la suya. La vida es un gerundio y no un parjticipio, un faciendum y no 
un factum. La vida es quehacer” (Obras Completas, VI, Madrid 1952, pági­
nas 32-33). “El hombre nos parece hoy... como un ser que se escapó de la 
naturaleza, que discrepó en empresas imposibles naturalmente. El hombre es 
el glorioso animal inadaptado. La naturaleza, tal y como ella es, le contra­
dice, le niega los medios para realizar sus más esenciales deseos. El, no obs­
tante, decidió revolverse contra ella. El hombre es un rebelde, un desertor 
de la animalidad. Esta es su tragedia, pero es también su dignidad... Hom­
bres, es decir, criaturas dramáticas” (Vives Goethe, Madrid 1961, pp. 132-133). 
“El hombre no tiene naturaleza; en lugar de ello tiene historia” (ibid., pá­
gina 140).

4 Descartes, Meditationes de Prima Philosophia. Véase el comienzo de la 
“Meditación segunda”, donde discute el problema de qué sea el hombre, ex­
cluyendo la definición usual, que sólo consigue remitir el tema, ya de suyo 
difícil, a “varios otros todavía más embarazosos”.



SOBRE LA DEFINICIÓN AGUSTINIANA. . .

Dei5. Supone que el tratamiento tradicional del problema hombre,., 
al reducirle a la dimensión de ente, según el tipo de ser de las res­
tantes cosas, olvida la cuestión radical de su ser.

Estas críticas han penetrado en la conciencia filosófica común,. 
de forma que en todas las direcciones de pensamiento se ha produ­
cido una agudización del problema del hombre en relación con los 
aspectos radicales del mismo. Interesa, sin duda, saber qué sea el.'., 
cuerpo y qué el alma, así como las relaciones mutuas entre cuerpo y 
alma. Pero antes que nada interesa poner en claro la naturaleza de 
la realidad a la que ocurre constar de cuerpo y alma, si es que tal 
ocurrencia se da de hecho. El fenómeno que observamos en torno a. 
la cuestión del hombre es el del abandono de los puntos de partida, 
consagrados, o el llegar a ellos después de conquistarlos críticamente.. 
No se nos. da una definición regalada del hombre; y menos una de­
finición axiomática con valor de evidencia prediscursiva. Puede que 
el discurso y la crítica nos pongan de nuevo ante lo consagrado; pero 
se trata de recuperarlo de modo científico. Entonces acaso las fór­
mulas se vean obligadas a adoptar términos menos fáciles. Un autor, 
tan exigente respecto a la función de pensar, como respetuoso con lo 
pensado en la Historia y por ella consagrado, como es Zubiri, al 
hablar del hombre, cree deber abandonar el texto “animal racional”, 
sustituyendo la diferencia “racional” por algo menos concreto e in­
mediato, pero de más radicalidad y consistencia. Hace del hombre, en. 
su dimensión más honda, un ser capaz de independencia en sí y de 
control de lo dado; más sintéticamente, un “animal de realidades”e.

Este preámbulo tiene por objeto justificar que dediquemos un 
capítulo, en relación con el tema de la persona en San Agustín, al.

s Heidegger, Martín, El ser y el tiempo, trad, de José Gaos, México 1951,. 
páginas 57-58.

e Zubiri, Xavier, “El problema del hombre”, en Indice, XII, 120, 1958: 
“El hombre no puede mantener su independencia y controlar específicamente 
el medio y su propia actividad más que haciéndose cargo de todo ello como 
realidad, esto es, poniendo en juego su inteligencia sentiente, propiedad del 
elemento substancial anímico... La inteligencia sentiente es la radical y úl­
tima posibilidad de substantividad que el hombre posee. Es la posibilidad 
radical... En su virtud decimos que el hombre es un animal de realidades.” ' 
(Véase el texto reproducido en Indice, “A los diez años”, octubre-diciembre 
de 1961, p. 20. El problema que en esa página preocupa a Zubiri es el de 
señalar “cuál sea la posibilidad que últimamente constituye la substantividad - 
humana”.) Cfr. Lain Entralgo, Pedro, Teoria y realidad del otro, II, Ma­
drid 1961, pp. 228-230.



‘IO p. saturnino Alvarez turienzo

problema previo de la definición. Tratamos de la persona en el 
..hombre. Y el problema previo es el de la definición del hombre.

San Agustín es deudor de su tiempo. A la vez es autor, en el 
sentido de que lo recibido, particularmente en el tema antropológico, 

. sufre en él una revisión personal. Al amparo de las definiciones con­
sagradas advertiremos el esfuerzo de edificación del hombre singular 

. de su experiencia, que era el hombre cristiano.
Para dar expresión a ese hombre cristiano van a confluir en el 

. Santo las dos corrientes de inspiración que venían de la antigüedad: 
la filosófica de los griegos y la religiosa de la Biblia. Claro que estas 
dos tradiciones no están delimitadas con claridad. En una y en otra 
hay la doble concepción del hombre, que pudiéramos llamar ascen­
dente y descendente. El hombre que -viene de Dios y el hombre que 
se evade del animal o de la naturaleza. Así, entre los griegos, Aristó­
teles considera central su idea del hombre como ζφΟν διανοητικόν 7 — 
μόνον έχει λόγον8. Un animal que se despliega en razón. Pero, en defl- 

: nitiva .depositario de un noûs, cuya última consistencia es de tal or­
den, que más bien debe entenderse como elemento proveniente de 
otro mundo, “de fuera”9. En la explicación del ser del hombre hay 
en Aristóteles una manifiesta nostalgia platónica. Platón definía 

. al hombre por el alma10. Y era el alma una imitación de Dios, des­
tinada a asemejarse a él u. Que en el hombre hay un especial alien­
to de la divinidad es algo que resuena en toda la filosofía griega 
a partir de Pitágoras, y que impregna incluso la literatura y la men­
talidad vulgar. San Pablo recuerda en su discurso del areopago, en 

.Atenas, el dicho del poeta, reflejo del sentir común: ipsius enim et 
genus sumus (Act. 17, 28) 12. De forma que no fue ajena a la propia 
filosofía una idea del hombre que luego iba a ser tan cara a los cris­
tianos. En este sentido, la historia de la idea del hombre no es tan 
simple como puede dar a entender la consideración sumaria que de

7 Aristóteles, III de Anima, 3, 414 b.
s VII Polit., 12, 1332 b.
» De gen. anim., II, 3, 736 b. Cfr. Nuyens, François, L’évolution de la 

Phychologie d’Aristote, Louvain 1948, pp. 313-318; Jaeger, Werner, Aristó­
teles. Bases para la historia de su desarrollo intelectual, trad, de José Gaos, 
México 1946, pp. 58-64.

10 Platón, I Alcibiades, 130 c: μηδέν άλλο τον άνθρωπον σονβαίνειν ή ψυχήν.
11 Fedro, 246 b-e; ibid., 249 d; Teeteto, 176 d; República, 500 e-501 b.
12 San Pablo se refiere a Arato de Sole, y a su “Himno a Zeus”. Arato fue 

discípulo de Oleantes de Assos. San Agustín comentará en diversos lugares 
este discurso de San Pablo, entre otros, en sus Sermones 150 y 156.



SOBRE LA DEFINICIÓN AGUSTINIANA. . . I I
ella hace Heidegger en el pasaje antes citado, por lo que tampoco es 
tan convincente su veredicto.

Si, por otro lado, consideramos la tradición bíblica, nos vemos 
ante la misma complejidad, ya desde el Génesis. El hombre bíblico 
ciertamente es el definido como “imagen de Dios”, como el hombre 
de la filosofía era, ante todo, el definido como “animal racional”. 
Pero en el propio Génesis, correspondiendo al doble relato de la 
creación (Gén. 1, 26-27; 2,7), advertimos dos versiones: una, la que 
hemos llamado “descendente”: creavit Deus hominen ad imaginem 
suam (Gén. 1, 27), y otra, la “ascendente”: formavit igitur Dominus 
Deus hominen de limo terrae, et inspiravit in faciem eius spiracu­
lum vitae (Gén. 2, 7). En el primer caso, el hombre viene después 
de la creación de las demás cosas, como señor de todo; pudiendo 
disponer de las criaturas y teniéndolas a su servicio. Su condición, 
en esta perspectiva, aun dentro de criatura, es algo aparte, en espe­
ciales relaciones respecto al Creador. El texto subraya la dignidad 
del hombre, poniendo de relieve lo que tiene de más noble: su lado 
divino; diríamos hoy su condición de espíritu personal. En el segundo 
caso, el hombre está al principio de las cosas. Sale de las manos de 
Dios empezando por el cuerpo. La propia alma está descrita en re­
lación con la vida, según la idea que del alma tiene el primitivo; 
vinculada al aliento o, también, a la sangre (cfr. Gén. 9, 5; Lev. 17, 
14; I Cor. 4, 4) 13. Este hombre está abocado a la indigencia; en él se 
pone de relieve la otra cara del existir: la que da hacia abajo, hacia 
el mundo. Es la perspectiva adecuada al relato del pecado original y 
la miseria subsecuente: el sufrimiento y el trabajo. Dios crea las 
demás cosas en relación con el hombre también aquí, pero subra­
yando en seguida el lado del quehacer como condición de la vida; 
en el propio paraíso, el hombre tenía funciones de cultivador y cus­
todio. El texto parece indicado para subrayar el lado empírico de la 
naturaleza, definiéndola por sus componentes físicos y por sus fun­
ciones. En el pasaje del capítulo primero sale a primer plano la pres­
tancia del hombre tomada del lado de la persona; en el del capítulo 
segundo se indica la condición de la naturaleza. Perspectivas distintas

is cfr. Rüsche, Franz, Blut, Leben und Seele. Ihr Verhältnis nach 
Auffassung der griechischen und hellenistischen Antike, der Bibel und der 
Alten Alexandrinischen Theologen. Eine Vorarbeit sur Religionsgeschichte des 
Opfers, Paderborn 1930. Estudia la relación “alma-vida-sangre” en la cultura 
■clásica y en la Biblia, hasta los escritores Filón, Clemente, Orígenes.



12 P. SATURNINO ÁLVAREZ TURIENZO

que corresponden a la misma realidad y que traducen las dos actitu­
des eternas ante el problema: la definición tomada desde arriba,, 
como “imagen de Dios”, y la tomada desde abajo, como “barro ani­
mado”, es decir, cuerpo y alma14. En la tradición filosófica esas dos 
definiciones corresponderán a las ideas que del hombre tuvieron 
Platón y Aristóteles.

La elaboración cristiana de las definiciones de la filosofía viene 
a encontrarse con la elaboración filosófica de las definiciones bíbli­
cas. Los estímulos filosófico y bíblico terminan encontrándose a me­
dida que el- problema de las relaciones entre fe y razón se hace ex­
plícito y se resuelve en forma positiva y armónica. Para el cristiano,, 
la noción kerygmática de la Escritura suministra al base para la 
noción espermática de la Filosofía.

Vamos a comprobar la coexistencia de la doble tradición en los 
textos de San Agustín, pudiéndose adelantar esta regla: en la obra 
pastoral, de intención religiosa, predomina la conceptuación bíblica; 
mientras que en la sistemática doctrinal predomina la filosófica. En 
cuanto a etapas, en la primera, que corresponde al intelectual recién 
convertido, dominan los hábitos de filósofo; en tanto que en la etapa 
de obispo, sobre todo en la polémica antipelagiana, aflora el sentir 
bíblico.

Diremos también que, manejando la obra agustiniana, nos dará 
la impresión de movernos entre las fórmulas de los filósofos o de 
los Padres, dentro del terreno que decíamos trivializado. A primera, 
vista, el capítulo de la definición del hombre resulta irrelevante, por 
el hecho de volver siempre sobre expresiones hechas. Dará también 
la impresión de asistemático y ecléctico, ya que en sus páginas se dan 
cita todas las fórmulas posibles. No obstante, por los contextos en que 
las emplea y por los predominios en su uso, se verá que lo de menos 
es la fórmula concreta que utiliza, y que no siempre la expresión 
más clara y constante corresponde a la intención más agusitniana.

La actitud antropológica venía siendo algo asociado al modo pe­
culiar de sentir dentro del Cristianismo. Así como el pensamiento 
griego comenzó con tratados “acerca de la naturaleza”: περί φΰσεως, 
el pensamiento cristiano se caracteriza desde sus comienzos por la. 
preponderancia que toma en él lo anímico, como realidad aparte y

i4 Cfr. Imschoot, P. van, Théologie de l’Ancien Testament. II, L’homme, 
Tournai 1956, pp. 3 ss.; Spicq, e., Dieu et l’homme selon le Nouveau Tes­
tament, Paris 1961, pp. Ili ss.



SOBRE LA DEFINICIÓN AGOSTINIANA. . . I 3

señera dentro de lo natural. San Justino, entre los escritores griegos, 
y Tertuliano, entre los latinos, abren la tradición de la serie de es­
critos “acerca del alma”: -jrspi. ψυγής. Esta tradición es enormemente 
vivaz al correr de toda la patrística15.

San Agustín cae de lleno dentro de ella, reforzándola con sus 
aportaciones de hecho, para las que estuvo singularmente dotado, 
gracias a sus extraordinarias facultades de introspección y a su 
seguridad intuitiva sobre el mundo de lo anímico. El tema del alma 
puede decirque es su tema de recién convertido, como señalan las 
obras de ese período.

Deum et animam: Bajo esta preocupación escribe varias de sus 
primeras obras. Aparte de Soliloquia, por ejemplo, De immortalitate 
animae y De quantitate animae. EI tema del alma, en relación con su 
destino, la felicidad, constituye en esas primeras fechas todo el ob­
jeto de la filosofía, como se trasluce en De beata vita, Contra acadé­
micos, De libero arbitrio, De diversis quaestionibus 83, De moribus 
Ecclesiae, así como las correspondientes Epístolas.

Por el hecho de que San Agustín no escribiera un tratado escolar 
sobre problema ninguno, dará siempre la sensación de que su obra 
no ofrece soluciones, sino únicamente materiales y estímulos. Sin 
embargo, las soluciones existen. Pero hay que tener en cuenta que 
no están organizadas en vistas a responder a las objeciones que pueda 
formular un oyente crítico, sino en orden a formar la conciencia del 
fiel. Se trata de soluciones circunstanciales, para oyentes que vienen 
a resolverse a sí mismos, no a aprender una ciencia abstracta e im­
personal. Teniendo esto en cuenta, y sumando al caudal persuasivo 
de la veta pastoral, la riqueza reflexiva de la obra dogmática, San 
Agustín ofrece una doctrina fácilmente organizable en forma esco­
lar, externamente ecléctica, pero en el fondo sistemática.

Pasemos ya al recuento de sus lugares antropológicos10. Estos 
lugares o tóplka pueden repartirse en torno a tres ejes, que corres­
ponden a tres series de influjos ambiente: dos de ascendencia filosó­
fica y el tercero de raíz religiosa. Son las direcciones respaldadas por

is Cfr. Baxnvel, “Ame”, Dictionnaire de Théologie Catholique, I, pá­
ginas 972-973.

i« Para registro de pasajes y referencias agustinianas sobre el concepto 
del hombre, aunque traídas en relación con un problema más bien no agus- 
tiniano, como es el de la unidad substancial de alma y cuerpo, véase Marcos 
del Río, Francisco, O. S. A., El compuesto humano según San Agustín, 
El Escorial 1931, pp. 87 ss.



14 P. saturnino Alvarez turienzo

Aristóteles, Platón y la Biblia. Unos resuelven al hombre en “animal 
racional”; otros le entienden como una “mente que se sirve de un 
cuerpo”; finalmente, otros, como “imagen de Dios”.

Esas tres definiciones, respondiendo a esa triple influencia, van 
a servirnos para inventariar el material antropológico del Santo en 
una primera aproximación.

Empecemos por la línea aristotélica, la expresamente menos con­
fesada y, sin embargo, la más explícita en número y claridad de ale­
gaciones. Pero digamos desde ahora que ni ese número ni esa calidad 
dicen gran cosa sobre la posición peculiar de San Agustín. Lo único 
que testimonian es que las fórmulas en esa dirección son las más 
simples, las más cercanas al sentido común, las más difundidas entre 
el saber diario y habitual y las que menos compromiso de doctrina 
podían implicar. La abundancia de expresiones aristotélicas en San 
Agustín no arguyen ningún aristotelismo agustiniano; si acaso ar­
guyen el aristotelismo difuso de su ambiente: aristotelismo de ex­
presión, con frecuencia negado por la varia contrariedad de la ins­
piración 1T.

La primera fórmula que es preciso empezar citando no es pro­
piamente aristotélica, sino más bien estoica o ecléctica. Se trata de 
aquella que define al hombre como “animal racional mortal”. (Di­
gamos de paso que en el cuadro mental del tiempo, en esa expresión 
podían verse integrados los intereses de las tres direcciones más po­
derosas del pensamiento: Aristóteles, Platón, los estoicos, subrayando 
respectivamente el alma, la mente y el cuerpo. En la aceptación de 
San Agustín pudo pesar este valor integrativo. Lo que explica que 
mantuviera la fórmula hasta el final de su vida, cuando ya sus po­
siciones personales podían hacer ocioso el recurso a ella. Pero es 
que esa triple determinación cuadraba muy bien a los intereses que 
se había dedicado a mantener a lo largo de su vida; intereses en-

II En la historia, los partidarios de Aristóteles han solido tender a dejar 
marcadas las diferencias de su maestro con respecto a Platón; así los aristo­
télicos medievales y más los modernos, al menos en la línea escolástica. En 
cambio, los platónicos se han inclinado por la armonía con Aristóteles, como 
se advierte en el Renacimiento, en la dirección agustiniana medieval, en la 
filosofía arábigo-judaica, en el platonismo helenístico. En concreto, sintieron 
esta tendencia armonizadora los neoplatónicos. En el propio Plotino recibe 
considerable margen la doctrina de Aristóteles, al menos como motivo de 
discusión; el hecho es todavía más patente en su discípulo Porfirio. Así extra­
ñará menos el caso de San Agustín, que, procediendo del platonismo, sale al 
encuentro, sobre todo en terminología, de Aristóteles.



SOBRE LA DEFINICIÓN AGOSTINIANA. . . I 5 ,

contrades con la triple negación de los maniqueos, de los donatistas,. 
de Ics pelagianos.)

II

Para nosotros ha venido a ser definición normal del hombre la 
dicotòmica de animai rationale. En el ambiente en que se mueve San. 
Agustín, sobre todo el ambiente filosòfico, se le ofrece más prestigia­
da, como él repite, la fórmula tricotómica: animal rationale mortale.. 
Ese añadido de mortale, ¿es caprichoso? ¿Es irrelevante? ¿Qué puede 
significar?

Dejemos estas preguntas de momento sin atender. Aceptemos que 
la fórmula redondeada de esa manera era un lugar común trans­
mitido y reptido con valor tópico. Se fraguó en interés de precisar 
el puesto del hombre en el mundo entre extremos que le desbordaban 
por arriba como por abajo. Por tanto, encontramos en ella reflejada 
una intención topográfica respecto al hombre, concebido como aque­
lla extraña cosa que resume, en cierta manera, el ser de todo lo 
demás, y que está suspendido en medio como partícipe de todos los 
extremos. De forma que es la definición adecuada para señalar esa 
cosa llamada hombre, trasunto minúsculo de universo, y que, por eso, 
se designaba sintéticamente como “microcosmos”18. Por lo demás,. 
los elementos de la fórmula los encontramos en los propios autores 
representativos de la expresión dicotòmica, desde Aristóteles a Santo 
Tomás 19.

En concreto, la determinación triple se difunde en los medios 
eclécticos de la época helenística. Obedece al deseo de tomar posi­
ciones entre las doctrinas estoicas y las platónicas. Así se subraya 
la independencia del hombre respecto a todo lo corporal; pero a la 
vez se le impide alejarse del reino de la naturaleza: era el interés con­
creto de los estoicos en diálogo con las doctrinas platónicas20.

is cfr. Pohlenz, Max, Die Stoa. Geschichte einer geistigen Bewegung, 
Göttingen 1948, I, p. 228; véanse también pp. 85 y 89; II, 50, 52 y 114.

i» Aristóteles, I Topic., 5, 103 a; V Topic., IV, 2, 133 a; Santo Tomás de 
Aquino, I Anal., 19; Summa Theol., q. 29, a. 4 ad 2. Aristóteles emplea el 
término “mortal”—ζψον θνητόν—en sentido descriptivo: el hombre es mortal,, 
como es “bípedo” o “áptero”—δ'πωνάπτερον—. Santo Tomás echa mano de esa 
definición en sentido tópico, refiriéndose a un saber hecho, impersonal.

so Véase la definición que enseña Crisipo, “el segundo fundador de la 
Estoa”: ει τί έοτιν άνθρωπος, έζεΐνο ζφόν εστι λογικόν θνητόν. Cfr. Pohlenz, ob. cit.,. 
II, p. 30.



ιό P. SATURNINO ÄLVAREZ TURIENZO

Huelga entonces preguntarse, al menos sin adelantar otras discu­
siones, si ambas fórmulas son intercambiables, o si hay en la más 
desarrollada alguna intención que se oculte a la más simple. Si el 
mortale es un añadir retórico, si es una explicación innecesaria, o, 
por el contrario, una diferencia precisa. De momento lo entendemos 
como recurso táctico, producto del deseo armonizador y ecléctico. 
Después apuntaremos otras precisiones.

Menos interés tiene el indagar las posibles intenciones que pu­
dieron asistir a San Agustín al adoptar la expresión común. La adopta 
porque es común. A primera vista parece que emplee las dos indis­
tintamente. Así como parece también que las hace suyas. Pero estos 
puntos los discutiremos después, en cuanto cabe. Por lo pronto vamos 
a acercarnos a los pasajes que las recogen.

El hombre, “como definieron los antiguos”, es un animal racional 
mortal. Esos antiguos se aluden genéricamente, conocidos a través de 
Cicerón. Cicerón es quien presta a San Agustín los elementos de la 
fórmula que luego repetirá con insistencia21. La encontramos en los 
escritos iniciales y reaparece en los de plena madurez: entre De ordi­
ne y De civitate Dei.

Homo a veteribus sapientibus ita definitus est: homo est 
animal rationale mortale^.

Omnis homo animal rationale mortale est23.
Homo enim, sicut veteres definierunt, animal est rationale 

mortale E4.

21 Cicerón, Academica, II, 21: El hombre es “animal mortale, rationis 
particeps”.

22 De ordine, II, 11, 31: “Ipse homo a veteribus sapientibus ita definitus 
est: homo est animal rationale mortale. Hic genere posito quod animal dictum 
est, videmus additas duas differentias, quibus credo admonendus erat homo 
et quo sibi redeundum esset et unde fugiendum. Nam ut progressus animae 
usque ad mortalia lapsus est, ita regressus esse in rationem debet. Uno verbo 
a bestiis, quod rationale; et alio a divinis separatur, quod mortale dicitur. 
Illud igitur nisi tenuerit, bestia erit; hinc nisi se averterit, divina non erit.” 
Nótese el matiz platónico que reviste la explicación: redeundum, fugiendum, 
progressus..., terminología toda neoplatónica, más concretamente porfiriana. 
En las Retractaciones censurará, refiriéndose a otro pasaje en Contra Acad., 
el haber hablado de una “vuelta al cielo” en lugar de “ida”, Retract., I, 1, 3; 
cfr. De civ. Dei, XII, 26. En relación con esta misma definición pueden verse 
también otros lugares: De ordine, II, 19, 49-50; De magistro, 8, 24; De orig. 
an. hom., 6, 16; Sermo 150, 5.

23 De quant, an., 25, 47.
24 De Trin., VU, 4, 7; ibid., XV, 7, 11.



SOBRE LA DEFINICIÓN AGUSTINIANA. . . 17

Homo medium quiddam est, sed inter pecora et angelos... 
animal rationale mortale25.

La fòrmula está bien representada, así por el número como por los 
lugares, que corresponden a obras de indiscutible gravedad doctrinal.

Indicábamos que con ella se mezclan o alternan las alegaciones 
de la fórmula simple animal rationale. Parece que no hay ninguna 
razón que justifique esta indiferencia, sino la de que se trata de ex­
presiones equivalentes. Adelantemos, sin embargo, que, al hablar de 
animal rationale, San Agustín no invoca autoridades. Como si la 
expresión careciera de importancia o de rigor verdaderos. De forma 
que, buena para un contexto explicativo, para aludir al tema o poner 
rápidamente en autos, es como si fuera menos precisa, menos autori­
zada ante los sabios. Esparcida por toda su obra, se la encuentra sin 
preámbulos en cualquier rincón de los sermones o de los tratados pas­
torales.

Est ergo animal rationis capax: verum ut melius et citius 
dicam, animal rationale™.

Rationale animal te Deus fecit27.
Quid est homo nisi animal rationale™. 
Homo est animal λογικόν 2B.
Rationale animal, sicuti est homo50.

Diciendo animal rationale se dice lo que hay que decir “pronto y 
bien”. Es la definición expeditiva para situar en tema.

Añade muy poco más la otra; pero esa ligera mayor complejidad 
es estudiada. En ella se afirma que el hombre es “racional” y que el 
hombre es “mortal”. Además del interés de señalar, hay el de filiar, de­
terminando expresamente la posición del hombre en el mundo, acorde 
con lo que “los antiguos definieron”. Recurso de comodidad, San Agus­
tín no muestra demasiado interés por explotar la situación que le crea; 
la toma un poco pasivamente, recurriendo a ella sólo como a lugar auto-

es De civ. Dei, IX, 13: “Homo medium quiddam est, sed inter pecora et 
angelos; ut, quia pecus animal irrationale atque mortale, angelus autem ra­
tionale et immortale, medius homo esset, inferior angelis, superior pecoribus, 
habens cum pecoribus mortalitatem, rationem cum angelis, animal rationale 
mortale.”

■ac Sermo 43, 3.
27 Sermo 126, 3. 
tes Sermo 358, 3.
29 In Ps. 29, 2, 2. 
so De serm. Dni. in monte, II, 15, 51; De civ. Dei, IV, 13; ibid., V, 11; 

ibid., Vili, 24.
La Ciudad de Dios. Vol CLXXV. 2



I 8 P. SATURNINO ÁLVAREZ TURIENZO

rizado que le ahorre discusiones, sin que le comprometa. Su alegación 
tiene, podría decirse, valor de cita más que de tesis, lugar común antes 
que lugar agustiniano.

A falta de ese interés por lo autorizado de la cita usa de la forma 
abreviada animal rationale. Esta sí que la toma como referencia que 
sirve; pero sin pretensión de que con ella se haga ciencia. No que no 
sea referencia justa; es la referencia por la cual melius et citius—“me­
jor y antes”—se dice lo que interesa saber sobre el hombre. Ese saber 
cae de lleno en lo trivializado. No tiene pretensiones de saber oculto o 
subido; responde a lo que todos esperan. Partiendo de ahí se está de 
acuerdo. La expresión nos dice lo que es el hombre en un plano de des­
cripción física. Nos le presenta en sus partes materiales. Y esto es lo 
que significa en muchos casos para San Agustín: no una estricta defi­
nición, sino una numeración; no definición de la esencia, sino enume­
ración de las partes fundamentales. De paso, recordará su abolengo, sin 
enfatizar su importancia; referida al saber vulgar, producto del buen 
sentido, más que a la reflexión de los filósofos. San Agustín habla con 
ese lenguaje, sin pretensiones de filosofías, a sus oyentes de Hipona. El 
hombre “animal racional” es el hombre del pastor de almas.

Mas puede que hayamos rebajado excesivamente la importancia de 
la clásica expresión. Queda asi a la altura de otros recursos descriptivos 
populares, no menos en uso en tiempo de San Agustín que en el nuestro. 
Por ejemplo, al hablar de cuerpo y alma, de materia y espíritu, de 
apetito y voluntad, de sensación y razón... He aquí algunas pasajes 
agustinianos enumeraitvos, en relación con la fórmula animal ratio­
nale:

Manifestum vobis videtur ex anima et corpore nos esse com­
positos 31.

Unde constamus? ex animo et corpore æ.
Homo enim videtis unde constat: ex anima et corpore33.
Nihil est in homine, quod ad eius substantiam petineat atque 

naturam, praeter corpus et animam34.
Homo non est corpus solum, vel anima sola, sed qui ex anima 

constat et corpore35.

si De beata vita, I, 7. 
sa Epist. 3, 4.
33 In Ps. 29, 2, 2.
3i Sermo 150, 5.
ss De civ. Dei, XIII, 24.



SOBRE LA DEFINICIÓN AGOSTINIANA. . . IQ

Corpus et animam, quod est totus homo 3S. 
Homo autem animus simul et corpus sit37.
Homo es, et spiritum habes, et corpus habes. Spiritum dico 

quae anima vocatur, qua constat quod homo es: constans enim 
ex anima et corpore 38.

Los pasajes en este sentido pueden multiplicarse indefinidamen­
te 39. Son pasajes que, por un lado, remiten a la definición antes es­
tudiada; y, por otro, suministran las bases físicas para el despliegue 
de la disciplina pastoral. Veremos cómo la dualidad física cuerpo-espí­
ritu tendrá amplia resonancia religiosa a través de una serie de tér­
minos antagónicos, en los que las dos dimensiones del hombre que 
expresa la definición de su ser físico se hallan traspuestas a signifi­
cación moral, según delatan parejas de términos como las siguientes: 
hombre terreno-hombre celeste, carnal-espiritual, viejo-nuevo, exte­
rior-interior...

III

Hemos dejado entrever que la línea de influjo estoico-aristotélica, 
cuantitativamente notable, tiene signifación material. Los propios pa­
sajes aristotélicos no están inspirados aristotélicamente. Son citas re­
cogidas de un ambiente, a través de las que emerge el estudioso de 
Cartago o el retor de Roma y de Milán, pero en que no se manifiesta 
su convicción. La fórmula de “animal racional”, para definir al hom-

sn De Trin., VII, 4, 7.
37 Ibid., VI, 2, 3.
38 In Joan., 26, 13.
39 Los pasajes que podrían citarse en el mismo sentido serían, en efecto, 

indefinidos. Consúltese Marcos del Río, ob. cit., pp. 122-131. Recogemos al­
gunos más: De mor. Eccl., I, 6: “ex anima et corpore nos esse compositos”. 
De aff. christ., 20: “ex utraque parte, id est, et anima et corpore a Deo bono 
factus bonus”. De doctr. christ., I, 27: “homo ex animo constat et corpore”. 
De cont., 26: “homo ex animo constat et corpore. Totum hoc sumus. In 
utroque hoc sumus”. Contra Faust., XXII, 27: “constat homo ex anima et 
corpore”. De civ. Dei, XIV, 27: “totus homo constat ex anima et corpore”. 
De Trin., 11: “homo est substantia rationalis constans ex anima et 
corpore”. In Joan., 47, 9: “homo constat ex carne et anima”. Ibid., 47, 11: 
“quilibet homo constat... ex anima et carne”. Sermo 261, 7: “tu homo corpus 
et animus”. Sermo 161, 1; Sermo 187, 8; Sermo 154, 9, 11, 15; Sermo 253, 5; 
De div. quaest. 83, I; De quant, an., 2; De Gen. c. manich., II, 9; In Joann., 20, 
30; ibid., 98, 3; ibid., 20, 10; In Ps. 37, 11; De Gen. ad litt., X, 38; De an. et 
eius orig., I, 27; ibid., II, 2, 20; De civ. Dei, XII, 11...



20 P. SATURNINO ÁLVAREZ TURIENZO

óre, particularmente si se atiende a los contextos, sobre todo lo con­
textos mediatos, sigue haciendo pensar en Platon. Es el recurso de 
un platónico que trata de evitar las exageraciones o inaceptables con­
secuencias de la doctrina platónica a la letra.

En efecto, San Agustín seguirá a Platón siempre en la doctrina del 
alma, aunque no podrá seguirle en la doctrina del hombre. El alma no 
es el hombre. Diría lo contrario sólo quien partiera de una desesti­
ma sistemática del cuerpo. Pero el cuerpo es bueno, como criatura de 
Dios, y criatura para constituir al hombre, la mejor de las criaturas 
mundanas, aunque no el sumo bien40. El concepto agustiniano del 
hombre tendrá aquella versión “descendente” a que antes nos hemos 
referido. Pero el hombre es el hombre total, compuesto de cuerpo y 
alma, con origen y destino comunes, aunque sea muy distinto el rango 
de esos componentes, y aunque sea un misterio de dificultad explicar 
cómo se unen cosas tan dispares, como son el espíritu y la materia41. 
Pero, en todo caso, espíritu y materia entran a formar al hombre en 
unidad de naturaleza.

40 Sermo 156, 6, 6: “Non quia caro malum est: nam et ipsa Dei creatura 
est, et ab eo condita a quo et anima; nec illa, nec illa pars Dei, sed et illa et 
illa creatura Dei. Ergo caro non est malum: sed secundum carnem vivere 
malum est. Deus summe bonus est, quia summe est qui ait Ego sum qui sum. 
Deus ergo summe bonus est: anima magnum bonum, sed non summum bonum. 
Cum auten audis, Deus summe bonus est, noli putare de Deo tantum Patre 
dictum, sed de Patre et Filio et Spiritu-Sancto... Haec tota Trinitas, unus 
Deus summe bonus. Anima vero, ut dixi, creata a summo bono, non tamen 
summum bonum, sed magnum bonum. Item caro, nec summum bonum, nec 
magnum bonum; sed tamen parvum bonum. Anima ergo magnum bonum, sed 
non summum bonum; vivens inter summum bonum et parvum bonum, id est, 
inter Deum et carnem, inferior Deo, carne superior; quare non vivit secundum 
summum bonum, sed vivit secundum parvum bonum? Hoc planius dicitur, 
quare non vivit secundum Deum, sed vivit secundum carnem? Debitrix enim 
est non carni, ut secundum carnem vivat. Caro debet secundum ipsam vivere, 
non ipsa secundum carnem. Ipsa vivat secundum ipsam quae vivit de ipsa. 
Certe unaquaeque secundum hoc vivat, unde vivit. Unde vivit caro tua? De 
anima tua. Unde vivit anima tua? De Deo tuo. Unaquaeque harum secundum 
vitam suam vivat. Caro enim sibi non est vita: sed anima carnis est vita. 
Anima sibi no est vita: sed Deus est animae vita. Anima ergo quae debet 
secundüm Deum vivere; non enim debitrix est carni, ut secundum carnem 
vivat: ergo quae secundum Deum debet vivere, si secundum se ipsam vivat, 
deficit; secundum carnem vivit et proficit? Tunc autem recte vivit caro se­
cundum animam, si anima vivat secundum Deum. Nam si anima, non dico 
secundum carnem, sed secundum se ipsam, ut dixi, voluerit vivere: dicturus 
vobis sum quid sit secundum se ipsam vivere...”

44 De eiv. Dei, XXI, 10. Cfr. Gilson, E., Introduction a l’étude de saint 
Augustin, París 1929, pp. 59-60.



SOBRE LA DEFINICIÓN AGOSTINIANA. . . 21

Para esta necesaria armonización de resultados Platon ofrecerá un 
más plusible punto de partida. Pero ese punto de partida tiene que ser 
dominado y conducido en adecuada dirección. De otra forma aboca­
ría a resultados inadmisibles42. El primero de esos resultados inadmi­
sibles afecta a la desestima del cuerpo, propia de los platónicos, contra 
la que repetidamente se alza San Agustín, tanto más cuanto que, bajo 
formas confusas, la idea reaparece en diversas sectas religiosas, entre 
ellas la de los maniqueos, que destruyen directamente el recto sentir 
cristiano. El segundo resultado inadmisible que podría citarse es el 
concerniente a la naturaleza y origen del alma, como se manifiesta en 
ciertos autores, entre ellos Orígenes, demasiado dóciles a la sugestión 
del filósofo. Ello explica que las fórmulas platónicas, pese a su pri­
mer atractivo, a su elevación y espiritualidad, pusieran en guardia a la 
ortodoxia.

San Agustín viene de platón; pero discutiendo con él. No han de 
engañarnos las apariencias. Las fórmulas de Aristóteles que maneja 
son términos resolutorios de píateos platónicos. Ello era obligado, una 
vez que el concepto agustiniano del hombre no es nunca naturalista 
"ascendente”, sino creacionista “descendente”, pese a las dudas ocasio­
nales sobre el origen del alma, dudas motivadas por razones teológicas, 
es decir, externas, a la consecuencia de sus posiciones.

La fórmula tricotómica especialmente, la que define al hombre 
como “animal racional mortal”, tiene sentido como reacción a medios 
platónicos. Decir “animal racional” puede tener dos sentidos, según lo 
que se entienda por “animal”. Si animal remite a anima, cabe enten­
der por animal una de las dimensiones del alma, la dimensión sensible, 
por ejemplo, como de hecho se entendía frecuentemente en los siglos 
helenísticos. Entonces, diciendo “animal racional”, no se definía el 
hombre, sino se enumeraban las partes o estratos del alma. Frente a 
esta posibilidad, todo partidario del concepto del hombre integrado 
por cuerpo y alma, necesitaba hacer una referencia a la condición del 
cuerpo. Que esa referencia sea la de mortal es otro indicio de tratarse 
de una reacción a concepciones platónicas. Decir “animal racional” es 
dejar posiblemente al hombre en el lugar de los espíritus que no mue­
ren. La diferencia propia del hombre, frente a esos espíritus, es la 
que reduce a su condición mortal. Se ve claro que la definición así 
entendida es descendente y de inspiración platónica, y que sólo tiene

42 Gilson, L’esprit de la philosophie médiévale, París 1948, pp. 180-181.



22 P. SATURNINO ÁLVAREZ TURIENZO

de aristotélicos los términos. Cuando a nosotros nos parece tan obvio 
despachar el problema de la definición del hombre designándole como 
“animal racional”, es porque el punto de partida es en forma inequí­
voca ascendente. Se le entiende como sustancia viva, diferenciada por 
su capacidad racional; es decir, por cuanto emerge de la naturaleza 
y se concreta en racionalidad. En consideración descendente como 
una excelencia radical, diferenciada hacia abajo, igualándose a la 
suerte de la naturaleza. En la historia han predominado las posicio­
nes ambiguas. Y un ejemplo único para dar cabida a esas posiciones 
es la definición tricotómica “animal racional mortal”. Nos explicamos 
que tuviera particular aceptación en etapas eclécticas.

Sabemos que San Agustín recoge la fórmula de Cicerón. Y en Ci­
cerón reviste ese matiz ecléctico propio de todo su pensamiento. No 
la recibe inmediatamente de Plotonio, como se ha indicado. El lu­
gar a que suele remitirse43, la “VI Eneada”, no habla más que de 
animal racional”, y el contexto es polémico, de forma que lo que de 
allí resulta es lo insatisfactorio de la definición44.

La fórmula ciceroniana, si se considera en perspectiva aristotélica, 
tiene una factura infrecuente. Decir “animal mortal”, para Aristóteles, 
es decir algo anodino; no sería definir, sino, a lo sumo, explicar. Otra 
cosa ocurre cuando se entiende lo de animal en relación con anima. Ese 
alma puede ser platónica; se evitará entonces confundir al hombre 
con los inmortales añadiendo que es mortal. Con ello hemos sido re­
mitidos a Aristóteles, o, si se quiere, a las escuelas postaristotélicas. 
Desde ahí nos remontamos de nuevo hasta Platón. La definición es 
una verdadera taracea, que resume toda la filosofía de la antigüedad.

De todo esto se puede concluir que la obra agustiniana debe reco­
nocer más deudas a la filosofía de las que reconoce, en particular a 
algunos filósofos, entre ellos Aristóteles. Habría que tomar a la letra su 
declaración de las Confesiones: multa philosophorum legeram, memo­
riaeque mandata retinebam^. Este hecho explicará empresas de in­
terpretación, como la de Schneider46, que parece intentar descubir 
una subyacente ontologia aristotélica en toda la obra del Doctor. Pero

43 Couturier, C., “La structure métaphysique de l’homme d’après saint 
Augustin”, en Augustinus Magister, I, Paris 1954, p. 543.

44 Plotino, Enn., VI, 7, 4; cfr. I, 1, 3-10.
46 Confess., V, 3, 3. Cfr. Vega, A. C., Introducción a la Filosofia de San 

Agustín (Obras de San Agustin, BAC, II, Confesiones),. Madrid 1946, pp. 20-24.
46 Schneider, Rudolf, Seele und Sein. Ontologie bei Augustin und Aristo­

teles, Stuttgart 1957.



SOBRE LA DEFINICIÓN AGUSTINIANA. . . 23

se parte de un falso supuesto: el supuesto de creer que donde hay 
expresiones aristotélicas hay doctrina aristotélica. En realidad, esas 
expresiones habían pasado al repertorio ecléctico, dentro del cual 
significaban todas las cosas. Aristóteles, entre otras genialidades, tuvo 
la de saber fraguar un lenguaje exacto, útil para cualquier concep- 
tuación de la realidad. Proseguir la pesquisa del aristotelismo de San 
Agustín podrá ser materialmente esclarecedor, pero formalmente in­
fecundo. Detrás de la expresión de Aristóteles, incluso en el pasaje más 
claro, encontraremos siempre la inspiración platónica. Pero no cabe 
descuidar la importancia del hecho. Aristóteles, o sus divulgadores, 
sirven a San Agustín términos saludables para precaverse de los entu­
siasmos y excesos platónicos.

Ahora ya podemos citar algunos pasajes sobre los que se ha especu­
lado una y otra vez en orden a regatear su ortodoxia filosófica. Con­
tienen, no cabe duda, al menos algunos de ellos, fórmulas platónicas; 
pero en pluma de Agustín son, ante todo, expresión de su sentir cris­
tiano.

Empecemos por reconocer que no tuvo desde el principio claridad 
sobre el enfoque metodológico del problema del hombre. Lo testimonia, 
en relación con el punto que ahora nos atañe, aquel capítulo de De 
moribus Ecclesiae:

Quaerendum igitur quid sit homine melius. Quod profecto in­
venire difficile est, nisi prius considerato atque discusso, quid sit 
ipse homo. Nec nunc definitionem hominis a me postulandam 
puto.Illud est magis quod mihi hoc loco quaerendum videtur, 
cum inter omnes pene constet, aut certe id quod satis est, inter 
me atque illos cum quibus nunc agitur hoc conveniat, ex anima 
et corpore nos esse compositos, quid est ipse homo, utrumque 
horum quae nominavi, an corpus tantummodo, an tantummodo 
anima? Quanquam enim duo sint, anima et corpus, et neutrum 
vocaretur homo, si non esset alterum (nam neque corpus homo 
esset si anima non esset, nec rursus anima homo, si ea corpus 
non animaretur) fieri tamen potest, ut unum horum et habeatur 
homo et vocetur. Quid ergo hominem dicimus? Animam et cor­
pus tanquam bigas vel centaurum; an corpus tantum, quod sit 
in usu animae se regentis, tanquam lucernam, non ignem simul 
et testam, sed testam solam, tamen propter ignem appetamus: 
an nihil aliud hominem quam animam dicimus, sed propter cor­
pus quod regit, voluti equitem non simul equum et hominem, sed



24 P. SATURNINO ÁLVAREZ TURIENZO

hominem solum ex eo tamen quod regendo equo sit acommodatus, 
vocamus? Difficile est istam controversiam diradicare; aut si ra­
tione facile, oratione longum est, quem laborem ac moram susci­
pere ac subire non opus est. Sive enim utrumque, sive anima sola 
nomen hominis teneat, non est hominis optimum quod optimum 
est corporis; sed quod corpori simul et animae, aut soli animae 
optimum est, id est optimum hominis47.

Basta leer el contexto que sigue para cerciorarse de que, no resuelto 
el litigio de derecho, de hecho se procede sobre la base de que el hom­
bre comienza por el alma; es decir, por arriba. La cuestión de la feli­
cidad, esto es, la del destino del hombre va unida a la cuestión de la 
pregunta por el alma. Es la cuestión que había aparecido desde los 
Soliloquia, temáticamente tratada en De beata vita 48.

Evidentemente esto no es optar por Platón. Platón había sostenido, 
por ejemplo en Alcibiades, que el hombre no era “ni el cuerpo ni la 
combinación del alma y el cuerpo”, restando por consiguiente que le 
constituyera exclusivamente el alma. “¿Se necesita alguna prueba más 
clara que evidencie que sólo el alma es el hombre”?—pregunta Sócra­
tes—; y la respuesta de Alcibiades es tranquilizadora: “Lo veo absolu­
tamente claro”49.

Nos explicamos que Platón definiera al hombre, según esto, como 
“un alma que se sirve de un cuerpo”50, y que se representara al hom­
bre bajo las imágenes del équité en su caballo, el auriga en su carroza, 
el marino en su barca, el músico y la cítara 51.

Citemos algunos testimonios agustinianos que remiten a este sentir 
platónico, y que en esa línea se han venido leyendo. Empecemos tam­
bién por el lugar clásico De moribus Ecclesiae:

Homo igitur ut hominis apparet, anima rationalis est mor­
tali atque terreno utens corpore

47 De mor. Eccl., I, 4, 6.
48 EI problema es el mismo que plantea Contra Academicos: “ubi sit 

summum hominis bonum” (Contra Acad., III, 12, 27).
49 Platón, I Alcibiades, 130 c.
so Ibid., 129 e.
51 Ibid., 129 d-e; Fedro, 246 a, 247 e.
ea De mor. Eccl., I, 27, 52. La definición platónica venía discutida también 

por Plotino. Decimos discutida, más que aprobada; pero, en todo caso, ci­
tada (Enn., VI, 7, 5; cfr. ibid., I, 3, 3). La información de San Agustín y, a la 
vez, el sentido que en él tiene la fórmula se atiene al tono menos tajante 
y de carácter más armónico y sublimador que toma en Plotino. (Cfr. Bréhier, 
Ennéades, VI, 2, p. 74; véase también del mismo la “Nota” preliminar, pá-



SOBRE LA DEFINICIÓN AGUSTINIANA. . . 2 5'-

Esta formula se lee unos capítulos más adelante del despliegue du­
bitativo apuntado53, lo que nos avisa sobre el alcance que ha de dársele. 
Ocurre en un contexto de arrebato hacia lo suprasensible, justamente 
en el momento en que dentro de la organización de la vida de las vir­
tudes es necesario cumplir la caridad en forma de beneficiencia res­
pecto al cuerpo. El amor a los demás nos impone la atención al bien 
de su alma, pero también de su cuerpo : el bien que pertenece al alma 
por la “disciplina”, y el que pertenece al cuerpo por la “medicina”. De 
forma que el cuerpo, aun en el caso de que sea el instrumento del alma, 
no es relegado al desprecio. El cuerpo también es de Dios. Por lo demás, 
la frase ocurre de un modo incidental, sin prepararla y sin sacar par­
tido de ella.

Si autem definiri \tibi animum vis, et ideo quaeris quid sit 
animus, facile respondeo. Nam mihi videtur esse substantia 
quaedam rationis particeps, regendo corpori acommodata 54.

Quid est homo? Anima rationalis habens corpus55.
Hoc corpus inspirata anima regit, eademque rationalis50.

Estas dos últimas citas son ambiguas y pueden tomarse en un 
sentido aceptable para cualquier dirección de pensamiento. En cuanto 
a la anterior, trata de definir al alma, no al hombre. En perspectiva 
del alma, consistente en su potencia racional, se alude al cuerpo como 
a algo exterior, adaptado al servicio de aquélla. En ocasiones habla del. 
peso que para el alma significa el lastre del cuerpo: anima praegravata 
corpore57. Pero en estas ocasiones, suele ser con sentido moral: cor­
pus agravat animam (Sab. 9, 15). No que el cuerpo sea el banco de 
condena del alma en sentido platónico; es decir, una realidad exterior 

ginas 46-49; puede consultarse asimismo Flórez, R., Las dos dimensiones 
del hombre agustiniano, Madrid 1958, pp. 23-24.)

ss ibid., I, 4, 6.
si De q. an., 13, 22. Pese a ser aducida esa fórmula de modo ocasional, es 

la más conocida entre las de San Agustín, y la que mejor ha venido repre­
sentando su concepto del hombre: un hombre considerado en perspectiva des­
cendente, a partir del alma. Es una expresión indicada siempre que se quiera 
subrayar lo que el hombre tiene de excelso sobre las demás cosas (cfr. Fr- 
rraz, Μ., De la psychologie de saint Augustin, París 1869, pp. 70-74. Gilson 
anota el eco que tuvo esa fórmula a través de la Edad Media, recogida del 
apócrifo agustiniano, De spiritu et anima, Cfr. L’esprit de la philosophie mé­
diévale, p. 181, nota 1).

ss In Joann., 19, 15.
se De Trin., Ili, 2, 8; cfr. De Gen. ad litt., XII, 35, 68.
5? Ibid., Vili, 2, 3; Op. imp. c. Julian., Ill, 44.



.26 P. SATURNINO ÁLVAREZ TURIENZO

que, en el plano físico, la degrade, o un lugar de suplicio, como pensará 
Orígenes, sino una fuente de inclinaciones que frenan o se oponen, en 
el plano moral, al ascenso del espíritu.

Indiquemos otros dos pasajes en los que el hombre es visto a tra­
vés de la preeminencia de la mente:

Mentem dicimus principale hominis, id est, tanquam caput 
humanae substantiae, cum ipse homo cum mente sit homo58.

Memoria: profunda et infinita multiplicitas; et hoc animus 
est, et hoc ego ipse sum

Todas estas expresiones acusan un sabor platónico que no puede 
negarse. No sólo no puede negarse, sino que ha de verse en ese sabor 
el clima agustiniano genuino. San Agustín, en filosofía, viene de Pla­
tón. Pero hemos indicado suficientemente el alcance de ese venir. Por 
lo que hace a la refinición del hombre, la venida significa el encuentro 
con fórmulas ajenas al platonismo. Y ello, para salvar al hombre entero 
en la unidad de naturaleza, en cuerpo y alma, como criatura querida 
en cuerpo y alma por Dios«0. En esta dirección debía empujarle y le 
empujó el deseo de tomar posiciones netas frente al maniqueísmo. Los 
maniqueos, como los platónicos, eran adeptos de soluciones cósmicas 
dualistas. San Agustín, siguiendo a la Biblia, no podía serlo61. Pues 
bien, el “monismo”, como solución al problema del mundo, impedía el 
dualismo en el problema particular del hombre. De forma que el caso 
hombre no hace más que repetir a escala microcósmica el modelo váli­
do para la explicación del macrocosmos. Esta afirmación es compro­
bable en todos los sistemas filosóficos. Lo que explica la centralidad 
que, para comprenderlos a todos, tenga el indagar lo que entiende cada 
uno por hombre, aun en el caso de que la pregunta antropológica no 
haya sido central.

Por todo ello, podemos concluir, que razones de principio obligan 
a distanciarse a San Agustín de Platón. Esta istancia le empuja hacia 
posiciones en las que el dualismo abrupto de los extremos luz-tinieblas, 
celeste-terreno, alma-cuerpo, espíritu-materia, se ven reconciliados. 
Para expresar esa reconciliación le sirven a Agustín las expresiones

ss De Trin., VI, 9, 10.
5» Confess., X, 17, 26; ibid., X, 7, 11.
li0 Sermo 156, 6.

Cfr. Alvarez Turienzo, S., “Iniciación al problema del mal en San 
Agustín”, en Semanas Españolas de Filosofia, II, El problema del mal, Ma­
drid 1955, pp. 381 ss.



SOBRE LA DEFINICIÓN AGUSTINIANA. . . 2/

de la filosofía vulgar del tiempo, en buena parte acuñadas por Aris­
tóteles, pero en circulación con valor ecléctico.

En concreto, nos parece que Agustín toma esas fórmulas de Cice­
rón, que fue su maestro de lenguaje, y a la vez quien le despertó a la 
filosofía. El mismo le transmite el material platónico, que constituye 
la trama de sus primeras obras. De forma que antes que neoplatonismo 
de los escritos de Casiciaco y Tagaste, debería hablarse de su ciceronis­
mo. Los neoplatónicos vienen también a documentar su cultura filo­
sófica; pero la forma mentís de la misma la llevaba ya, al menos im­
plícita, a las homilías del Obispo y a las pláticas con los miembros del 
círculo neoplatónico de Milán.

En este sentido, la tesis de Courcelle 02, relativa al contenido neopla­
tónico de los sermones de Ambrosio, que Agustín oye entre abril y 
junio de 386, y que le proporcionan una doctrina opuesta al mani- 
queísmo y conciliable con el cristianismo; es decir, “le iniciaban al 
mismo tiempo en el esplritualismo cristiano y en las doctrinas plotl- 
nianas”, puede ser verdadera, sin que sea demasiado trascendente en 
orden a explicarnos el mundo agustiniano de entonces. San Agustín 
traía a esos sermones una verdadera cultura filosófica, despertada con 
la lectura del Hortensio trece años antes, y alimentada después con 
diversas y abundantes lecturas «3. La concepción del mundo que inme­
diatamente tenía en la cabeza, al tiempo de tropezar con los neoplató­
nicos, concretamente era tributaria de los estoicos M. Los propios neo- 
platónicos de algún modo le estaban presentes en el platonismo 
difuso profesado por académicos y eclécticos. La tesis de Courcelle, 
muy aceptable cuando se trata de matizar un proceso, es chocante si 
quiere explicar una conversión. Tales pláticas y conversaciones no 
obran en el sentido de un cambio repentino, aunque sí influyen con 
gran oportunidad, obligando a Agustín a encontrarse consigo mismo,

■n Courcelle, Pierre, Recherches sur les Confessions de saint Augustin, 
Paris 1950, p. 138. Courcelle da la importancia normal a los pasos anteriores 
de la evolución espiritual agustiniana: “la conversion a la filosofía”, “la 
conversion maniquea”; pero la aportación de su obra expuesta con más cui­
dado, la que se presenta con más aires de originalidad, y la que ha suscitado 
más atención, es la concerniente a la conversión de Milán, mediante “el des­
cubrimiento del neoplatonismo cristiano”.

Cfr. Solignac, Aimé, “Dexographies et manuels dans la formation philo­
sophique de saint Augustin”, en Recherches Augustiniennes, vol. I, Paris 
1958, pp. 113-148.

« Cfr. Verbere, Gérard, “Augustin et le stoïcisme”, en Recherches Augu- 
stiennes, vol. I, Paris 1958, p. 78.



28 P. SATURNINO ÁI.VAREZ TURIENZO

al ponerle en claro los supuestos tácitos de su propia formación. Fami­
liarizado con la versión literaria de ciertas ideas platónicas a través 
de cicerón desde sus años mozos, las incitaciones neoplatónicas cla­
rifican -su mirada, proporcionándole en estado puro unos cuantos mo­
tivos de nuevo eficaces, motivos que a la vez colaboran a despertar las 
enseñanzas cristianas recibidas de Monica. En el momento de salir a 
la madurez, se encuentra el maestro con los temas básicos de sus- 
preocupaciones de discípulo. Las nuevas instancias neoplatónicas, tan­
to como una siembra nueva, eran una revelación de lo antiguo05.

Se ha hablado con insistente frecuencia de la doctrina neoplatónica 
en relación con los derroteros que toma la vida de Agustín. El hecho 
es que esa doctrina hace una aparición repentina en su existencia, y 
que, apenas aparece, muestra, junto con su pureza, su engaño, ya que, 
sirviendo para informarle en nuevos saberes, le deja sin recursos con 
que realizarlos06. ¿Podríamos imaginarnos cuál hubiera sido la inter­
pretación de la vida de Agustín si no existiera el libro VIII de las 
Confesiones? Convendría que al lado del capítulo sobre el neoplato­
nismo, condicionado al puesto que al impacto de esa doctrina se con­
cede, se escribiera otro capítulo basándose en lo que se sabe por otros 
conductos sobre lo que fue su vida estudiosa anterior, con sus entu­
siasmos por unos y otros autores. De forma que cuando oye a Ambrosio 
o frecuenta a los plotinianos de Milán, no iba en blanco. Iba ya con 
una cultura filosófica, algunos de cuyos contenidos conocemos con su­
ficiente seguridad. Sabemos, por ejemplo, que iba con su Cicerón. No 
es necesario decir que a lo largo de la obra del santo se invoca más 
veces a Cicerón que a Plotino. Lo que nos explicamos desde que he­
mos leído el libro III de las propias ConfesioneseL

Concluyendo, podríamos decir que la definición del hombre como 
“animal racional mortal” nos pone ante una doctrina que Agustín sabe 
por fórmulas aprendidas en sus años de “lector de los filósofos”, lector 
que “confía lo leído a su memoria”e8. Esa fórmula proviene de su 
cultura filosófica. Nos avisa de que transmite enseñanzas de “los anti­

cs La descripción de las etapas de la evolución espiritual de San Agustín’ 
ha constituido un lugar clásico de cita para los investigadores. Los principales; 
problemas que suscita una investigación de esa índole, así como la bibliogra­
fía fundamental desarrollada en torno a ellos, en Courcelle, ob. cit., “Intro­
duction”, pp. 7-12.

ce Confes., VII, 20, 26.
ci Ibid., Ill, 4 ss.
es Ibid., V, 3, 3.



SOBRE LA DEFINICIÓN AGUSTINIANA. . . 2Q

gucs”: homo a veteribus sapientibus ita definitus est63; sicut veteres 
definierunt70. Por los antiguos, sin temeridad, puede decirse que 
responde en este caso, como en otros muchos, Cicerón, remitiéndonos 
al pasaje de Académica, en el que se define al hombre como animal 
mortale, rationis particeps71. Los elementos de esa fòrmula estarán 
presentes en las que podemos considerar fórmulas clave de la posición 
agustiniana: homo est animal rationale mortale 72 ; Animus mihi vi­
detur esse substantia quaedam rationis participes, regendo corpori 
acommodata73. Fórmulas que corresponden a doble línea: a la aristo­
télica la primera, y a la platònica la segunda.

IV

Repasaremos, antes de seguir adelante, algunos extremos del cuadro 
que viene presentándosenos.

La efinición que pudiéramos llamar céntrica en San Agustín es 
la que designamos como estoico-aristotélica. La aprendió en sus lec­
turas de estudioso y la repite en forma tópica, más que cuando quiere 
expresar sus ideas, cuando trata de dar constancia de un estado de 
la cuestión.

El medio para dialogar con los sabios del tiempo, sin meterse en 
complicaciones, era partir del lenguaje filosófico habitual. Ese len­
guaje había sido fraguado principalmente por Aristóteles y los estoicos. 
En los medios cultos romanos era vehículo de ideas de muy varia pro­
cedencia, pero ampliamente matizadas de estoicismo. Desde Cicerón, 
Roma tiene su lengua filosófica, y esa lengua, traducida de los griegos, 
consta de un cuadro selectivo según los gustos y según la mentalidad 
del propio Cicerón. Por eso, más concretamente, la filosofía latina, 
desde el siglo i antes de Cristo, puede llamarse ciceroniana.

San Agustín se forma en este medio cultural. Hubiera sido cicero­
niano por impregnación, cuando no por estudio. Pocos autores como el 
orador latino para formar una mente según un tipo peculiar de 
humanitas. Cicerón es heredero de las preocupaciones que el estoicismo 
medio, a través del círculo de Escipión, propaga en Roma, preocupacio-

De ord., II, 11, 31.
το De Trin., VII, 4, 7; ibid., XV, 7, 11.
"i Academica, II, 21.
72 De ord., II, 11, 31.
is De q. an., 13, 22.



30 P. SATURNINO ÁLVAREZ TURIENZO

nes orientadas hacia el cultivo humanista. En ese círculo se inventa 
el término humanitas, y Cicerón va a ser el encargado de aclimatarlo 
junto con la nuevas actitudes. Cicerón, en filosofía, representa un 
eclecticismo de matiz platónico, aunque de fondo estoico. Sus maes­
tros, Filón de Larisa y Atioco de Ascalón, son platónicos; pero en Rodas 
asiste a las lecciones del estoico Posidonio. Posidonio llega a ejercer 
una influencia doctrinal profunda en los círculos intelectuales roma­
nos, en los que cuenta también poderosamente el otro gran nombre 
del estoicismo medio, Panecio. Cicerón distinguirá a ambos con par­
ticulares elogios74.

Este ambiente es el que respiraba el hombre de letras pagano en 
los primeros siglos de nuestra era, por lo que hace a la filosofía. Si a la 
mezcla de ideas se añade la mezcla sincrética de cultos, de origen en 
gran parte oriental, tendremos señalados los motivos espirituales de 
más peso en la conformación de los espíritus.

La lectura de juventud que Agustín verifica del Hortensio provoca 
en el ávido adolescente una transformación interna sólo comparable 
a la que implica su conversión cristiana. Ese opúsculo es para Agus­
tín el toque que suscita su incorporación personal a las letras en for­
ma consciente y emancipada. Las consecuencias del hecho se pasan 
demasiado frecuentemente por alto. S ha discutido ampliamente el in­
flujo en la evolución del santo de indeterminadas lecturas neoplató- 
nicas. sólo ahora parecen los eruditos empezar a preocuparse de se­
ñalar el influjo de las determinadas lecturas de Cicerón75. Los neo- 
platónicos tienen indiscutible importancia en relación con el trance 
concreto de la conversión; pero sus lecturas filosóficas anteriores tie­
nen que ver con la vida entera. Los neoplatónicos le abren los ojos 
para descubrir un sentido en la Escritura que la prosa del romano le 
había cerrado76. No es la primera vez que Plotino interviene para 
purificar la mirada de los conversos. (En visita de los esposos Maritain 
a Bergson, y en trance de crisis religiosa del último, les preguntaba si 
“eso” había comenzado también para ellos con Plotino.) El trance 
de la conversión lo decide, o colabora eficazmente a decidirlo en el

74 Cfr. Pohlenz, Die Stoa, Göttingen 1948, pp. 191 ss.; Ueberweg-Heinze, 
Grundriss der Geschichte der Philosophie. I, Die Philosophie des Altertums, 
Basel-Stuttgart 1957, pp. 476 ss.; Fraile, Guillermo, O. P., Historia de la 
Filosofìa. I, Grecia y Roma, Madrid 1956, pp. 624 ss.

75 cfr. Testard, Maurice, Saint Augustin et Cicéron, 2 vols., París 1958. 
τβ Confess., Ill, 5, 9; ibid., VII, 9, 13; VII, 20-21.



SOBRE LA DEFINICIÓN AGOSTINIANA. . . 31

caso de Agustín, Plotino. Pero esa filosofia que prepara su conversion 
venía a sumarse a una vida empapada de filosofia preplotiniana.

El hecho es que Agustín se nutre en su juventud de las ideas y de 
las formulas de un autor que con cierto opúsculo ocasional consigue 
despertar su sensibilidad a la belleza y fascinar su mente por la ver­
dad. De ello resulta que su primera filosofía, por decirlo con una sola 
palabra, es ciceroniana77. Decir Cicerón es lo mismo que decir eclecti­
cismo vulgarizado, dentro del cual, una estructura estoico-aristotélica,, 
desde luego de términos, aunque también de conceptos, sirve de ve­
hículo a ideas de toda procedencia, fundamentalmente platónica. Se­
gún esto, cabe decir que es platónico antes que le informen los pla­
tónicos.

En su primera etapa filosófica, fundamentalmente receptiva, y de­
jando a un lado el período de seducción maniquea que no le llega a 
calar nunca, aunque permanezca nueve años en la secta (cosas que, 
en las Confesiones, se presentan como coincidentes por las mismas 
fechas, de acuerdo al libro III), Agustín es naturalista de doctrina 
y escéptico de actitud, al menos ahí acaba a los treinta años. Su escep­
ticismo no impide la afirmación práctica del mundo y de la vida, or­
denado todo hacia una felicidad de signo benevolente, que encuentra 
las satisfacciones necesarias, porque no son muchas las aspiraciones. 
Pero el alma de Agustín no era de las fácilmente acomodaticias. El 
armadijo de humanismo, hecho de piezas sueltas, que se había mon­
tado para el arreglo del momento, se le viene al cabo a tierra. Pero 
entre tanto, de él se nutre y en él se desenvuelve. Lo aprendido al 
correr de este período es también parte de su xperiencia. Puede decirse 
que, al menos los primeros escritos, en concreto los de Casiciaco, tienen, 
más presente el mundo de ideas y la disposición de ánimo de ciertas 
obras de Cicerón que no la idea y disposición de ánimo de los neopla- 
tónicos. Ello se manifiesta incluso en la forma dialogal y en el curso 
retórico de su literatura. Nos encontramos ahí con típicos escritos “aca­
démicos”, pensados desde los académicos y dirigidos contra los aca­
démicos. Lo más presente, por esas fechas, en el ánimo de Agustín es 
su forma mental académica, que era la forma mentís del pagano culto 
del tiempo: forma mentís, en que Agustín hubiera muerto, de no haber 
sentido especiales urgencias de autenticidad.

En concreto, no es neoplatónico, sino ciceroniano, es decir, estoico-

77 Schneider, R., Seele und Sein, Stuttgart 1957, pp. 17, 20-21.



32 P. SATURNINO ÁLVAREZ TURIENZO

aristotélico-de-fondo-platónico el concepto del hombre que reflejan 
los primeros escritos agustinianos.

Su actitud radical es platónica, cercana a la que podemos encontrar 
en Plotino. Pero esa actitud tiene que ser corregida, por razones de 
dogmática cristiana, dada la consigna del corpus -fugiendum, que pro­
fesa el platonismo, sobre todo en su versión neoplatónica78. La defini­
ción aristotélica servirá de buen receptáculo material para comprender 
al hombre en su doble vertiente de cuerpo y alma. Pero, frente a esa 
apelación estructural y descriptiva, obra la intuición esencial tomada 
desde arriba, y según la que el hombre se entiende desde el alma, sien­
do el alma algo divino, si bien no de la misma naturaleza que Dios. No 
nacido de Dios, pero tampoco nacido como nacen las demás cosas de 
la naturaleza, sino creado a imagen y semejanza. Con el mismo énfa­
sis que los estoicos se subrayará la preeminencia del hombre sobre las 
bestias y las cosas. Pero, con mejores armas que los estoicos, se defen­
derá esa posición preeminente mediante el recurso a Platón y sobre 
todo a la Biblia.

* * *

La definición del hombre se infiere de la definición del alma, ya 
que por la especial condición de su alma es el hombre específicamente 
humano. Y esa condición del alma se entiende en función del nous, así 
al menos se ha entendido en la historia que depende del pensamiento 
griego clásico. Pero el nous, en el hombre, admite tres resoluciones 
distintas: una solución sustancialista, otra potencialista, y otra, fi­
nalmente, actualista, según que el nous, traducido normalmente por 
“razón”, se tome como racionalidad substante, como facultad de razo­
nar o como razonamiento actual. Esas tres corresponden a tres clásicas 
posiciones en filosofía, que pueden representarse en platón, Aristóteles 
y Descartes.

Platón hizo del alma una sustancia autónoma. Lo sustantivo del 
hombre era el alma, en cuanto la realidad propiamente humana, lo es 
por su participación en lo estable. El cuerpo, sometido a la “génesis”, 
no podía llamarse, en rigor, sustancia. La consistencia del hombre ra­
dicaba, pues, en el alma, no siendo el alma algo de algo; es decir, una

Ts De civ. Dei, X, 30-32; ibid., XII, 26.



SOBRE LA DEFINICIÓN AGUSTINIANA. . . 33

realidad por otra o con otra79. Definida por sí misma, tiene que ver 
con el cuerpo en el sentido de que de él se sirve para los oficios de 
la vida.

Aristóteles no parte de la racionalidad como sustancia. La razón 
define al alma como la facultad específica suya. Esa facultad es algo 
intermedio tendido entra la sustancia razonable y los actos racionales. 
El alma no tiene definición autónoma; no es una sustancia por sí. Se 
la define por su función organizadora del todo humano. De modo que 
la sustancia es el todo, y el alma es la “entelequla” de ese todoso. Aris­
tóteles ha querido huir del peligro de dualidad en la definición del 
hombre, pero a base de materializar su naturalezaS1.

A partir de Descartes se ha venido definiendo al hombre desde el 
otro extremo que Platón, desde sus actos. Descartes mismo identifica 
el ser del alma con el acto de pensar.

La posición platónica, repetimos, insiste en la sustancia; la aristo­
télica, en las facultades; la cartesiana, en los actos. Reduciendo esta 
última la sustancia a sus operaciones, abre la vía a todo el actualismo 
posterior. Si ya la solución de Aristóteles podía ofrecer asidero al 
materialismo, en afán de conseguir para el hombre la unidad, esto se 
hace más visible dentro de la posición actualista, por la que se faci­
lita la comprensión del hombre como un haz de funciones de la ma­
teria orgánica.

San Agustín adoptará un punto de partida platónico. El sentido 
espiritualista del alma humana queda así puesto de relieve. Pero a 
la vez tiene que salvar las dificultades del dualismo platónico, para 
lo cual insiste en la unidad del hombre como sujeto único, salido 
de las manos de Dios, redimido y salvado. La racionalidad no es una 
•conquista a que se llega, sino algo que se es82. El hombre es racional 
por naturaleza: un espíritu; pero espíritu constituido en realidad 
humana. Para significar este hecho de la unidad nada mejor que 
la definición aristotélica, aunque en San Agustín los atributos de 
“animal” y “racional” no han de traducirse como atributos aristoté­
licos, en el sentido de atributos que definan unas facultades que a su 
vez brotan de la esencia de un alma no definida en ella misma. El 
animar, como el pensar, son en San Agustín, como eran en Platón,

79 Jaeger, W., Aristóteles, México 1946, pp. 58-59. 
so Aristóteles, II de Anima, 1, 412 a.
si Jaeger, ob. cit., p. 58.
«2 Sermo 43, 2, 3.
La Ciudad de Dios. Vol CLXXV. δ



34 Ρ· SATURNINO ÁLVAREZ TURIENZO

atributos directos de la sustancia anímica. De modo que tras las 
formas aristotélicas se oculta un sentido platónico. Este sentido pla­
tónico es corregido mediante el esfuerzo por sumar el cuerpo al ser 
del hombre, en vistas a la unidad resultante: cuerpo-alma. La solu­
ción platónica: el hombre “no es más que el alma”, queda formal­
mente excluida por San Agustín. El hombre cristiano sabe que no 
ha de conducirse “según el cuerpo”; pero que no por eso el cuerpo 
ha de ser despreciado. Se llega al hombre desde el cuerpo y desde el 
alma en unidad inseparable; y desde el hombre se va a sus destinos 
en cuerpo y alma también en forma indisoluble83.

Gilson 84 recuerda la sorpresa que a primera vista resulta de que 
fuera Aristóteles y no Platón el filósofo que inspira la doctrina antro­
pológica cristiana. En realidad, a Platón le condenaba su dualismo, 
ya que su dualismo, más que dificultar el problema del hombre, difi­
cultaba el de Dios y su creación de la nada. Pero esto no impide 
reconocer que tras las fórmulas aristotélicas persiste una actitud pla­
tónica. La solución cristiana intentó armonizar el sustancialismo pla­
tónico, que era el mejor apoyo de la inmortalidad, con la tendencia 
monista aristotélica, como mejor base para la unidadss. La fórmula 
aristotélica puede dar cuenta de la inmortalidad cuando es leída por 
espíritus en disposición platónica; por su parte, salva la unidad como 
exige la confesión cristiana.

Haremos todavía unas consideraciones sobre las dimensiones dico­
tòmica y tricotómica que plantean las fórmulas agustinianas, para

ss El cuerpo es tan connatural al hombre, que el alma, después de la 
muerte, se hallará como “inhibida” en orden a la visión y gozo de Dios, hasta 
tanto que, por la resurrección, se le restituya, su cuerpo, para “administrar el 
cual está hecha”. He aquí un pasaje por varios capítulos de interés a este 
respecto: “Sed si quem movet, quid opus sit spiritibus defunctorum corpora 
sua in resurrectione recipere, si potest eis etiam sine comporibus summa illa 
beatitudo praeberi; difficilior quidem quaestio est, quam ut perfecte possit 
hoc sermone finiri: sed tamen minime dubitandum est, et raptam hominis 
a carnis sensibus mentem, et post mortem ipsa carne deposita, transcensis 
etiam similitudinibus corporalium, non sic videre posse incommutabilem 
substantiam, ut sancti Angeli vident; sive alia latentiore causa, sive ideo 
quia inest ei naturalis quidam appetitus corpus administrando; quo appetitu 
retardatur quodammodo ne tota intentione pergat in illud summum caelum, 
quamdiu non subest corpus, cuius administratione appetitus ille conquiescat”· 
(De Gen. ad litt., XII, 35, 68).

84 Gilson, L’esprit de la philosophie médiévale, pp. 175-180.
85 Ibid., p. 184.



SOBRE LA DEFINICIÓN AGOSTINIANA. . . 35

desembocar en la forma de unidad que corresponde a la realidad 
hombre. Finalmente, pasaremos a considerar la tercera de las nocio­
nes que le definen, la noción del “hombre-imagen”, que pudiéramos 
llamar específicamente cristiana, y que, sin duda, constituye el polo 
de referencia más constante de San Agustín, y también el más agus- 
tiniano. Estos puntos los trataremos en una segunda parte.

Saturnino Alvarez Turienzo, o. s. a.


